
ARQ va G’ARl 
1SAFASIDAG 
ITROPOLOGII 
IllAMMOLAR

AnyScanner



ALFRAGANUS UNIVERSITY 
NODAVLAT OLIY TA’LIM TASHKILOTI

G.Ruzmatova, D.Raximdjanova

SHARQ VA G‘ARB 
FALSAFASIDAGI 

ANTROPOLOGIK 
MUAMMOLAR

DARSLIK

70220501 - Falsafa (sohalar bo’yicha)

“TAFAKKUR” NASHRIYOTI
TOSHKENT - 2024



UO‘K: 1(1-15)(093)(075)
KBK: 87.3ya7
R 27
G.Ruzmatova, D.Raximdjanova. Sharq va G‘arb falsafasidagi 

antropologik muammolar. [Matn]: Darslik. -Toshkent: “Tafakkur” 
nashriyoti, 2024. - 592 bet.

Mas’ul muharrir:
D.A.Pulatova, falsafa fanlari nomzodi, professor, 

A.A.Muxamedov, falsafa doktori, dotsent
Taqrizchilar:

Sh.S.Agzamxodjayeva, falsafa fanlari doktori, dotsent, 
G.K.Masharipova, falsafa fanlari doktori, professor, 

A.Obidov, falsafa doktori (PhD), dotsent, 
O.I.Stepanova, falsafa doktori, professor.Darslik falsafiy antropologiyani rivojlanish tendensiyalari, oqimlari va maktablarining ijtimoiy hayotdagi o’rni, falsafiy-tarixiy asoslari bilan tanishtirish maqsadida yaratilgan. Mazkur darslik oliy ta’lim davlat standarti asosida, fanning namunaviy o’quv dasturiga mos ravishda, 70220501 - Falsafa (sohalar bo‘yicha) mutaxassisligi magistrlari uchun tayyorlangan. Darslikdan ta’limning barcha yo‘nalish talabalari, magistrlari, tadqiqotchi va fan o‘qituvchilari hamda falsafa tarixini mustaqil o‘rganmoqchi bo‘lgan o‘quvchilar ham foydalanishlari mumkin. Darslikda “Sharq va G‘arb falsafasidagi antropologik muammolar” faniga oid asosiy masalalar, tayanch tushunchalar, tushuntiruvchi nazariy matn, mavzularni mustaqil o‘zlashtirish uchun savolnoma, testlar, glossariy, shuningdek, asosiy va qo‘shimcha adabiyotlar ro‘yxati berilgan.Darslik “Ijtimoiy fanlar” kafedrasi (2023-yil 4-oktabr 4-son bayonnoma), Ijtimoiy fanlar fakulteti uslubiy kengashi (2023-yil 18-oktabr 3-son bayonnoma), “Alfraganus University” nodavlat oily ta’lim universiteti kengashi tomonidan nashrga tavsiya etildi (2023-yil 30-noyabr 1-son bayonnoma).Darslik 0‘zbekiston Respublikasi oliy ta’lim, fan va innovatsiyalar vazirligining 2024-yil 4-март 55-son buyrug‘iga asosan nashrga tavsiya etildi.

ISBN: 978-9910-9393-6-5
© G.Ruzmatova, D.Raximdjanova, 2024-y.

© “Tafakkur”, 2024-y.



KIRISHDarslik Kadrlar tayyorlash milliy dasturiga muvofiq holda, falsafani o‘rganish asosida yoshlarni ma’naviy-axloqiy tarbiyalash jarayonida, ularning falsafiy tafakkurlash madaniyatini shakllantirish va rivojlantirish maqsadida yaratilgan. Mazkur darslik O‘zbekiston Respublikasi Oliy ta’lim, fan va innovatsiyalar vazirligi tomonidan tasdiqlangan Davlat ta’lim standartiga asoslangan bo’lib, unga “70220501 - Falsafa (sohalar bo’yicha) magistratura mutaxassisligiga xos xususiyatlardan kelib chiqqan holda yondashilgan.Darslik nazariy matn, mustaqil ta’lim savollari, adabiyotlar ro‘yxati, glossariyni o‘z ichiga oladi. Darslik “Sharq va G‘arb falsafasidagi antropologik muammolar” fanidan magistratura bosqichida ma’ruza va seminar mashg‘ulotlarini olib boruvchi professor-o‘qituvchilarga, magistr-talabalarga hamda shu soha bilan qiziquvchilarga mo‘ljallangan.Darslikning maqsadi inson ongiga, talaba-yoshlar tafakkuriga uyg‘onish va Yangi davr G‘arb falsafasi mutafakkirlarining inson haqidagi fikrlarini singdirib, ularga nisbatan tanqidiy munosa- batni shakllantirish, falsafa tarixini bilish shaxs dunyoqarashida tutgan o‘rnini ilmiy nuqtayi nazardan tushuntirishdan, Sharq va G‘arb falsafasining umuminsoniylik, tarixiylik va mantiqiylik xususiyatlarini tahlil etish va ma’naviyat tizimidagi ahamiyatini tushuntirishdan hamda ma’ruza va seminar mashg‘ulotlarda, mustaqil ta’lim jarayonlarida manbalarga suyangan holda mus- taqil fikrlashga imkon berishdan iborat. Mualliflar barcha o’rin- larda materialni imkon qadar tushunarli va aniq bayon qilishga intilgan, falsafa tarixidagi asosiy nomlar va tushunchalar bilan tanish, hamda birinchi manbalarga tayangan holda o’z falsafiy bilimini chuqurlashtirishga intiluvchi talabani nazarda tutishini hisobga olish zarur. Mualliflarga yo’llanadigan fikr-mulohazalar va e’tirozlar uchun oldindan minnatdorchilik bildiradi. Bular kelgusidagi ishda imkon qadar hisobga olinadi.
3



1-mavzu. Falsafiy bilim tizimida falsafiy antropologiyaning 
predmeti va o‘rni

Reja:1. Falsafa tarixida antropatsentrizm.2. Falsafiy antropologiya terminining mazmun-mohiyati.3. Falsafiy antropologiya mustaqil bilim sohasi sifatida.^^4. Zamonaviy antropologik renessans.
Tayanch iboralar: falsafa tarixi, inson falsafasi, antropologi- 

ya, antropotsentrizm, antropologik renessans, antropomorfizm, 
mentallik, "falsafiy antropologiya”Falsafiy bilimlarning har bir sohasi o’z predmetiga, o’z kate- goriyalar tizimiga, obyektga xos bo’lgan refleksiyani ochishda muayyan izchillikka ega. Binobarin, eng avvalo, falsafiy antro- pologiya nima bilan shug’ullanishini belgilash zarur. Xo’sh, “Fal- safiy antropologiya”ning o’zi nima? U bilan antropologiya va inson falsafasi o’rtasida qanday tafovut mavjud? Bu qachon vu- judga keldi? Tabiatshunoslik borasidagi bilimlar insonning fal- safiy ongi bilan qanday nisbatlanadi?Falsafiy antropologiya - bu falsafaning bir bo’limi bo’lib, unda inson borliqning alohida turi sifatida o’rganiladi, inson tabiati va inson muammolari mushohada qilinadi, inson mavjudligi turlari tahlil qilinadi, olamning antropotsentrik lavhasining potensiali namoyon bo’ladi.Antropologiya XVIII asrda falsafiy bilimlarning mustaqil sohasi sifatida vujudga keldi. Biroq inson to’g’risida mulohaza yuritish faqat davrimizning imtiyozi emas. Inson atrof-olam- ning tuzilishi borasida mulohaza yurita boshlaganidan buyon o’zini-o’zi idrok eta boshladi. Men kimman va biz kimmiz? Bu kurrayi zaminga qayerdan kelib qoldik? Cheksiz tarixiy rivoj- lanishda (shundaymikin?) qayerga va nima uchun ketyapmiz? Bizni kurrayi zaminimizda yashovchi turfa xil tirik mavjudotlar 

4



guruhidan nima ajratib turadi va nimalar ularga yaqinlashti- radi? Inson biologik tur sifatida o’zining intellektual va axlo­qiy takomillashuvi bilan o’zgaradimi? Uning ruhi qay yo’sinda rivojlanadi - olamni idrok etish yo’lida undagi o’zligini anglash yoki o’zini o’zi barbod qilish orqalimi? U atrof-olamni o’zgarti- ra oladimi yoki bil’aks, vaziyatning quli bo’ladimi? Har qanday fenomenni aftidan, quyidagi ikki xil usulda: yoki uni boshqa mavjudotlar yoki hodisalar bilan qiyoslash orqali, yoxud o’zi- ga xos bo’lgan noyob tabiatini ochib berish orqali idrok etish mumkin. Insonni “sirtdan” o’rganish uning tabiat (koinot) bilan, Xudo bilan, jamiyat (madaniyat) bilan, logos (mental- lik) bilan munosabatlarini talqin qilishni ko’zda tutadi. Inson sir-sinoatiga “ichkaridan” yaqinlashish uning jismoniy, axloqiy, ma’naviy, hissiy, irodaviy va ijtimoiy mavjudligini idrok etish bilan bog’liq.Bizning nazdimizda, tevarak-atrofimizdagi olamga falsafiy yondashuvlarning turfa xilligi tipologizatsiyalashgan bo’lishi mumkin. Jahon falsafasi tarixida Xudo, tabiat, jamiyat, logos va inson kabi fenomenlardan qay biriga mutlaq ustuvorlik berilganiga qarab dunyoqarashga doir turli munosabatlarni kuzatish mumkin. Shu munosabat bilan tabiat sentrizmi (kosmotsentrizm), teotsentrizm, sotsiotsentrizm (madaniy sentrizm), logotsentrizm va antropotsentrizm deya ataymiz.Aksariyat faylasuflar olamni inson orqali, ya’ni uni olamning yaralishidagi asosiy qadriyati sifatida ko’zda tutgan holda baholaydilar. Agar qadimiy mifologiyaga murojaat qiladigan bo’lsak, u hali olamning lavhasini ajratmaydi. Mifologiyada tabiat, Xudo va inson qandaydir umumiylikda namoyon etilgan. Biroq antropomorfizmda, koinot va Xudoning ongsiz ravishda insonparvarlashuvida antropologik markazlashuvning kelib chiqishi namoyon bo’ladi. Olamni idrok etish jarayoni eng boshidanoq insonning voqelikni olam bilan bog’liq bo’lgan allaqachon o’rnatilgan mezonlar asosida baholash qobiliyati bilan “yuklab qo’yilgan”. Yevropa madaniyatida, xususan, qadimgi Yunonistonda Xudolar inson siymosi va unga o’xshash qiyofada yaratilganligi bejiz emas.
5



Insonning olamdagi o’rni haqidagi antropotsentrik tasavvur Bibliya matnlariga xosdir. Antropotsentrizmning dunyoqarash- ga oid sujetlari insonning g‘ayritabiiy mavjudot va yaratilmish- lar toji sifatida yahudo-nasroniylik diniy ta’limoti tomonidan yaratilgan.Ptolemey tomonidan ilgari surilgan va sxolastika namo- yondalari tomonidan mafkuraviy idrok etilgan Koinotning geotsentrik tamoyili bilan antropotsentrizm g‘oyasi ilmiy va falsafiy adabiyotlarda spekulyativ ravishda bog‘langan. Qadimgi falsafada Suqrot tomonidan antropotsentrizm tushunchasi shakllantirilgan. Uning fikricha, Koinot va inson azaldan ilohiy niyat bilan belgilab qo’yilgan oqilona va maqbul uyg‘unlikdadir. Antropotsentrizm olamda noinsoniy obyektiv maqsadlarning mavjudligi va olamning inson uchun yaratishning maqsadga muvofiqligidan kelib chiqadi. Shu ma’noda, u teleologiyaning birmuncha izchil ifodalaridan birini namoyon qiladi.Antropotsentrizm cherkovning diniy aqidalari asosida rivoj topgan bo’lib, u insonning “ilohiy vasiyat”ni bajarishga va “yan­gi ijod”ni amalga oshirishga ko’maklashishga jalb etilganligidan kelib chiqqan. Ushbu maslaklar kelgusida patristika namoyan- dalari tomonidan yanada rivojlantirildi. О‘rta asrlar, umuman ol- ganda, asosan antropotsentrik va geotsentrikdir.Antropotsentrizm g‘oyasi Uyg‘onish davridan boshlab in- sonning o’ta tabiiy aloqalariga emas, balki uning о‘ziga yanada ko’proq e’tibor qaratib kelmoqda. Ilm-u fanning rivojlanishi an- tropotsentrizm tomonidan tabiatdan unga xos b(‘lgan muqadd- aslik gardishini yulib olishga shay turgan inson tug‘yonlarini sharaflash uchun qo'llanilgan. Bu kabi qarashlar Uyg'onish davri va Uyg‘onish davridan keyingi davrlardagi insonparvarlik g‘o- yalarida (‘z aksini topgan.Falsafiy adabiyotga antropotsentrik ko'rsatmalar kirib kelgach, ular falsafiy antropologiyaning shakllanishiga hissa q(‘shdi. Binobarin, unga XVIII asr fransuz materialistlaridan b(‘lgan D.Viko hamda dastlabki ma’rifatparvarlardan b(‘lgan nemis mutafakkiri X.Volf asos solganlar.
6



“Antropologiya inson to’g’risidagi ixtisoslashtirilgan ta’limot sifatida, chamasi XVIII asrda paydo bo'lgan va o'sha davrlardan buyon uning falsafiy bilimlar tarkibidagi o'rni va uning madaniy ahamiyati o'zgarishsiz qolmagan, - deya ta’kidlaydi N.S.Avtono- mova. Uning fikricha, antropologiyada “hatto ochiq-oydin ko'ri- nadigan holatlar ham muammolashtirilib, yangi ilmiy ma’lumot- lar va ijtimoiy amaliyotlar ma’lumotlarini ham hisobga olgan holda, qator yangi muammolar yuzaga keladi”.Shunday qilib, falsafiy antropologiya olamning ibtidosi si- fatida, bilish obyekti va subyekti sifatida insonning ustunligini ko'zda tutadi. U o'zining shunday jihatlari bilan tabiat sentrizm- dan, logotsentrizmdan, teotsentrizmdan va sotsiotsentrizmdan farq qiladi. Ushbu ko'rsatmalarni faqat ideal turlar sifatida tas- niflash mumkin, albatta, shu sababli ular ko'pincha aralashib, bir-biriga uyg'unlashib ketadi.Falsafiy antropologiya tushunchasining uch xil ma’nosi. Maz- kur tushunchalar uch xil ma’noda qo'llanilishiga aniqlik kiritsak, garchi ular mazmun jihatdan bir-biriga yaqin bo'lsa-da, o'zi- ga xos muammolar va yondashuvlar doirasini o'z ichiga oladi. Umumiy mazmun birlashtirilgan - falsafiy antropologiya inson hodisasini tushunishga qaratilgan. “Antropologiya - boshqa gu- manitar fanlarning davomli qatoridagi shunchaki tasodifiy fan- lardan emas. Biz hech qachon o'zimiz uchun tabiiy materiya, jonsiz materiya, nabotot va hayvonot olami sifatida muhokama qilinuvchi “mavzu”ga aylanib qolmaymiz. Ilm-u fan jabhasidan tashqaridagilarning barchasi insonning o'ziga bo'lgan antro- pologik qiziqishidan kelib chiqadi. Barcha fanlarning predmeti antropologiyada o'zini anglab yetuvchi mavjudot sifatida idrok etib, o'zini chinakamiga anglab yetishga intiladi”, - deya ta’kid- laydi mashhur fenomenolog E.Fink.Falsafiy antropologiya - bu, eng avvalo, falsafiy bilimlarning mustaqil sohasidir. XVIII asrda antropologik tadqiqotlarning o'zini maxsus ajratish g'oyasi tug'ildi. I.Kant ushbu ko'rsatma- ning jo'shqin darakchisi edi. Insonning noyob mavjudot ekanli- gi borasidagi ayrim va alohida faylasufona mulohazalar yuritish mumkinligi to'g'risidagi fikr unga tegishlidir. Inson falsafiy mu- 
7



lohazalarning sirli va maftunkor obyektidir. Uning sir-sinoatini ochish uchun tuturiqsiz bo’lmagan va mustaqil vositalar zarur. Falsafiy antropologiya shu ma’noda mantiq, bilish nazariyasi, etika, estetika, falsafa tarixi kabi falsafiy bilimlarning an’ana- viy sohalariga qarshi chiqadi. Falsafiy antropologiya bizning davrimizda yana 2 xil mazmun kasb etdi. 0‘tgan asrning 20-yil- larida M.Sheler, A.Gelen, X.Plessner kabi mutafakkirlar tomoni- dan taqdim etilgan falsafiy yo'nalishlar alohida e’tirof etildi. Ushbu faylasuflar Kantga ergashgan holda inson haqidagi falsafa tomonidan to'plangan nafaqat tushuncha va sezgilarni ajratib olishga urindilar, balki ularni muayyan bir yaxlitlikda taqdim etishga ham harakat qildilar. Ular bevosita insonning tabiiy mavjudot sifatidagi muammosiga murojaat qildilar. Falsafiy an- tropologlar asrimiz boshlarida mazkur falsafiy oqimni - g'arb falsafasining pragmatizm, psixologik tahlil, fenomenologiya, strukturalizm kabi yo‘nalishlariga qarshi qo‘ydilar. Kant, aslida, inson to‘g‘risidagi to‘plangan bilimlarni antropologik nuqtayi nazardan radikal falsafiy ifodalashni taklif qildi. Falsafiy antro- pologlar XX asr boshlaridagi ushbu vazifani saqlab qoldilar. Bi- roq ular ilmiy bilimlarni nafaqat umumlashtirishga, balki ochig‘i, bilishning antropologik va noantropologik tamoyillarini ko‘pay- tirishga ham da’vat qildilar. Mazkur tadqiqotchilar falsafiy antro- pologiyani birmuncha istiqbolli oqimlardan biri sifatida anglab yetar ekanlar, uning asosan falsafiy bilimlarni yanada chuqur- lashtirishiga umid bog‘ladilar. Biroq, Kantning dunyoqarashi (antropologik yondashuvni u shunday atagan) yoki Shelerning inson orqali ko'proq umumiy falsafiy muammolarga erishish mumkinligiga bo'lgan komil ishonchi maxsus fikrlash uslubini, voqe’likni anglab yetishning o‘ziga xos usulini ishlab chiqish- ni nazarda tutmagan. Vaholanki asrimiz o'rtalarida dastlab in- sondan kelib chiquvchi va keyinchalik voqelikni talqin qilishda sof antropologik tamoyillarga rioya qiluvchi bu kabi mulohaza yuritishni rivojlantirish uchun maxsus antropologik munosa- bat zarurati mavjudligi tobora to'liqroq anglab yetila boshlandi. Aytish joizki, hayot haqida, tarix dinamikasi, madaniyat sir-si- noatlari to'g'risida so'z yuritish mumkin, biroq ayni paytda o'z 
8



diqqat-e’tiborini faqat ushbu fenomenlarning antropologik o’lchoviga qaratish mumkin.Falsafiy antropologiya bugungi kunda uchinchi ma’noni kasb etadi. Bu nafaqat falsafiy bilimlar sohasi, nafaqat muayyan fal­safiy yo'nalish, balki mushohada yuritishning na rasmiy, na dia- lektik mantiq sirasiga kirmaydigan alohida usuli demak. Inson aniq vaziyatda - tarixiy, ijtimoiy, ekzistensial va psixologik yangi- cha antropologik fikr yuritishning boshlang'ich nuqtasidir.Falsafiy antropologiya va ilmiy bilimlar. Falsafiy antro­pologiya fiziologlar, psixologlar, shifokorlar, kimyogarlar, ma- daniyatshunoslar tomonidan izlab topilgan ma’lumotlarni “asoslash” va “tartibga solish”ga intilgan holda, inson to'g'risidagi ilmiy bilimlar yig‘indisi ustiga quriladimi? Nigohimizdan chetda qolmagan ushbu savolni birmuncha umumiyroq muammo sanalgan - falsafa va fanning o’zaro bog’liqligi nuqtayi nazaridan ham yoritish mumkin. Tabiiy falsafa, din falsafasi, tarix falsafasi, ijtimoiy falsafasi, inson falsafasi, estetika va etika kabi fanlar aniq tadqiqotlar sohasida yuzaga kelgan ma’lumotlardan foydalanadi. Tabiiy falsafa tabiatshunoslikka, tarix falsafasi tarix faniga, ijtimoiy falsafa sotsiologiyaga, inson falsafasi antropologiyaga, estetika san’atshunoslikka, etika esa axloq normalarini ishlab chiqishga tayanadi.Darhaqiqat, bugungi kunda kamdan kam insonlar falsafiy an­tropologiya antropologiyani falsafiy bilimlar darajasiga ko’taradi degan fikrga amal qiladi. Shubhasiz, fanning umumiy yutuqlari falsafiy va antropologik fikrning rivojlanishiga ta’sir ko'rsatadi. Biroq inson to'g'risida yuritiluvchi falsafiy mushohadalar har doim ham tabiiy-ilmiy empirizm tomonidan qo'zg'atilmaydigan yakuniy, metafizik masalalarni hal qilishga chorlaydi. Aksariyat hollarda ushbu yakuniy masalalar muayyan bir tadqiqot ishining tor gorizonti tufayli xiralashib boradi.Mamlakatimiz tadqiqotchilarining ilmiy yondashuvlarning ajoyib sintezi samarasini imkon qadar tezroq topish istagi faqat umidsizlikka aylangani bejizga emas. Faraz qilaylik: aniq fanlar qarama-qarshi ma’lumotlarni jamlaydi va biz, inson yaxlitligi g'oyasi bilan qurollangan faylasuflar, samarali sintezni amalga 
9



oshiramiz, shunchaki aytadigan bo’lsak, faktlar empiriyasini birlashtiramiz.Biroq, jumboq shundaki, inson to‘g‘risidagi eng muhim sez- gi falsafada umuman aniq fanlar asosida emas, balki ko’pinchci ularga xilof ravishda shakllanadi. Keling, tasvirlash uchun o’tgan asrni olaylik. Biologiyaning jadal rivojlanishi insonda tabiiy mav- judot sifatida sezilarli o’ziga xoslik yo’qligiga ishonishga olib ke- ladi. U tadrijiy rivojlanishning yakun topishini namoyon qiladi va faqat ushbu nuqtayi nazardangina boshqa tirik mavjudotlardan farq qiladi. Pozitivizm ushbu ma’lumotlarga tayangan holda, in- sonning biologik organizm sifatida mukammal mavjudot ekanli- gi borasidagi g‘oyani faraz qiladi.Ushbu farazdan farqli o’laroq, yana boshqa bir falsafiy mu- nosabat ham shakllanadi. Bu esa biologik nazariyadan tashqa- rida bo’lgan spekulyativ faraz sifatida paydo bo’ladi. Avvaliga A.Shopengauer, keyinchalik F.Nitsshe insonning g‘aroyib tirik mavjudot ekanligi borasida bosh qotira boshladilar. Sof falsafiy spekulyatsiya yo’li bilan, inson, ehtimol tabiiy maxluqotlar zan- jiridan chiqib ketar, degan mulohazalar shakllangan. U ekssen- trik bo’lib, yaratilish toji borasida umuman hech bir taassurot qoldirmaydi. Bil’aks, biz agar insonni allaqachon jonzot sifati- da belgilangan, deya taxmin qiladigan bo’lsak, u holda inson toj emas, balki tabiatning muvaffaqiyatsiz mahsuli ekanligidan boshqa xulosaga kelib bo’lmaydi.Agar insonni hayot faylasuflari kabi hali o’rnatilgan jonzot emas deya hisoblaydigan bo’lsak (F.Nitsshe), u holda biologik tadrijda hech qanday avvaldan belgilangan rejaning o’zi mavjud emas. Binobarin inson qandaydir tabiiy zanjirni aslo tugatmaydi, balki shunchaki uning bo’g’inlaridan tushib qoladi. Insonni sotib olish sifatida baholanadigan hamma narsa aslida uning degene- ratsiyasi jarayonidir. Ushbu mulohazalar falsafiy antropologiyani keskin o’zgartirdi. Hayot faylasuflari ilgari surgan turli xil tax- minlar asrimizning ilmiy g’oyalariga ulkan ta’sir ko’rsatdi.Shunday qilib, ba’zan “uyg’unlik”ka qaramay falsafiy antro- pologiyaning muhim tushunchalari yuzaga keladi. Aksincha, “uslublarni jamlash”, so’ngra esa “sintez”lashga o’tish istagi 
10



ko’pincha uzoq nazariy turg’unlikni vujudga keltiradi. Tabiiyki, aniq fanlarning insonni anglab yetishdagi muvaffaqiyatlarining ta’sirchanligiga hech kim shubha qilmaydi. Lekin aynan shu nar- sa ilmiy stereotiplardan va keraksiz takabburlikdan xalos qiluv- chi antropologik farazlarni rivojlantirishni talab qiladi.Shu o’rinda ta’kidlash joizki, ma’rifatparvarlar asriga qadar rivojlangan yangi antropologiya aniq fanlarning birmuncha se- zilarli ta’sirini boshidan kechirgan. Shu tariqa XVII asr faylasuf- lari fikrlashning c^ari taxmin qilganlaridek, “aniq tabiiy bilim- lar”ni tasniflovchi uslubidan g'oyat ilhomlanganlar. Dekart va Spinozalar geometrik usullarga qiziqqanlar. Jon Lokk esa tafak- kurni c'rganar ekan, muammolarni talqin qilishda empirik yon- dashuvga yuksak baho beradi. “Bu g‘oyalar tarixidagi haqiqatan ham g'alati voqea, - deb yozadi E.Kassirer, - eng buyuk va eng kuchli geometrlardan biri 0‘rta asrlar falsafiy antropologiyasi- ning kechikkan ritsariga aylandi”. Bunda Kassirer 16 yoshida konus kesimlari haqida risola yozgan hamda mazkur geometrik tadqiqotlarning yangi va nihoyatda samarali maydonini ochgan B.Paskalni nazarda tutgan.Geometriyaga bo'lgan qiziqish Paskalning matematika hech qachon inson haqidagi haqiqiy ta’lim vositasiga aylanishi mum- kin emas, degan xulosaga kelishiga imkon berdi. Geometrik faraz sifatida “fikrlaydigan qamish” borasida so'z yuritish hatto kulgi- li ham. Shu sababli faylasuf uchun sun’iy insonni yaratishga yo'l qo'yib bo'lmaydi - binobarin uni qanday bo'lsa, shunday ko'ri- nishda tasvirlashi lozim. Shu tariqa, “aniq tabiatshunoslik”ka tanqidiy jihatdan qayta baho berish Paskalning muhim antro- pologik xulosalarga kelishiga imkon yaratdi.Tabiiyki, falsafiy antropologiya tabiatshunoslikning aniq kashfiyotlariga munosabat bildiradi. Biroq u yanada ko'proq darajada fanning shakliga bog'liq. Shunday qilib, yangi davrda original kosmologiya, N.Kopernik tomonidan asoslab berilgan geliotsentrik tizim antropologik ta’limot negiziga aylandi. Ko- pernik kashfiyoti tufayli yuzaga kelgan aqliy tanazzulni bartaraf etish uchun XVII asrdagi barcha metafiziklar va olimlarning ja- moaviy sa’y-harakatlari zarur bo'lgan.
11



D.Didro XVIII asrda fan sohasida matematikaga ustuvorlik berilganligini rad etib bo’lmasligini ta’kidladi. Garchi D.Yumda Nyuton usullarini axloqni o'rganishda qo'llash mumkin degan fikr mavjud bo'lsa-da, I.Kantning o'zi inson bilimlarini tavsiflar ekan, matematika umuman biologiyadan past, degan Nyutonning mexanikasiga murojaat qildi. XIX asrning birinchi yarmida I.F.Gerbart kabi metafiziklar /va G.T.Fexner kabi psixologlar ham ishladilar, ular matematik psixologiyaga asos solishga umid bog‘ladilar, antropologik qarashlar tadrijning biologik nazariyasiga ulkan ta’sir ko'rsatdi. Ular XIX asrning ikkinchi yarmida psixologiya, tarix, sotsiologiya kabi fanlar o'zlarining inson to'g'risidagi fanlar borasidagi nuqtayi nazarlarini ilgari surdilar. G.Tenning ta’kidlashicha: “Va nihoyat ilm-u fan insonlarga yetib keldi. Uch asr mobaynida u o'zining o'lchov kuchini isbotlagan holda aniq va barcha narsani qamrab oluvchi vositalar bilan qurollanib, orttirgan tajribasini aynan inson qalbi sari yo'naltirgan. Inson tafakkuri o'z mazmuni va tuzilishining rivojlantirish jarayonida ildizlarining cheksiz tarixga chuqurlashuvi va uning gullab-yashnagan cho'qqilari- ning borliqning mukammalligidan yuksalishi - mana shular uning predmetiga aylandi”.Pozitivistik an’analarning darakchisi Ten edi, unga ko'ra ilm- fan nihoyat unga yetib borishi bilanoq hamonki falsafani inson borlig'i sohasidan surib chiqarish mumkin, muayyan bilim- larning yutuqlari XX asrda yanada muhimroq bo'ldi. Fizika, biologiya, madaniyatshunoslik, tarix va boshqa ko'plab fanlar g'oyat ko'p hayratomuz kashfiyotlarni amalga oshirdi. Ushbu to'plangan empirizmni falsafiy o'rganish zarurati aksariyat hollarda ortiqcha deb hisoblanishiga olib keldi. “Men shunday xulosaga keldimki, - deya izoh beradi N.Amosov, - falsafaning za- rurati yo'q. Bu shunga olib keldiki, to'plangan empirizm falsafiy o'rganishga bo'lgan ehtiyoj ko'pincha ortiqcha hisoblangan. “Men shunday xulosaga keldimki, - deb yozadi N.Amosov, - falsafaning keragi yo'q. Noaniq va mavhum uydirmalar kerak emas. Barcha mavjud narsalarni izohlash uchun tabiiy ilmiy yondashuv mumkin bo'ladi. Yo'q, marksistlar, shoshilmanglar, bu 100 yil 
12



avval G.Spenser pozitivizmi timsolida bo’lgan. Endilikda fanning xazinasi boshqacha. Mana mening dalillarim: Aqlning umumiy algoritmi va inson biologiyasi. Darhol yakuniy xulosamni aytaman: inson biologiyasi hali aqldan ko’ra kuchliroq.Har qanday psixologik, sotsiologik, iqtisodiy, tarixiy, lingvistik yoki kibernetik nazariya negizida inson tamoyilining muayyan falsafasi yotadi. Ushbu ilmiy fanlarning shu darajada rivojlanishi insonning umumfalsafiy tamoyillarini doimiy qayta ko’rib chiqishga majbur qiladi.Zamonaviy falsafada bilimlarni antropologizatsiya qilish jarayoni aniq-ravshan aks etgan. Bu metafizik muammolarni hal qilish borasida mavhum, asoslanmagan yondashuvni yengib o’tish va ularni inson fenomeni orqali idrok etishga urinishi istagida ifodalanadi. Falsafaning muayyan an’anaviy mavzularining antropologik asoslarini izlash zamonaviy falsafiy refleksiyaning o’ziga xos belgisidir.Falsafaning bir qismi bo’lgan falsafiy antropologiya, falsafani to’laligicha almashtirishga mutlaqo da’vo qilmaydi. Biroq uning umumiy dunyoqarashga oid ko’rsatmalari borliqning yakuniy savollarini anglab yetish uchun yangi evristik imkoniyatlarni izlab topishga yordam beradi. Falsafiy antropologiya falsafiy bilimlarning turli sohalari bilan, ilm-fan bilan muloqotga kirishar ekan, inson fenomeni, inson mavjudligi usullari, insonning o’ziga xos xususiyatlari, insonning burchlari kabi muhim masalalarni talqin qilishda yangi yondashuvlarni izlaydi.Mustaqillik yillarida inson tabiatini chuqurroq o’rganish va undagi salbiy mayllarni bartaraf etishga yordam beradigan falsafiy qarashlarga ehtiyoj vujudga keldi. Shuni ta’kidlash joizki, ayrim kishilar millat, Vatan, xalq manfaatlariga zid ravishda jamiyatdagi mavjud qonun-qoida va me’yorlarni poymol etib, ko’proq g’arazli maqsadlarini amalga oshirishga va turli ixtiloflarni keltirib chiqarishga harakat qiladi. Shunday niyatlar yo’lida hatto jinoiy guruhlarga birlashadilar, jamiyat taraqqiyoti uchun muhim ahamiyatga ega bo’lgan davlat dasturlarini amalga oshirishga to’sqinlik qiladilar. Shuningdek, ular milliy totuvlik, tinchlik va barqarorlikka rahna soladi, ma’naviy- 
13



axloqiy muhitni buzadi, kishilarning ijtimoiy adolatga bo‘lgan ishonchini susaytiradi, barkamol insonni voyaga yetkazishga qarshilik ko‘rsatadi. Ular turli ziddiyatlarni keltirib chiqaruvchi firibgarlar, hokimiyatga intiluvchi ekstremistlar, korrupsiya va jinoyatchilik olami vakillari, giyohvand, poraxo‘r, terrorchi va shuhratparastlar kabi jamiyat uchun noxush odamlardir.Insonni falsafiy bilish va tahlil etishda ana shunday kishilar mavjudligini e’tiborga olish muhimdir. Demokratik jamiyat inson huquqlarini ta’minlashni o‘z oldiga maqsad qilib qo‘yar ekan, bunday kishilarni tarbiyalashga, ularni ijtimoiy foydali mehnatga jalb etishga, kishilar ongida milliy manfaat va ijtimoiy qadriyatlarni rivojlantirishga alohida e’tibor beradi. Shaxs erkinligi va tarixiy zarurat bir-biri bilan uzviy bog‘liq tushunchalardir. Mamlakatimizning taraqqiyot yo‘lida paydo bo‘lgan qiyinchilik va muammolar mohiyatini anglash shaxsni o‘z bilimi va mahoratini oshirishga, yuksak g‘oyalarga sodiq bo‘lib yashash va ularni jadal amalga oshirishga undaydi.Inson mohiyatini falsafiy bilish ulkan tarbiyaviy ahamiyatga ham ega. Inson falsafasi har bir yangi tarixiy davrda inson mohiyati, uning jamiyatda tutgan o‘rni va ahamiyatini chuqurroq anglashga yordam beradi. Insonga xos xususiyat va fazilatlarni bilish orqali talaba o‘zida shunday sifatlarni shakllantirishga intiladi. Bunday fazilatlar falsafa va boshqa ijtimoiy fanlarni o‘rganish va umuman, ta’lim-tarbiya jarayonida shakllanadi. Zamonaviy bilim va yuksak insoniy fazilatlarni egallash orqali O‘zbekistonda ozod va obod jamiyat qurish vazifalari uyg‘unligini ta’minlashga erishish butun ta’lim-tarbiya ishimizning bosh mezoni va uning oldida turgan muhim vazifadir. Jamiyat nima? Insoniyat azal-azaldan jamoa bo‘lib yashaydi. Yer sayyorasi uning abadiy makoni, umumiy Vatanidir. Quyosh tizimidagi ana shu mitti sayyorada yashayotgan odamlar oilasini jamiyat deb atash odat tusiga kirgan. Demak, umumbashariy ma’noda jamiyat odamzodning umri, hayoti o‘tgan hamma davri, joy va hududi bilan bog‘liq barcha o‘zgarish va jarayonlarni ifoda etadi. Shu bilan birga, biror davlat hududidagi odamlar hayoti, sivilizatsiyaning muayyan davrlaridagi turmushga nisbatan ham 
14



ushbu tushuncha qo‘llanadi. Har qanday holda ham, u umumiy tushuncha bo‘lib, ayrim odam va alohida shaxs jamiyat a’zosi deb ataladi.
O’z-o’zini nazorat qilish uchun savollar:1. Falsafiy antropologiya fanini qanday ifodalash mumkin?2. “Falsafiy antropologiya” iborasi qaysi ma’noda qo’llaniladi?3. Antropotsentrizm dunyoqarashga oid ko’rsatma sifatida nimalardan iborat?4. Hozirgi davr falsafasida antropologik renessans nimada namoyon bo’ladi?5. Falsafiy antropologiya bilan inson haqidagi ilmiy bilimlar nisbati qanday?

15



FALSAFA TARIXIDA INSON MUAMMOSI

2-mavzu. Qadimgi hind va xitoy falsafasida inson tavsifi

Reja:1. Hindistonda inson to’g’risidagi dastlabki falsafiy fikrlarning vujudga kelishi.2. Qadimgi hind vedalarida inson talqini.3. Qadimgi xitoy manbalarida inson haqidagi dastlabki fikrlar rivoji.4. Odamzod hayotida kosmos bilan munosabat.
Tayanch iboralar: vedalar, upanishadlar, atman, braxman, 

dao, daosizm, in va yan, cheksiz koinot.Cheksiz koinotda suzib yurgan moviy sayyoramiz ulkan Gallaktikaga nisbatan go‘yo chang zarrasidek kichik o‘lchamga ega. Boz ustiga, agar u Quyoshga jindek yaqinlashsa - kuyib ketishi, arzimas masofaga uzoqlashsa muzlab qolishi tayin. Bir tomonda taftli-haroratli Quyosh, bir tomon - cheksiz zulmat, sovuq Koinot. Yer shu oraliqda o‘z yo‘nalishidan og‘ishmay yo‘l bosadi. Mana shu Sayyora Yaratguvchi tomonidan butun insoniyatga makon qilib berilgan. Insoniyat shu davrga qadar minglab yillarga teng bo‘lgan taraqqiyot davrini bosib o‘tdi. Undan oldin nima bo‘lgani bizga qorong‘u. Shu bois ham biz bir necha ming yillik tarix haqida ma’lumotga egamiz, xolos.Ammo insoniyat hamon ko‘plab savollarga aniq javob berish imkoniyatiga ega emas. Ilm-fan qanchalik rivojlangan bo‘lmasin, baribir, insoniyatning borliq, koinot haqidagi bilimlari cheklangan. Borliq haqidagi qarashlar qadimdan mavjud bo‘lib kelgan. Vedalarning falsafiy tahlili Upanishadlarda ham bu haqda qarashlar mavjud.Upanishadlarning asosiy mavzusi falsafiy muammolar hisoblanadi. Biz bilamizki, falsafada asosiy muammo - bu inson muammosi hisoblanadi. Shundan kelib chiqqan holda, 
16



Upanishadlarda asosan “Biz qayerdan kelganmiz?”, “Qayerda yashayapmiz?” va “Qayerga ketamiz?” mavzuyidagi savollar bahs munozarali savollar hisoblanadi.Bu savollarga javoblar xususida hozirda ham bir nechta nazariyalar mavjud. Ammo haligacha yakdil bir to‘xtamga kelingani yo‘q. Bu borada doim dunyo olimlari o‘rtasida bahs munozara davom etmoqda.Umuman olganda, Upanishadlarning asosiy mavzusi falsafiy muammolar hisoblanadi. Svetashvatarani boshlanishida biz shunga duch kelamiz, - “Biz qayerdan kelganmiz? Qayerda yashaymiz? va Qayerga ketamiz?”.Biz qayerdan paydo bo‘lganmiz? degan savolga javobni, ya’ni paydo bo‘lish haqidagi qarashlarni “Prashana” upanishadida uchratamiz.Qayerda yashayapmiz? degan savolga javobni “Shvetash- vatara” upanishadida uchratamiz. Bunda asosan Atman (sub- yekt) va Brahman (obyekt) o‘rtasidagi munosabatlar haqidagi qarashlarni uhratishimiz mumkin.Qayerga ketamiz? degan savolga javobni “Tayttriy” upani- shadida ko‘ramiz.Shuningdek, Upanishadlarda Yaratilish jarayonini ko‘proq biz falsafiy jihatlarni Atman va Braxman o’rtasida ko’ramiz. Bunda Yaratuvchi va Ruh o’rtasidagi munosabatlar ta’riflanib, borliq va insoniyatning mavjudlik sababi, “Bu ichki Atman barcha narsalarning vujudga kelishida qatnashadi. Jumladan, bosh - agnidan, ko‘z - quyosh va oydan, quloq - to‘rt tomondan, nutq - Vedalardan, nafas - vayudan, yurak - butun dunyo va yerdan paydo bo‘ladi va Atman bularning barchasida qatnashadi”. Xitoy falsafasida Atman tushunchasi (Li) tushunchasi sifatida talqin etiladi. XII-XIII asrlarda yashagan xitoy faylasufi Chju Si ta’limotida u (Li) boshqa faylasuflarga nisbatan aniqroq ifodalangan. “Sin shan shakllar chegarasidan tashqarida joylashgan va nafaqat shaklga, balki soyaga ham ega emas - bu Lidir. Sin sya yoki shakllar chegarasi ichida joylashgan, hissiyot va qiyofaga ega bo‘lgani esa - ashyodir”. Ashyo lining muayyan hodisasini ifodalaydi. Qandaydir (Li) bo‘lmasa, shunday ashyo 
17



ham bo‘lmaydi. Chju Si aytadi: “Qachonki qaysidir ish amalga oshirilsa, bunda qandaydir Li mavjud”.“Li tabiiy yoki sun’iy bo‘lsin, barcha narsalarda mavjud. “Chju Si yuy ley” da aytiladi: (Savol:) “Qanday qilib sinovga uchragan va jonsiz ashyolar ham tabiatga ega bo‘lishi mumkin?” (Javob:) “Ular borligining birinchi onlaridanoq Liga ega bo‘ladilar. Shu bois koinotda tabiatga ega bo‘lmagan bironta ham ashyo yo‘q deyiladi”. Chju Sining shogirdi savol beradi. (Savol:) “Ashyo hissini yo‘qotganlar Liga egami?” (Javob:) “Ular Liga aniqroq egalar. Masalan, qayiq faqat suvda harakatlana oladi, arava esa - faqat quruqlikda” (o’sha joyda). (Savol:) “Sinovga uchragan va jonsiz ashyolarda Li bormi?” (Javob:) “Ashyo bor ekan, uning Lisi ham bo‘ladi. Falak mo‘yqalam yaratmadi - inson uzun va mayin sochlarni oldi va uni hosil qildi - lek mo‘yqalam bor bo‘lsa, uning Lisi ham mavjud”. Bundan shunday xulosa qilish mumkinki, yozuv mo‘yqalamida joylashgan Li - shu mo‘yqalamning tabiatidir. Bu koinotdagi barcha ashyo turlariga ham taalluqli: har bir turning o‘z lisi bor, shuning uchun qaysidir turdagi ashyolar bor yoki yo‘qligidan qat’i nazar bu turning lisi ularning tabiatini tashkil etadi. Ular qanday bo‘lsa, ularni shunday qiladigan narsa - Lidir.Qadimgi hind donishmandi Uddalaki Aruni Chxandogya Upanishadda o‘z o‘g‘li Shvetaketga, obyektiv tarzdagi mavjudlik (Brahman) qat’iy ravishda tirik va notirik tabiatning barcha hodisalarida mavjud hamda bir vaqtning o‘zida bu oliy obyektiv substansiya subyektiv, individual ibtido (Atman)ga tengligini nasihat qiladi. Mantiqiy baho jihatdan aytish mumkinki, Braxman - bu metafizik mavhumlik, aniqlanmagan o’xshashlik yoki turg‘unlik emas, balki u butunlay haqiqiy mavjudlikni bildiradi. U tirik dinamik ruh va mavjudlikning cheklanmagan turli ko‘rinishidagi shaklidir.Bu har bir inson tafakkur qilishni boshlar ekan, u o‘zi tomonidan qo‘yilgan turli savollarga javob topishga harakat qiladi. Bu savollar ichida eng birinchi va muhimi uning o‘zi haqidagi, ya’ni o‘zining qayerdan paydo bo‘lganligi, yoki kim tomonidan yaratilganligi va yoki hozirgi yashayotgan yerga qachon kelib qolganligi haqidagi savollardir. Bu savollar va 
18



bularga beriladigan taxminiy javoblar har bir insonning yashash tarzi, e’tiqodi, va hatto hayot ma’nosini belgilab beradi. Yana shuni alohida ta’kidlash kerakki, har bir fanning boshlang‘ich nuqtasi shu savollarni bilishga qaratilgan.Borliq haqidagi qarashlar, asosan, Prashna Upanishadida keltirilgan. Prashna Upanishadida “Borliq qanday paydo bo‘lgan?”, “Hayot qanday paydo bo‘lgan?” hamda “Biz qayerdan paydo bo‘lganmiz?”, degan savollar bosh muammo qilib qo‘yiladi. Bunda hayot va barcha jonzotlarning paydo bo‘lishi, undan so‘ng, tabiat va insonga zarur bo‘lgan oy, kun, yil va joylarning paydo bo‘lishi haqidagi qarashlar ham mavjud.Prashna Upanishadida borliq to‘g‘risida tushunchalar tog‘risida 6 savolda to‘liq ochib berilgan. Bu jarayon ustoz va shogird o‘rtasidagi suhbat tarzida keltirilgan. Shogird o‘ziga ma’lum bo‘lmagan sirli bilimlar haqida savollarni birma- bir so‘raydi. Ustoz Rigveda va Yajurvedadan dalillar keltirib savollarga oydinlik kiritgan.1. Ya’ni Atman so‘zi mavjudlik ma’nosini bildirib, u ong, nutq va nafasdan iborat. Bu tushuncha ilk bor Upanishadlarning Shvetashvatara Upanishadida ishlatilgan. Upanishadlarda o‘rganish obyekti hisoblanadi va birinchi savolda quyidagicha ifodalanadi.Birinchi savol. Bir kuni shogird Kabandhi Katyayana ustozi avliyo Pippadala oldiga kelib so’radi: - “Barcha yaratilgan narsalar qayerdan kelgan?””. Ustoz shunday javob berdi: - “Boshlanishida yaratilish jarayoni uzoq davom etgan. Yaratuvchi meditatsiya jarayonida bo‘lgan. Shundan so‘ng Nur, Materiya va Mavjudlik, Hayot paydo bo‘lgan. Quyosh bu - hayot, Oy bo‘lsa materiyadir. Hamma shakllar, qattiq va yumshoq materiya mavjud. Quyosh tongda Sharq tomondan ko‘tarilgandan so‘ng, u butun Sharqqa hayot yorug‘ligini beradi va keyin Janubga, g‘arb va shimolga yashash uchun hayot yorug‘ligini beradi. Ko‘tarilgan quyosh huddi olov singari. Bu haqda Rigvedada shunday deyilgan: “Quyosh oltin nurlar jilosida ko‘tariladi! Quyoshning minglab nurlari yuzlab joylarga doimiy ravishda o‘z nigohini tashlaydi”. Keyin Yaratuvchi yil vaqtlarini yaratadi. Buning ikki yo‘li bor. Biri 
19



janub yo‘li bo‘lsa, biri shimol yo‘lidir. So‘ngra Yaratuvchi kun va tunni ham yaratdi. Kun bu - hayot bo’lsa, Tun bu - materiyadir. Kimdir kunni yoqtirsa, kimdir tunni yoqtiradi”.Bizga ma’lumki, Quyosh o‘z sistemasidagi yagona yorug‘lik manbai hisoblanadi. Texnologiyada erishilgan yutuqlar shara- fi bilan astronomlar Oyning yorug‘lik manbai emasligini, bal- ki u bor yo‘g‘i Quyoshdan unga yetib keladigan yorug‘likni aks ettiruvchi ekanligini kashf etdilar. Bu haqda Qur’onda shunday deyilgan: “Ko‘rmadingizmi, Alloh yetti osmonni qanday qavat- ma-qavat qilib yaratdi. Oyni ular ichida nur qilib, Quyoshni esa chiroq qilib qo‘ydi. (“Nuh” surasi 15-16 oyatlar)” .2. Ya’ni Brahman rivojlanish, evolyutsiya, ruhiyat, mavjudlik va abadiylik ma’nolarida keladi. Bu atama ilk bor Atharvavedada ishlatilgan. Upanishadlarda u asosan, subyekt hisoblanadi va bu ikkinchi savolda quyidagicha ifodalanadi.Ikkinchi savol. Bir kuni Bhargava Vaidarbhi ustozidan so‘radi: - “Qanday kuchlar yaratilish jarayonini saqlab turadi va qancha hayot chiroqlarini Yaratuvchi o‘zida ushlab turadi, ularning hammasida Oliy ruh ishtirok etadimi?”. Ustoz javob berdi: - “Bu kuchlar - koinotda, olovda, havoda, suvda, yerda, tovushda, aqlda, ko‘z va quloqdadir. Bu kuchlar hayot chiroqlarini yoritadi va biz buni to‘g‘ri anglay olishimiz va ulardan to‘g‘ri foydalanishimiz kerak” .3. Ya’ni Prana tushunchasi hayot degan ma’noni bildiradi. Kengroq ma’noda, hayotning paydo bo‘luvchi kuchi va borliqning tabiiy rivojlanishida hayotiy energiya hisoblanadi. Prana tushunchasi hind tibbiyot kitobi Ayurveda va Yogada asosiy tushunchani tashkil qiladi va uchinchi savolda quyidagicha ifodalanadi.Uchinchi savol. Bir kuni Kausalya Asvalayana ustozidan so‘radi: - “Ustoz hayot qanday paydo bo‘ladi? Qanday qilib borliqdan tashqarida va borliq ichida bu jarayon yuz beradi?” Ustoz javob berdi: - “Hayot - Oliy mendan kelib chiqadi. Hayot - bu Prana tushunchasi bilan ifodalanadi. Pranadan Apana, Smana, Vyana va Udana tushunchalari kelib chiqadi. Apana va 
20



Smana yetti olovdan kelib chiqqan bo’lsa, Vyana - Havo, Udana - bu olovdir” . Bunda ustoz olovni nur tushunchasi bilan bog‘laydi.Aynan shunga o‘xshash holatni Ishroq falsadasida ham ko‘rishimiz mumkin. Ishroq falsafasining asoschisi Suhravardiyning fikricha, Materiya tushunchasi zulmat tushunchasiga hamohangdir. Jism - materiya belgisi. U jismni birlashish va ajralish xususiyatiga ega tashqi oddiy, juz’iy substansiyasi(javhari)dir. Ushbu substansiya o‘z mavjudligiga ko‘ra jism deb ataladi, shakl ko‘rinishiga qarab quyi materiya deyiladi. Zulmatning aksi Nurdir. Umuman mavjudlik olami Nurlar olamidir. Koinot nur va zulmatning 18 ming olamidan tashkil topganligi haqidagi fikrni ham Suhravardiyda uchratish mumkin.4. ya’ni Hiranyagarbha intellekt yoki oliylik ma’nosida keladi. Upanishadlarda u oliy men ma’nosida keladi va bu to‘rtinchi savolda keladi.To‘rtinchi savol. Bir kuni Sauryayani Gargya ustozidan so‘radi: - “Nima uchun insonlar uxlaydi yoki uyg‘oq bo‘ladi? Bunga ham Oliy men aloqadormi?” Ustoz javob berdi: - “Buning sababi kechasi quyosh yo‘qligida” .Aynan bu tushuncha Gegelda dunyoviy aql tushunchasi bilan izohlanadi. Dunyoviy aqlga o‘xshab Hiranyagarbha ham barcha narsa yaralish jarayonida undan boshlanib yakunda ham unga qaytadi.5. Ya’ni Om yoki AUM atamasi Braxmanning tabiati va uning aniq xarakterini bildiradi. Upanishadlarda bu tushuncha aniq, keng va to‘la simvoldir va beshinchi savolda quyidagicha aniqlanadi.Beshinchi savol. Bir kuni Saibya Satyakama ustozidan so‘radi: - “Nima uchun insonlar hayotining so‘nggi paytlarida Omga murojaat qilishadi? U nima?”. Ustoz javob berdi: - “OM ya’ni AUM - Braxmanning tabiati va uning aniq xarakterini bildiradi. AUM - bu aniq, keng va to‘la simvoldir. U yuqori ruhning uchta sifatini bildiradi.“A”- bu Braxman - yaratuvchi,“U” - bu Vishnu - himoya qiluvchi,
21



“M” - bu Shiva - vayron qiluvchi.Om bu hayotning asosiy belgisi hisoblanadi” .6. Ya’ni Para tushunchasi yuqori degan ma’noni bildiradi. Upanishadlarda bu tushuncha yuqori bilim tushunchasi bilan ifodalanadi hamda bu bilim doirasida oliy menning oltita shakli ishtirok etadi.Oltinchi savol. Bir kuni Sukesha Bhadvaja ustozidan so‘radi: - “Siz Oliy Menning oltita shaklini bilasizmi?”. Ustoz javob berdi: - “Oliy Menning Oltita shakli quyidagilar: havo, olov, suv, tuproq, his qilish va aql. “Men” hammasidan oldin efirda paydo bo’ladi, efirdan havoga, havodan olovga, olovdan suvga, suvdan tuproqqa, tuproqdan o‘simlikka, o‘simlikdan ozuqaga, ozuqadan odamga o‘tadi. Bunday holatda, inson ozuqani mavjudligidan energiya olib yashaydi” .Vedalar falsafasini o’rgangan Ramanuja fikricha, materiya, ya’ni moddiy dunyo har xillikni o‘z ichiga oladi. Moddiy dunyo bu Braxmaning ko‘rinishi hisoblanib, sarob (illuziya) bo‘lmay, haqiqiydir. Braxma - bu substansiyadir, moddiy dunyo esa oqibatdir. Ramanuja olamning namoyon bo‘lishini jismlarning, ya’ni narsa va hodisalarning kelib chiqishi orqali ifodalaydi. Uning fikricha, jismlarning parchalanishi olamning namoyon bo‘lmasligidir. U shu yerda biroz adashadi, chunki har qanday jism paydo bo‘lish jarayonida ma’lum bir jismlar parchalanishi orqali sodir bo‘ladi.Uchta anglab bo‘lmaydigan substansiyalar:1) prakriti yoki materiya;2) zamon va makon;3) suddhata yoki haqiqiy materiya.U hamma narsani biladi. Bu harakatlanayotgan dunyoning rivojlanishi va o‘zgarishi Xudo tomonidan boshqariladi. Shu sa- babli siz o‘z huzur-halovatingizni - faqat shu dunyodan topasiz. Avrobinda Ghoshning fikricha: - “Veda taronalari hamda Upani- shadlarda uning sifatlari va qudratini o‘zida mujassamlagan turli nomlar ostidagi yagona Ilohni tarannum etgan”. Bu degani, hali minglab yillar oldin Xudoning birligi g‘oyasi biror boshqa din asoschisi tomonidan endigina targ‘ib qilinayotgan bir davrda, 
22



hinduyizm uni e’tirof etib, Vedalarda yagona Iloh haqiqati g‘oya- si allaqachon ilgari surilgandi. Masalan, Vedalar va Upanishad- lardagi matnlarda keltirilishicha:“U pok va poklaydi” (Rig.VIII 13,19...). “U barchaning qo‘riqchisi va albatta makoni”(Rig. I.31.13,15...).“U yagona, oddiy, yolg‘iz. U barcha nafas oluvchi yaralmish- larni ko‘radi, ular esa yo‘q”(Atharva.XIII-4-14-21).“U barchaning tayanchi va markazi, barcha shu Ustunga suyanadi, ularning “sovuti”ni esa fidoyiligida belgilaydi” (Rig.VIII 17.14...).“U ko‘rinmasni ko‘radi, eshitilmasni eshitadi, o‘ylanmaganini o‘ylaydi, noma’lumni biladi” (Brihad III.7.).“U hayot beradi, qazo Uning ilkida. Barcha borliq Uning sharofati bilan mavjud” (Atharva.XIII 3.3).“Butun borliq Uning himoyasida, U barchaning egasi, ko‘rinmay hamma yerda yashaydi, uni tanigan aqlli va xudojo‘ylar o‘lim changalidan ozod bo‘ladi” (Shvetashvatara.VI 2.3.).Upanishadlarda Yagona Xudo - Om, ya’ni (AUM), deb ataladi.Chxandogya Upanishadida keltirilishicha, Om! Tong uning ko‘zlari, shamol uning nafasi, quyosh uning chirog‘i, daryo uning tomirlarini tashkil etadi.Upanishadlarda keltirilishicha, hamma qushlar daraxtga qaytadi. Ularning joyi o‘sha yer. Qushlar daraxtga intilgani sari insonlar xudoga intiladi. U harakat va harakatsizlik. U uzoq va yaqin. U hamma narsada mavjud bo‘lish bilan birgalikda yo‘qlik ham. Ko‘rinib turibdiki, bu yerda faqat yagona Xudo sifatlari keltirilyapti.Vedalarda ilohiyot va borliqning yaratilish mavzui u qadar chuqur tahlil etilmagan bo‘lsa, Upanishadlarda bu jihat ancha yuksak darajada o‘z yakunini topgan. Masalan, abstrakt tangri ya’ni Prajapati, butun borliq yaratilishining asosiy sababchisi va uning taraqqiyot shakllariga taalluqdor omil sifatida birinchi o‘ringa o‘tdi. Chunki Hindiston poleteizm ruhidagi e’tiqodning monoteizmga o‘tish jarayoni faqat ruhoniy emas, balki bevosita ijtimoiy-iqtisodiy hayot taraqqiyoti talabi edi. Shu ma’noda markazlashgan davlatlarning vujudga kelishi yakkaxudolik 
23



unsurlarini shakllanishini tezlashtirdi. “Yakka podshoga yer yuzida xudoning ham yakka bo’lishi kerak edi” . Va nihoyat, - Prajapatiy siymosida yakka xudo haqida tasavvur paydo bo‘la boshladi.Muqaddas dinimiz kitobi Qur’onda ham: “Olloh barcha nar- saning yaratguvchisidir. U barcha narsaning ustidan vakil homiy- dur” (“Zumar”surasi 62-oyat). “Ayting “Ollohim, Osmonlar va yerni ilk yaratguvchi zot, (ey) g‘aybi shahodatni (ya’ni yashirin va oshkor narsalarni) bilguvchi zot, yolg‘iz o‘zingina bandalaring o‘rtasida ular ixtilof qilib o‘tgan narsalar haqida hukm qilursan”” (“Zumar”surasi 46-oyat). Injilda, asosan: ““Men - Ibtido va Inti- hodirman”, - deydi Xudoyi Taolo. Hozir bor, azaldan bor bo‘lgan, kelajakdagi bor bo‘lg‘usi Sarvari koinot” .Hattoki, ko‘p xudolik deb yuritib kelingan Yunonistonda ham dastlab yakkaxudolik bo‘lgan ekan. Ya’ni, buni yunon shoiri Gesiodning Borliq va Xudolarning paydo bo‘lishi va kelib chiqishi haqidagi “Teogoniya” nomli dostonida dastavval faqat azaliy, had-hududsiz sim-siyo Xaos - g‘ayri mutashakkil olam bo‘lgan ekan. Ana shu xaos bo‘lg‘usi hayot manbai bo‘lgan. Hamma narsa: butun borliq ham, boqiy xudolar ham poyoni yo‘q Xaos tomonidan yaratilgan. Xaosga hamma Xudo sifatida sig‘inishgan.Yuqoridagi dalillardan ko‘rininb turibdiki, Tangri taoloning yaratuvchanlik qudrati yakka-yu yagonaligi, irodasi hamda faoliyatining targ‘iboti doim asosiy o‘rinda turgan. Shu bilan birgalikda, birinchi o‘rinda faqatgina yagona Xudoga ishonishgan. Ishonch orqali ma’lum bir o‘z birligini ushlab turgan. Buni faqatgina bir din doirasida emas, balki mavjud bo‘lgan barcha dinlar doirasida ko‘rishimiz mumkin. O‘z dinlari doirasida xalqlar va millatlar ilm-fan taraqqiyotiga o‘z hissalarini qo‘shib kelishgan.Masalan, XI asrlarda yashagan arab-ispan faylasufi Soed Andalusiy “Tabaqot ul-umam”da yuqorida keltirib o‘tilgan, ya’ni dunyo ilm-fani rivojiga hissa qo‘shgan 8 millatning har birini alohida tahlil qilgan, ularning urf-odatlarini, tabiiy va geografik muhitini tasvirlagan, ularning tillari hamda dinlaridagi asosiy prinsiplarini muhokama qilgan va ushbu millatlarning kelib chiqish tarixini qisqacha bayon qilib bergan.
24



Masalan, muallif fors xalqining tarixiga to‘xtalib, quyidagilar- ni yozadi: "... Ba’zi xabar keltiruvchi olimlar eslatib o'tadiki, forslar dastlab Nuh Alayhissalomning dinlarida bo‘lishgan. So‘ng ular (forslar) majusiylik (olov va quyoshga ibodat qiluvchilar) diniga e’tiqod qilgunlariga qadar, ya’ni taxminan 1300 yil davo- mida sobiiylikka (islomgacha Quyi Mesopotamiyada yashagan osmon yorituvchilariga topinadiganlar dini) e’tiqod qilib kelgan- lar. Ularning majusiy bo‘lishiga sabab esa forsiy Zardushtdir. U Fors shohi Yastasib davrida yashagan va u forslarni olovni ulug‘lashga chorlaydigan majusiy dinga da’vat qilgan. U olam zulmat va yorug‘likdan iborat ekanligini, hamda quyidagi 5 narsaga ishonish kerakligini aytib o‘tgan:1. Yaratuvchi (Boriy, Xoliq) ga2. Iblisga3. Hayuloga4. Makonga.5. Zamonga”Yuqoridagi Soed Andalusiyning fikrlaridan ham ko'rinib turibdiki, Yaratuvchiga bo‘lgan ishonch birinchi o‘rinda turibdi.Upanishadlarda keltirilishicha, moddiyat har xil darajadan tashkil topgan. Biz ko‘rib turgan, o‘rganib qolgan olam eng qattiq va qo‘pol moddiyatdan tashkil topgan. Bu olamdagi narsalar haqida ahbor va ma’lumotlar latif, ular bizga ko‘rinmaydigan g‘ayb olamida mavjud bo'lar ekan. Odamzodning fikrlari, xayollari va sezgilari ana o‘sha dunyoda kezib yurarkan. Hozirgi zamonaviy ilm-fan ham tabiatda butun Koinotdagi tan-u jismlarga singib kiruvchi dunyoviy lepton gazi fenomeni mavjudligini tasdiqlovchi isbot-dalillar tobora oshib borayotganligini tan olmoqda. Dunyoviy lepton gazi haddan ziyod yengil zarrachalardan tashkil topgan. Ilmiy adabiyotlarda uning elektronlar, pozitronlar, myuonlar, teonlar, neytrinolar kabi turlari tasvirlangan.Leptonlar inson fikri va sezgilari, moddiy dunyodagi narsalar va hodisalar haqidagi axborotlarni tashuvchi gazdir. Bu gaz tarkibida Koinotda bo‘lib o‘tgan, hozir yuz berayotgan va kelajakda yuz berajak barcha voqea va hodisalar majmuyi mavjud bo‘ladi. Aynan ana shu gazning moddiy dunyodagi jismlar va 
25



inson aqli o‘rtasidagi o‘zaro ta’sirlari hamon sirli, mavhum deb hisoblanadigan ko‘pgina hodisalar qatoriga kiradi.“Karma tangalari”, deb atash taklif qilinayotgan Shredinger turidagi tenglamalarda o‘tgan va hozirgi zamon orqali kelajakka tomon suzuvchi(aksilalomat) tasvirlar bor ekan. Agar ana shu qarshidan keluvchi aksilalomatlarni odamlar yoki asboblar tutib olsalar unda ular kelajak haqidagi ma’lumotlarni qo‘lga kiritadilar.Upanishadlarda inson “Men”ining tabiat va borliqning yaxlitligiga bo‘lgan munosabati. Upanishadlarda ko‘tarilgan asosiy masalalardan biri, inson “Men”ining tabiat va umuman borliqning yaxlitligiga bo‘lgan munosabati. “Chhandogya” Upanishadida ko‘rsatilganidek, “Inson har qanday bilimga o‘z “Men”idan kelib chiqib yondashadi. U o‘zini tanigach, o‘z tabiatini bilishga harakat qiladi. Va shu bilimga asoslanib dunyoni o‘rganadi”. “Men” shu tarzda rivojlanishda ishtirok etadi. O‘tlarning, daraxtlarning va boshqa narsalarning mavjudligida hamda nimaiki tadrijiy rivojlanishida bo‘lsa, “Men” ham unda qatnashadi. “Men o‘simlik va daraxtlarda sharbat ko‘rinishida bo‘ladi. “Men” tushunadi, ko‘radi, aytadi, biladi, ya’ni ertaga nima bo‘lishini biladi, mavjud va mavjud emas olamini ham biladi. O‘lim orqali ruhning o‘lmasligini (sansarani) ham biladi. Hayvonlarda ochlik va chanqash holatlari bo‘ladi. Lekin hayvonlar buni gapirib tushuntirib berolmaydi va ertaga nima bo‘lishini bilmaydi. “Men” yulduzlarda nima bo‘lyapti, toshlarda nima bo‘lyapti, yurakda nima bo‘lyapti, buni hammasini ko‘radi. “Men” hammasidan oldin efirda paydo bo’ladi, efirdan havoga, havodan olovga, olovdan suvga, suvdan tuproqqa, tuproqdan o‘simlikka, o‘simlikdan ozuqaga, ozuqadan odamga o‘tadi. Bunday holatda, inson ozuqani mavjudligidan energiya olib yashaydi. Bu yerda materiyaning rivojlanish davri ko‘rsatilyapti. Bu yerda yuqori pastga hukmronlik qiladi. Efir o’zining mavjudligini tovush orqa­li beradi. Shuning uchun u birmchi o’rinda turadi. Endi efirdan havoga o’tamiz. Unda ham efir mavjud. Biz efirdan eshitsak, havodan his etamiz, havodan olovga o‘tsa, ko‘ramiz. Olovdan biz suvga o‘tganimizdan so‘ng, biz ta’m bilamiz. Suvdan tuproqqa o‘tganimizda, hid bilamiz. Endi biz eshitamiz, his qilamiz, 
26



ko‘ramiz, ta’m bilamiz va hid bilamiz. Shu tarzda biz 5 ta she’r teoriyasini Upanishadlardan bilib olamiz.Yer va boshqa narsalar ongga ega emasdirlar. Ular “men”ning istaklarini amalga oshiruvchilardirlar. “Men” o‘zini juda kichik bir bo‘lak (anu), deb tasavvur etadi, shu bois o‘zini chegaralangan ong va chegaralangan kuch sifatida tushunadi. Chunki “Men” o‘z ruhiyatining moddiy mavjudligi haqida bilimga ega emas. Aynan mana shu tushuncha bilishdagi muhim xatodir. Bilimsizlik esa, juda cheksiz narsadir.Upanishadlarda keltirilishicha 3 tushuncha mavjudlik va bilishning asosi hisoblanadi; Ular:1) Xudo2) Tabiat3) MenPaydo bo’lish va yo’qolish - bilimsizlik natijasidir. Karma - ongsiz tana va ongli menning o‘zaro muloqotidir. Karma bilimlilik uyidir. Individ (satya) faoliyatining natijasi karmadir. Karma ko‘rinmas va nozikdir. Karma faqat yaratilish davridagina faoliyat ko‘rsatadi, yakson bo‘lish jarayonida u mayya (illuziya)ga qo‘shilib ketadi. Karma yo‘q bo‘lib ketmaydi, balki natija (meva) beradi. Mayya borliq mavjudligining isbotidir. U o‘lmas, abadiy moddiy va har yerdadir. Shakti borliqning mexanik sababchisidir. Shakti - ongli Shiva bilan ongsiz mayyani bog‘lovchi ipdir. Shakti ongli toza mayyadir. U soqov tildir.Upanishadlar mohiyatan ikki bilimdan xabar beradi: “para” - yuqori va “apara” - quyi bilim talab qilinadi. Ularda bilimning bir necha bosqichlarni bilish xususida. Bilim - bu ko‘p o‘rganish emas, balki haqiqatlarni tushunishdir.“Uni kim tushunmasa,U parishonxotir va nopok.Yeta olmas maqsadga,Giriftordir sansaraga,Uni kim tushunsa,U aqlli va pok.Yetar doim maqsadga,Erishar qayta tug‘ilmaslikka”.
27



Bunda uni ishorasi - Upanishadlardagi hayotiy bilimlarga qaratilyapti. Bhakti ta’limotining asoschisi Ramanuja ham Vedalar falsafasini chuqur o‘rganib undagi ayrim bilimlarni ochib beradi. U aniq va noaniq bilish o‘rtasidagi farqni tan oladi. Uning fikricha, noaniq bilish narsalar haqidagi to’liq bilimni bermaydi.Biz narsalarni o‘ziga hos xususiyatlari orqali tushunmaymiz. Haqiqatni, ya’ni dunyoning birdan bir sababini narsalarni bilish orqali emas, balki faqat shastras orqali bilish mumkin. Haqiqatda, donolikning mohiyatlari haqiqiy kuzatilgan va cheklangan aql ortida yotadi.Vavadeva va boshqalar bir Brahman bilan moddiy va nomod- diy narsalarni kuzatishgan. Aql haqiqatning tabiiy o‘zgarishning yo‘llaridir va bu yo‘llar ularning so‘nggi maqsadi va sababi bilan bog‘langan. Hamma mashqlar aql haqiqatini ajratishi kerak. Mablag‘lar va harakatlar hayotning eng yuqori darajasidir. Aqlni to‘ldirish o‘zini yaxshi his qilganlik sababi bilan yetarli bo‘ladi. “Sen anglanadiganining anglovchisini anglay olmaysan, sen bilinadiganining bilguvchisini bila olmaysan”.“Shvetashvatara” Upanishadi insonga quyidagicha tafakkur va tajriba asoslaridan saboq beradi: nafas nazorati, ongni jamlash va uning yordamida hissiyotni boshqarish. Bu mashqlar inson ongini subyektdan obyektga, xayoldan haqiqatga mujassamla- nishiga olib keladi. Individual va universal ruhlarni birlashtiradi. Kimki bunday kosmik ong kabi yuqori darajali bilimni egallasa, u g‘am-tashvish, ikkilanish, qo‘rquv va qutqularidan qutuladi, borliq birligini anglaydi, o‘zini o‘zga o‘zliklar bilan yagonaligini fahmlab yetadi. Bu esa, hayotda inson aqlan, ruhan va jismonan o‘zini qo‘lga ola bilish demakdir. Hayot materiyaga qaraganda keng kategoriya hisoblanadi. O‘z-o‘zini bilish tushunchasi oddiy bilishga nisbatan aniqroq tushunchadir.Baqara surasining 32-oyatida keltirilishicha, ular aytdilar: - “Ey pok Parvardigor, biz faqat Sen bildirgan narsalarnigina bilamiz. Albatta, Sen o‘zing ilm-u hikmat sohibisan”.Bu haqiqat - Udir.U esa bilimdir.Men brahmasi!
28



Ya’ni kim brahmani bilsa - u tinchlanadi. Borliqni o'zida va o‘zini borliqda ko‘radi. Shunda iblis undan ustun kelolmaydi, xohishlar ongga yo‘g‘riladi, ong esa bilimga, bilim esa, o‘zlikka va o‘zlik esa, Absolyutga yo‘g‘riladi. Absolyutni tanish insonni barcha dunyoviy iztirob-u tashvishlardan forig‘ qiladi va unga “Smadhi” maqomida g‘ayblik olamiga xos xotirjamlik hissi tuyuladi. Mana shular Upanishadlar falsafasining mezoniy tafsili. “Bu quloqning eshitishi, aqlning anglashi, so‘zlashning nutqi, hayotning mavjudligi, ko‘zning ko‘rishi. Donishmand qachonki hissiyotdan o‘z menini ajrata olsa, dunyodan voz kecholsagina abadiylikka erisha oladi”. Ya’ni, bunda bilish, ya’ni hayotni bilish jarayoni tushuntirilgan. “Ko‘rish bu na nutq, na aqldir. Biz buni bilmaymiz. Biz buni qanday o‘rgatishni tushunmaymiz. Bu bilishning bir yo‘li. Biz faqat buni ustozdan bizni o‘qitish jarayonida eshitamiz”.Keyingi davr hind faylasuflari xudoni bilish, dunyoni bilishni quyidagicha tafsivlashgan:1. Xudo yagona bo‘lsa-da, odamlar uni turlicha atashadi, turlicha tasavvur qilib, turli-tuman xususiyatlarni baxsh etadilar. Hovuzdan olinayotgan suvni hindular, musulmonlar va nasroniylar o‘z tillarida har xil so‘zlar bilan atagandek, xudoni ham birlari “Alloh”, boshqalari “Rama”, yana boshqalari “Braxma” - deb aytganda ham, u yagonadir.Bu fikr turli davrlar uchun Hindistondagi turli aqidalarni teng deb tasavvur etib, ularning muxlislarini birlashtirishga qaratilgan edi.2. Har bir din mohiyati va inson hayotining maqsadi Xudoni bilishdan iboratdir. E’tiqodli odam o‘z dinining barcha qonun- qoidalariga shak keltirmasdan rioya qilishi kerak, chunki Xudoning o‘zi uni adashishiga yo‘l qo‘ymaydi. Ammo Xudoni bilishda turli bilmagan yo‘llarga kirmaslik kerakki, bu maqsaddan uzoqlashtiradi.3. Xudo Vedanta atamalariga ko‘ra, Braxma hamma yerdadir, u ko‘zdan g‘oyib bo‘lsada, u qalbdadir. Xudo va inson orasida mayya yoki sarob (miraj, illyuziya) yotadi.4. Mayya tufayli inson dunyo va xudoni noto‘g‘ri tasavvur etib, real va norealliklarni aralashtiradi. Jumladan, buning natijasida 
29



odam o‘zini ish-harakat egasi deb noto‘g‘ri tushunchaga chalg‘ib qoladi. Vaholanki, insonning harakatlarini xudoning o‘zi bosh- qaradi.5. Mayya, tashqi dunyo va “manmanlik” vasvasalaridir. Bunga “ayollar”, “tilla” va “insonning manmanligi” kiradi. “ Ruh (jon) - nomoddiy, faqat aqlga nisbatan tez harakat qiladi. His qilish - hamma narsani bilishga olib kelmaydi. Ruh hissiyotdan o‘zib ketadi. U borliq harakatidagi barcha mavjud narsalarni ushlab turadi”.Demak, ruhiyat aql bilan bog‘liq bo‘lib, haqiqiy bilimga u orqali erishiladi. O‘z davrida Aristotel ham Ruhni aqlga bog‘lag- an. Uning fikricha, ruhning oliy jihati -aql bo’lib, u ruhning eng pastki funksiyalaridan tashkil topib, taraqqiyot davomida ruh- ning eng yuqori funksiyasi - eng oliy aqlga aylanadi. Keyinchalik bu Gegel falsafasida bu fikrlar yanada rivojlantiriladi.Shuningdek, hindlarning aytishicha, jon osmondagi bir xil holat va kayfiyatda tushadigan yomg’ir suviga o’xshaydi. Asl moddasi turlicha bo‘lib,yomg‘irga quyilgan tilla, kumush, shisha, chinni, spool va sho‘r tuproqdan yasalgan idishlarga yomg‘ir suvi yig‘ilsa, suvning ko‘rinishi, mazasi va hidi o‘zgaradi. Shunga o‘xshash jon moddaga qo‘shni bo‘lganda unga hayot berishdan boshqa ta’sir ko‘rsatmaydi. Modda ish qilishga tutinganda, uchta kuchdan birining ustunligi, ikkita maxfiysining unga yordam berishi sababli, har xil maqsadlarga muvofiq moddani ishga soladi.Demak, moddadagi jon arava mingan kishiga o‘xshaydi. Jon o’z istagiga muvofiq moddani ishga soladi, bu ishda sezgilar unga xizmat qiladi. Pok tangri tomonidan unga berilgan raso aql uni to’g’ri yo’lga boshlaydi. Hindlar aqlni “Narsalar haqiqatlarini ko’rishga vosita, oliy tangrini tanituvchi, kishini hammaga do’st va xalq qoshida maqtovli bo’lishiga yetkazuvchi” , deb tavsif qiladilar.Upanishadlardagi ratsionalizm keyinchalik, hind tafakkuri- ning rivojlanishiga asos bo’ldi. Keyinchalik bu o’z navbatida islom falsafasiga ham ta’sirini o’tkazdi. Masalan, “Hind tafakkurining arablarga ta’siri haqida gap ketganda, Brahma firqasi va uni payg’ambarlik va vahiyga ehtiyoji yo’qligini ta’kidlaydilar. Mu- 
30



sulmonchlilik aqidalarida ham, ratsionalizm oqimi firqasida ham shunday fikr mavjudki, aql osmoniy kuchlar yordamiga muhtoj bo‘lmaganligi sababli, vahiyga ham unchalik zaruriyat sezmaydi”. Bu narsa Oliy Menning faoliyat jarayonga bog‘liqligini ham bildiradi.Atman va Brahman - In va Yan: o’zaro tutash nuqtalar. Yaratilish jarayonida barcha narsalar dastlab ilk nuqtadan paydo bo‘ladi. Keyingi jarayonda nuqtalar birlashuvi yangi-yangi narsalarning paydo bo‘lishiga va o‘zgarishiga olib keladi. Har bir sivilizatsiyaning yuzaga kelishi, yuqori cho‘qqiga chiqishi hamda zavolga yuz tutishida ham yuqoridagi jarayon qatnashadi. Falsafiy jihatdan oladigan bo‘lsak, sivilizatsiyalar beshigi hisoblangan Xitoy va Hindistonda ham bu jarayonni o‘zaro monand tarzda ko‘rish mumkin.QadimgiXitoyvaHindistonijtimoiyfalsafiyfikrdastlabvujudga kelgan va taraqqiy etgan mamlakatlardan biri edi. Xitoyda fan va madaniyat o‘ziga xos shaklda rivojlangan. Eramizdan avvalgi 2000-yilning o‘rtalariga kelib, diniy-mifologik dunyoqarash ustuvorlik qilgan. U olam va tabiatning paydo bo‘lishini o‘ziga xos tarzda tushuntirgan va dunyoviy bilimlar rivojiga o‘z ta’sirini o‘tkazgan. Qadimgi Xitoy falsafasida turli xil yo‘nalish va oqimlar mavjud. Ularda falsafiy tafakkur qadriyatlarini ishlab chiqishga uringan mashhur kishilar, o‘z davrining ko‘zga ko‘ringan donishmandlari tabiat, jamiyat va inson hayotiga taalluqli bo‘lgan ko‘pgina muammolarning real yechimini izlaganlar. Bunday muammolarni o‘z ijtimoiy ideallaridan kelib chiqqan holda hal etishga uringanlar. Tabiiyki, muammolarning yechimi bir xil emas, chunki olam cheksiz va benihoyadir. Ularni chegaralangan nazariy tamoyillar tizimi vositasida qamrab olish mumkin emas. Falsafiy maktablar, yo’nalishlarning turli-tumanligini, shu bilan izohlash mumkin.Xitoy mifologiyalarida butun koinot - osmon, yer va tabiat hodisalari ilohiylashtirilgan bo‘lib, inson hayot kechirish muhitini tashkil qiladi. Aynan shu afsonalashtirilgan muhitdan narsalar, hodisalar mavjudligini ta’minlaydigan, ularni boshqarib turadigan oliy bir tamoyil keltirib chiqariladi. Ko‘pchilik tomonidan hurmat-ehtirom bilan tan olingan donishmandlar
31



ta’sirida asta-sekin xitoy falsafiy tafakkuri shakllana borgan. Ularning qarashlarida afsonaviy va dunyoviy bilimlar bir-biri bilan bevosita bog‘lanib, bir-birini to‘ldirib borgan xitoy falsafasi o‘zining gullab yashnagan vaqtiga “urushuvchi davlatlar” deb atalgan davrda erishdiki, uni xitoy falsafasining “oltin davri” (eramizdan avvalgi VI-IIIasrlar) deb atadilar. Asosiy falsafiy yo‘nalishlar quyidagilardan iborat edi: In va Yan, konfutsiychilik, daosizm, ismlar maktabi, moizm, legizm kabilar.Qadimgi Hindiston ham insoniyat madaniyatining beshik- laridan biridir. Unga xos dastlabki ta’limotlar yozma manba - “Veda”larda o‘z aksini topgan. Qadimgi hind falsafiy maktablari ikki guruhga bo'linadi. Hindistonlik faylasuflar bu guruhlarni as- tika va nastika deb ataydi. Vedanta, sankxya, yoga, vaysheshika, n’yaya va mimansa - astika guruhiga kiruvchi falsafiy maktablar bo‘lgan. Ushbu maktablarning tarafdorlari “Veda”ning muqad- dasligini tan olib, birdan bir haqiqat undagina ifodalangan, de- yishadi. Chorvaka-lokayata, buddizm va jaynizm - nastika gu- ruhiga kiradi.Xitoyliklar ham, hindlar ham hayotdagi har bir vaziyat va holatning ikki ajralmas tarkibiy qismini ta’kidlashadi: bir to- mondan, ziddiyat, albatta, odatdagi holatni vayron etadi, va boshqa tarafdan, ziddiyat, uning kelib chiqishi bilan vaziyatga o‘z ta’sirini o‘tkazadi, natijada yangi vaziyat vujudga keladi, ana shu yangi vaziyatda esa o‘ziga xos ijobiy holat ham mavjud bo‘ladi, shu bois ziddiyat yangi ijobiy o‘zgarishlar uchun ham imkon yaratishi mumkin. Ziddiyatning ijobiy va yaratuvchanlik qobiliyati siz bu vaziyatni qanday maqsadlarga ishlata olishingizga bog‘liq bo‘ladi. Xitoyliklar fikricha, ziddiyat ikki asosiy tushuncha: vayron etish va yaratuvchanlikning yaxlitligi, yagonaligidan iboratdir.Qadimgi xitoy falsafasida In va Yan tushunchalari mavjud. Ularga ko‘ra Yan - oq rang, yaxshi va ijobiy narsalarda iborat bo‘lgan, faol birlik, tashqi olamni bilishga qaratilgan va erkaklik belgilaridan iborat bo‘lgan voqelikdir. In esa - qora rang, sust bo‘lgan, ya’ni faol bo‘lmagan birlik, ayollik belgilarini o‘zida mujassam etgan, ichki olamni anglashga qaratilgan voqelikdir. Hayot esa, mana shu ikki muhim kategoriya - Yan va In birligi, 
32



o‘zaro qorishmasi, yagonaligi, uzviyligi, biri birini mutlaqo inkor etmasligi, o‘zaro hamkorligidan tashkil topadi.“Veda”larning falsafiy qismini tashkil etgan “Upanishada- lar”da Atman va Braxman tushunchalari In va Yan tushunchalari bajaradigan vazifalar o‘rnida keladi. Upanishadlarda yaratilishi jarayonini ko’proq biz falsafiy jihatdan Atman va Braxman o‘rtasida ko‘ramiz. Bunda Yaratuvchi va Ruh o‘rtasidagi munosabatlar ta’riflanib, borliq va insoniyatning mavjudlik sababi, ularning bu dunyodagi vazifa va burchlari haqida ma’lumot beradi. Upanishadlarda dunyo Atman va Braxmaning ko‘rinishi, deb ham e’tirof etiladi. Atman va Braxman doim teng o‘rinda turadi. Atman ong, nutq va nafasdan iborat hamda jamiki mavjudotlarni birlashtiradi. Upanishadlardagi Atman va Braxman munosabatlariga keladigan bo’lsak, Atman - subyekt, Braxman - obyektdir. Bu ikkalasining ko’rinishi dunyoni tashkil qiladi. Qachon biz tanamiz bilan Atmanni aniqlaganimizda, Braxman Kosmosda ya’ni Viratda joylashadi. Virat - bu hamma narsa , bu dunyo haqidagi metafizik tushunchadir. U bitta joyga to‘plangan barcha mavjudlikning yig‘indisidir.Bu tushunchalarni o‘zaro qarama-qarshi qo‘yish olamdagi tabiiy mavjud bo‘lgan muvozanatni buzishga, uni ichdan qo‘porishga olib keladi. Shu bois qadimgi obidalardan bo‘lgan “I szin” (O‘zgarishlar kitobi)da hamda Upanishadlarda ta’kid- lanishicha, Yan va In, Atman va Braxman olamdagi rang- baranglik asosida vujudga keladigan birlikni tashkil etuvchi omillar hisoblangan. Tabiatdagi yorug‘lik va qorong‘ulik, nur va og‘u, yumshoqlik va qattiqlik, tosh va suv, ayol va erkak, kun va tun, osmon va yer, quyosh va oy, issiq va sovuq, yaxshilik va yomonlik kabi qarama-qarshiliklar muvozanati tabiiy bo‘lib, ularni o‘zaro qarama-qarshi qo‘yish emas, ularni o‘z holicha qabul qilish kerak. Tabiatdagi evolyutsion taraqqiyot mana shu tabiatan qarama-qarshi bo‘lgan birliklarning hamkorlikdagi tabiiy harakatidan iboratdir.Borliqning evolyutsion o‘zgarishlari Inning Yanga aylanishi jarayoniga teng keladi.Shuningdek, In va Yan tabiatning ikki fundamental aso- si hisoblanadi. Ular borliq - makon va kosmosni tashkil qi- 
33



ladi. Ularning o‘zaro munosabatlari borliqdagi barcha o‘z- garishlarning kelib chiqishi uchun xizmat qiladi. Ular harakati - borliqdagi garmoniyaning negizidir. Aslida, har bir narsa, har bir o‘zgarishda Yan va Inning o‘zaro qarama-qarshiligi mavjud bo‘ladi. Chunki ular ikki qarama-qarshi energiya birligidan iborat bo‘lib, ular o‘rtasidagi harakat olamdagi barcha dinamik taraqqiyotning asosini tashkil qiladi. Demak, reallik - qarama- qarshi birliklarning o‘zaro hamkorlikdagi harakatidan iborat bo‘lgan kategoriyadir. Shu bois Yan va In mustaqil holda mavjud bo‘la olmaydi, ulardan birining borligi ikkinchisi bilan solishtirgandagina o‘zini namoyon qiladi. Ular o‘zaro bir-biri bilan aloqadordir. Ular faqat qarama-qarshi kategoriyalar bo‘lmay, ular birida yo‘q xususiyatlarni ikkinchisidan oladigan, buning hisobiga biri birini to‘ldiradigan va o‘zaro olamdagi turli- tumanlik va rang-baranglik o‘rtasidagi garmoniyani vujudga keltiradigan kategoriyalardir.“Bu ichki Atman va Braxman barcha narsalarning vujudga kelishida qatnashadi. Jumladan, bosh - agnidan, ko‘z - quyosh va oydan, quloq - to‘rt tomondan, nutq - Vedalardan, nafas - vayudan, yurak - butun dunyo va yerdan paydo bo‘ladi va Atmanva Braxman bularning barchasida qatnashadi” .Qadimgi xitoy falsafasiga ko‘ra, olamni vujudga keltirgan besh asosiy element, ya’ni unsur Yan va Inning o‘zaro harakati orqali vujudga keltiriladi: ular - suv, olov, yog‘och, metall va yer. Bu besh unsur - olamdagi besh energiyaning turli ko‘rinishlari hisoblanadi. Ular munosabati bir energiyaning ikkinchisiga aylanishi asosi bo‘lib xizmat qiladi. Mana shu energiyalar almashuvi borliqdagi siklik jarayonni ta’minlab beradi. Bir unsurdan ikkinchi unsurga o‘tilishi davomiylik va abadiylikni ta’minlaydi. Yanning Inni qabul qilishi, Inning Yanga aylanishi - taraqqiyotni belgilaydi. Hayot, taraqqiyot, borliq va tabiatning mavjud bo‘lishi uchun Inning doimiy Yanga aylanishi jarayoni bo‘lishi kerak. Shunday ekan, ziddiyatlarning ham o‘z ichki In va Yanni mavjud, deb hisoblanadi.Shuningdek, hindlarning aytishicha, jon osmondagi bir xil holat va kayfiyatda tushadigan yomg’ir suviga o’xshaydi. Asl moddasi turlicha bo‘lib,yomg‘irga quyilgan tilla, kumush, shisha, 
34



chinni, sopol va sho‘r tuproqdan yasalgan idishlarga yomg‘ir suvi yig‘ilsa, suvning ko‘rinishi, mazasi va hidi o‘zgaradi. Shunga o‘xshash jon moddaga qo‘shni bo‘lganda unga hayot berishdan boshqa ta’sir ko‘rsatmaydi. Modda ish qilishga tutinganda, uchta kuchdan birining ustunligi, ikkita maxfiysining unga yordam berishi sababli, har xil maqsadlarga muvofiq moddani ishga soladi. Aynan ikki mahfiy kuchni Atman va Braxman tashkil qiladi.Qadimgi hind donishmandi Uddalaki Aruni Chxandogya Upanishadda o‘z o‘g‘li Shvetaketga, obyektiv tarzdagi mavjudlik (Brahman) qat’iy ravishda tirik va notirik tabiatning barcha hodisalarida mavjud hamda bir vaqtning o‘zida bu oliy obyektiv substansiya subyektiv, individual ibtido (Atman)ga tengligini nasihat qiladi ba bu tushunchalar o‘rtasida o‘zaro ziddiyat mavjudligini ham ta’kidlaydi.Xulosa qilib aytganda, qadimgi xitoy va hind falsafasiga ko‘ra, ziddiyatda ham mana shu tabiiy qarama-qarshiliklar birligi mavjuddir. Ziddiyatdagi qarama-qarshiliklar birligi o‘zini uning vayron etish va bunyodkorlik xususiyatlari orqali namoyon etadi. Ya’ni, har bir ziddiyatda vayron etish xususiyati bilan birgalikda bunyodkorlik, yangitdan yaratish xususiyati ham mavjud bo‘ladi.Ular o‘rtasidagi kurash ziddiyatli vaziyatni tugatadi, ya’ni vayron etadi, ammo shu bilan birga uning qanday hal etilishidan qat’i nazar, yangi vaziyat, yangi holat yuzaga keladi. Ana shu yangi vaziyatda ziddiyatning yaratuvchanlik xususiyati yashiringan bo‘ladi. Ziddiyatning mazkur yaratuvchanlik qobiliyatini ko‘ra bilish, uni anglash va o‘z maqsadlarida ishlata olish ziddiyatning yaratuvchanlik yechimi bilan bog‘liq bo‘lgan vaziyat hisoblanadi. Ziddiyatlarni doimo yaratuvchanlik sari yo‘naltira bilish ma’lum bilim va malakalarni talab etadi. Aynan In va Yan, Atman va Braxman tushunchalari o‘rtasidagi ziddiyat oxir-oqibat yangilikka olib keladi. Bu falsafiy hamda tarixiy tushunchalar mohiyatan bugungi globallashuv jarayonida o‘z kuchini hamda ta’sirini saqlab kelmoqda.Veda nainki diniy yo‘nalishda, balki ko‘hna hind falsafasi, huquqshunosligi, psixologiyasi, etika va estetikasi, tabiati, tili, urf-odatlari hamda ijtimoiy hayot shakllarini ilmiy tadqiq etishda 
35



ham ahamiyati nihoyatda katta. Vedik adabiyotlar falsafa tarixiga oid qiziqarli ma’lumotlar beradi. Upanishadlar asosan falsafiy masalalar bayon etilgan asardir. Upanishadlardagi falsafiy masalalarning zaminida shunday fundamental muammolar yotadiki, ya’ni bizni o‘rab turgan olamda insonning o‘rni va ahamiyati, tashqi olamning va insonning tabiati, xarakteri, ruhiy kechinmalari, olamni bilish imkoniyati, axloqiy normalari haqida fikrlar yuritiladi. Umumiy xulosadan shu kelib chiqadiki, Upanishadlardagi tushunchalar ma’no-mazmunini bilish - bu bizning dunyoqarashimizni kengaytiradi. Shuningdek, bizning tushunchalarimiz, nazariyalarimiz va umuman, bilimlarimizning barcha mantiqiy shakllari borliqning ongimiz, tafakkurimizdagi in’ikosi ekan, ular o‘zlari ifoda etayotgan obyektlarni o‘zgarishi, rivojlanishiga mos ravishda taraqqiy etib borishi kerak. Bu o‘z ifodasini eski nazariyalarning yangilari bilan almashinish va ayni paytda ular vorisiyligining saqlanib qolishida va shu kabi jarayonlarda topadi. Bunday o‘rganish jarayoni biz yosh avlodni sog'lom fikrlashga va ma’naviyatimizni mustahkamlashga yordam beradi. O'rta asr hind faylasufi Ramanujaning fikriga ko'ra, Vedalar abadiy, unda Ishvara faqat fikr bildirishni beradi. Smrits va dostonlarda bayon etilgan g‘oyalar Vedalarda davom ettiriladi va shuning uchun ular obro'li hisoblanadi. Lekin shunga qaramay, Vedalardagi ayrim tushunchalar bizga noaniq bilimlarni beradi. Bunga izoh sifatida aytish mumkinki, vaqt o'tgan sari diniy va falsafiy kitoblardagi ayrim so'zlar tushunarsiz bo'lib boraveradi. Bu tushunchalarning mohiyatini tushunishda qiyinchilik bo'lmasligi uchun ular har vaqt o'rganilib borilishi kerak.Daoslarning axloqiy ideali. Shenjen’ (yetuk donishmand) - daoslarning axloqiy ideali bo'lib, u konfutsiychilarning ideali - “yaxshi erkak” (Szyun’- szi)ga qarama-qarshi qo'yiladi. Daoslar konfusiychilar axloqiy qadriyatlarini: insonni sevish, adolat, donishmandlik, farzandning otaga hurmati, ota mehri kabilarni rad etadilar. Oliy daoli odam, ya’ni (Shin-jin) xayrli ishlarni qilishga intilmaydi, shuning uchun u fozildir. U nomsiz “dao”ga o'xshaydi. Uning asosiy sifati faoliyatsizlik, axir oliy daoli odam faoliyatsiz-ku; u dao singari kurashmaydi, lekin g'olib kela oladi.
36



Harakat sodir etmaslik prinsipini daoslar boshqaruv konsepsiyasining asosiga qo’yadilar. Yetuk donishmand boshqaruvchi barchaga o’zining tabiiy yo’li bilan dao bilan yurishga imkon beradi. U hech narsaga aralashmaydi, daoga xalaqit bermaydi. Shuning uchun ham eng yaxshi hoqon xalq faqat uning mavjud ekanligina biladigan hoqondir. Hukumat tinch bo’lsa, xalq soddadil bo’ladi. Hukumat faoliyat ko’rsatsa, xalq baxtsiz bo’ladi. Haqiqiy hukmdor, “dao”ga taqlid qilgani holda, hammaning oldida yuradi va o’zini hammadan pastga qo‘yadi. Daoslarning ijtimoiy ideali. Daoslar “dao”ning mohiyatini madaniyatdan yiroqda turishda deb biladilar. Qadimda “dao”ga ergashgan odamlar xalqqa ma’rifat nurini sochmaganlar. Xalq bilimdon bo’lsa, uni boshqarish qiyin. Ana shuning uchun ham xalqni bilim yordamida boshqarish mamlakatni baxtsizlikka olib keladi. Ibtidoiy davrga qaytish zarurligi uqtiriladi.Daoslar fikricha, davlat kichik va kamsonli aholiga ega bo’lishi kerak; odamlar bir joydan boshqa joyga ko’chib yurmasligi ke- rak. Hech kim boshqa davlatga borishi kerak emas. Qo’shni dav- latlar faqat bir-biriga razm solib turishsin, o’zaro tovuqlar qich- qirishi va itlar uvlashini eshitib tursinlar; insonlar qarib-chirib o’lguncha bir-biriga borib kelmasinlar. Bunday davlatlarda xalq yeydigan toam mazali, kiyimi chiroyli, uy-joyi qulay, hayoti maz- munlidir. “Dao” yo’li - tinchlik yo’li. “Yaxshi qo’shin - baxtsizlik- ni keltirib chiqaruvchi vosita”. “G’alaba nashidasini surish -bu odamlarni o’ldirishdan quvonish demakdir” .
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar:1. Hindistonda inson to’g’risidagi dastlabki falsafiy fikrlarning vujudga kelishining o’ziga xos xususiyatlari nimadan iborat?2. Qadimgi hind vedalarida inson qanday talqin qilingan?3. Qadimgi xitoy manbalarida inson haqidagi dastlabki fikrlar rivoji?4. Xitoy afsonalarida odamzod hayotida kosmos bilan munosabat?5. Daosizmning inson falsafasida axloqiy ideal qanday ifodalanadi?

37



3-mavzu. Qadimgi Eron va Turon falsafasida inson tasviri

Режа:1. Miloddan avvalgi Eron va Turonda insonning afsonaviy- diniy tasviri.2. Zardo’shtiylik ta’limotida olam bilan odam o'rtasidagi o'zaro aloqadorlik.3. Inson imon-e’tiqodining uchta tayanchi.4. Insonning mehnatga bo'lgan munosabati.
Tayanch iboralar: "Avesto” zardo'shtiylik, "Yasna” ezgulik, 

yovuzlik, erkinlik, xurlik, to'rt unsur, mehnatga munosabat.“Avesto”da ulug'langan axloqiy g'oyalarda dunyoga kelib yashayotgan har bir insonning faqatgina o'ziga tegishli vazi- fasi bo'ladi. Masalan, shovqinli davraning bir chetida o'tirib, bor-yo'qligi bilinmaydigan, davradoshlarining fikricha, “qo'li- dan hech narsa kelmaydigan” kimsaning ham Yaratuvchi oldida vazifasi, o'rni va shubxasiz, qadr qimmati bo'ladi. Bunda Yarat- ganning ulug' hikmati mujassam. Insonning bu dunyodagi eng asosiy yutug'i - Yaratganni tushunishi va Unga ibodat qilishidir. Hayotning bosh mazmuni ham shunda. “Avesto”da ta’lim tizimi- ning turli sinflarida kitoblarni o'qishning afzalliklarida “chin dildan o'qigan kishi o'qish uchun ravshanlik va mukammallikni beradi”1. Demak, kitob o'qish va uning foydasi qadimdan e’tirof etilgan. “Dadeston-i menog-i xrad”, “Bundaxishn”, “Oyatkor Za- reran”, “Zatsporam”, “Kornomay Ardasheri Bobakon”, “Baxman Yasht”, “Rivoyat” kabi pexvida yozilgan zardushtiy qo'lyozmalar tahlilidir. “Rost suxan”, “Shoyist-noshoyist”, “Chim-i dron”, “An- darz-i danag mard”, “Xveshkarix-i redagon” asarlari o'zlarining ta’lim va tarbiya haqidagi g'oyalari, o'qituvchiga maslahatlari o'quvchi, donishmand yosh avlodga, ta’lim tizimi va jarayoni, tar- biya va o'qitish jarayonida saqlanadigan qoidalar, o'qituvchilar, 
1 Авеста в русских переводах (1861-1996) / Сост., общ. ред., примеч., справ, 
разд. И.В.Рака.- СПб.: Журнал „Нева” - РХГИ, 1997.C 147

38



rahbarlar va o‘quvchilarning vazifalari to‘g‘risida to‘liq ma’lumot olish mumkin.“Andarz-i danag mard” qo’lyozmasida adashayi o‘g‘li bilan suhbatlashdi, unga maslahat berdi, o‘rgatdi va dedi: “O‘g‘lim! Qo‘rquvni his qilmaslik uchun aybsiz bo‘ling. O‘zingizga munosib bo‘lish uchun yumshoq bo‘ling. Boy bo‘lish uchun aqlli bo‘ling. Do‘stlaringiz ko‘p bo‘lgani uchun minnatdor bo‘ling. Qo‘llanmalar va vazifalarga muvofiq, qarindoshlaringiz va do’stlaringizga bo‘ysuning, shuningdek, rahbaringiz bilan bahslashmang. Xotiningiz va farzandlaringizga iltifotli bo‘ling va iltifot qiling, ular bilan aniq suhbatlashing, o‘rgating va ularni yod eting”2. Ko‘rib turganimizdek, oila boshlig‘i, avvalo, maslahat berish (oilaviy ta’lim), keyin esa o‘z farzandlariga (maktabda ta’lim berish) o‘rgatishgan. O‘g‘ilning vazifalari: yaxshi va aqlli do‘stlarni topish, o‘g‘irlamaslik, har doim rostgo‘y bo‘lish va so‘zlari va xatti-harakatlari uchun javob berishga qodirligi ta’kidlandi.

2 Зороастрийские тексты. Переводы О.М.Чунаковой. © Издательская фирма 
“Восточная литература” Ран, 1997.

Zardushtiylarning boshlang‘ich ma’lumotlari 7 yoshdan 15 yoshgacha bo‘lgan ta’lim tizimining asosiy qismidan iborat edi. 7 yoshgacha bo‘lgan bolalarga muntazam ravishda ta’lim berilmaydi, ular faqat zardushtiylik qonunlari bilan tanishadilar. Bu asrda bolalar turli xil gunohlardan va Axriman ta’siridan uzoq edilar, deb hisoblandi. Yetti yoshga to‘lgan bola avliyo ramzlari bilan maxsus matoga o‘ralgan edi. Yetti yoshli bolada yaxshi va yomon (yaxshi va yomon) farq qilishi mumkinligini hisobga olib, unga bir qator vazifalar yuklangan.Zardushtiylik dinida bolalarni tarbiyalashga bo‘lgan alohida e’tiborning namunasi quyidagi so‘zlar bo‘lishi mumkin: “O, Maz­da! Farzandni tarbiyalayotganlarga cheksiz sevgingizni bering! Sizning maslahatingiz, ko‘rsatmalaringiz, mehribonligingiz va ma’rifatingiz qani? yoki “Tarbiya hayotning asosiy tayanchidir. Har bir yigitga odob-axloqni o‘rganish, o‘qish va yozishni eng yuqori darajaga ko‘tarishni o‘rgatish kerak”.“Har kim bu dunyoda tiriklikni bunyod etguvchi qonun bo‘l- 
39



gan Ashah - haqiqat ta’limoti asosida yashashi lozim. Zardusht durmand, ashavan yoxud ezgu va qabih amallari qorishib ketgan kimsani eng yaxshi ravish rafshorga eltadi”. Yasna 33-hot3.

3 Avesto: tarixiy adabiy yodgorlik / N.Jo'rayev; tarjimon A. Mahkam. - Toshkent: 
G'afur G‘ulom nomidagi nashriyot-matbaa ijodiy uyi, 2015, - B. 47.
4 Avesto: tarixiy adabiy yodgorlik / N.Jo‘rayev; tarjimon A. Mahkam. - Toshkent: 
G‘afur G‘ulom nomidagi nashriyot-matbaa ijodiy uyi, 2015, - B. 47.
5 Авесто. /А. Маркам таржимаси. -Т.: Шарк , 2001. -Б.90.

“Har kim andisha, so‘z yoxud ikki qo‘li bilan durvand - yolg‘on bilan kurashsa, uning izdoshlarini yaxshi yo‘lga boshlay olsa, Mazda Ahuraning muhabbatini qozonadi”. Yasna 33-hot4.“Avesto”dagi axloqiy o‘gitlar tabiat va jamiyat, inson va hayot haqidagi qadim qarashlarning muhim qismi bo‘lib, bunda ikki xususiyat ko‘zga tashlanadi:1) tabiat va koinot hodisalarini insonga yaqinlashtirish orqali ezgu xislatlarni madh etish;2) inson hayoti va yaratuvchilik faoliyatini ilohiylashtirish yo‘li bilan undagi oliyjanob fazilatlarni ulug‘lash va yovuzlikni qoralash.Bu xususiyatlarning ifodasi rivoyat, afsona va pandnoma kabi asarlarning xarakteriga ko‘ra odatda qissadan hissa yoki ta’limiy- axloqiy nasihatlar shaklida ifodalanadi. Ularda “Asha - Haqiqat odobi bilan sharaflangan zot saodatli ekani” alohida ta’kidlanib, quyidagi da’vat yangraydi:Sen bu xonumonda yorug‘lik bo‘l!Sen bu xonumonda abadiy nur bo‘l!Sen bu xonumonda munavvar bo‘l!Uzoq-uzoq zamonlar to qiyomatga qadar poydor bo‘l, sen abad-abad, to mahshar kuniga qadar ezgu va qudrat sohibi bo‘l”5.Bu o‘rinda diqqatga loyiq jihat shundaki, axloqiy saodat- ning muhim sharti sifatida bir xil ma’noli uch so‘z “yorug‘lik”, “nur”, “munavvar” so‘zlariga o‘zgacha urg‘u berilgan. Bu taso- difiy bo'lmay, balki zardushtiylik ta’limoti timsollaridan biri “otash”ning bevosita axloqqa aloqadorligiga ishoradir. Qiyomat kunigacha “poydor” va “ezgu qudrat sohibi” bo‘lish nasihatida 

40



esa ezgulik, axloq va jaholat o‘rtasidagi kurashda ilmga chaqiriq aks etadi. Shuningdek, inson egallashi kerak bo‘lgan ilmlar ham cheksizdir. Boylik to‘plashga haddan tashqari intilish doim sal- biy baholanadi. Ilm egallashga har qancha jidd-u jahd qilish esa, ijobiy hodisadir. Shuning uchun ham, deylik, “boylik degan tu- shunchaning o’zi yo‘q. Chunki BILIM - Odam hayotda ega bo’lishi mumkin bo‘lgan eng yaxshi narsadir. Buyuk alloma bobomiz Abu Rayhon Beruniy hatto o’lim to’shagida yotganida ham qandaydir bir ilmiy masalaning yechimini izlab, bosh qotirgan ekan. Shun- da bir shogirdi: “Hozir buning mavridi emas-ku”, - degan ma’no- da gapirganida, alloma shunday deydi, men bu masalani bilmay o’lganimdan bilib o’lganim yaxshimasmi?”Yuqorida: “Ilm - cheksizdir”, - dedik. Shu sababli behisob ilm cho’qqilarini harchand zabt etmaylik, bilganlarimiz bilma- ganlarimiz oldida zarradek bo’lib qolaveradi. Imomi A’zam hazratlari: “Bilmagan narsalarimni oyog’im ostiga qo’yganimda boshim ko’kka yetardi”, - degan ekanlar. Mazkur masala Islom falsafasi kontekstida tahlil etilsa, inson - yorug’ dunyoning aziz-u mukarram hilqati, hayot gultoji, jonzotlarning sarvaridir. Alloh taolo bandasini yaratayotganida: “Mening yerdagi halifam (O’rinbosarim) bo’ladi”, - deb ulug’lagan. Odamzod shunday mo’tabar sharafga muyassarligi uchun qadr-qimmati e’zoz-u ehtirom etib kelinadi.Inson hayotga bir marta keladi, yashaydi, kamolga yetadi, mehnat-mashaqqatlar bilan baxt-saodatini yaratadi, odamlar- ning ham, o’z umrini ham yashnatadi, yaxshimi yomonmi xoti- ra- yodgorliklar qoldirib, oxiri dorilfanodan dorilbaqoga man- gu rihlat qiladi. Dunyoda maxluqotlar juda ko’p. Har biri Alloh buyurgan vazifani ado etadi. Yaratuvchi har bir jonzotga o’ziga yarasha umr, rizq, vatan bergan. Nasl qoldirish imkoniyatlarini ato etgan. Quyosh sharqdan chiqib, g’arbga botadi, oy kechani oydin qiladi. Shuningdek, insonning bu yorug’ dunyoga kelishi va yashashida maqsad, mohiyat va beqiyos hikmat bor.Jamiyatning eng zarur jarayonlaridan biri axloqni tarbiyalash hisoblanadi. “Avesto” ta’limotlarining asosiy xususiyati ularning 
41



axloqiy dualizm haqidagi asosiy tushunchalaridir. Zardushtiylik- da Ahuramazdaning ustunligiga qaramay, u eng muhim yaxshi xudo sifatida, yovuzlikning eng muhim ruhi - Ahuramazda to- monidan yaratilgan va yaxshilikni yo‘q qilishga intilgan Anhra Mainyuga qarshi kurashishi aytiladi. Keyinchalik u zardushtiy- larga Ahriman nomi bilan ma’lum bo‘ldi. Jefri Parrinder o‘zining “Qadimgi dunyo tarixidan tortib to hozirgi kungacha” nomli ki- tobida Zardushtning kosmologik dualizmining kelib chiqishini quyidagicha ta’riflanadi: “Yomonlik yaxshi tabiat bilan bir xildir va ularning ikkalasi ham asl sabablaridan kelib chiqadi - Xudo va iblis. Har doim mavjud bo‘lgan Iblis Ahriman dunyodagi barcha yovuzliklar, kasallik va o‘lim, g‘azab va ochko‘zlik uchun javob- gardir. Ular bir-biriga mutlaqo qarama-qarshi bo‘lganligi sababli ular muqarrar mojaroga duch kelishadi”.“Hormazd butun dunyoning Yaratuvchisi va hukmdordir. Unga teng keladigan biron kimsa yo‘q. Mayr Axriman va uning barcha sheriklari, drujalar, sehrgarlar, zolimlar va boshqalar vayron qilinadi, mag‘lub qilinadi va mag‘lubiyatga uchraydi! Ey muqaddas Himoyachi! Men qilgan har qanday gunoh uchun, har qanday yomonlik uchun aytgan uchun har qanday yomon so‘zlarim uchun o‘zimni tutdim. Men qilgan yoki yomon qilgan har qanday yomon ishimni bilmasdan - bu barcha gunoh turlari uchun chin dildan tavba qildim va gunohimni yuvdim”. Zardusht tilidan aytilgan ushbu fikrlar yomonlik oxir-oqibat yengilishi nazarda tutilgan.“Rabbimizning uyi - bularning barchasi yoki Rabbimizning kiyimi - bularning hammasi, bu koinotda harakat qiladigan har bir narsa;Rad etish bilan, undan foydalanish kerak bo‘lsa;Hech kimning boyligini orzu qilmang”.O‘z navbatida Avestoda keltirilgan yuqoridagi fikrlarda Yaratguvchi inson uchun barcha ne’matlarni hadya qilgan. Inson bu dunyoda farozvon hayot kechirishi uchun shu ne’matlardan to‘g‘ri va oqilona foydalanishi lozim. “Odam - o‘z hayotining yagona sohibi, ya’ni Rahbaridir”. - deylik. Shunday bo‘lgach, 
42



oqil rahbar o‘z ixtiyoridagi asosiy “zaxira” va imkoniyatlarning doimiy nazoratida tutadi. Ularni o‘z foydasi yo‘lida ishlata bilsa, olam guliston.Avestoda inson xatti-harakati Asha (haqiqat) Do‘stga (yolg‘onga) qarshi, o‘lim hayotga qarshi kurashishga bo‘g‘liq. Marhumning tanasi o‘lim bilan bog‘liq bo‘lganligi sababli, bu diniy nopoklikdir. Shunday qilib, Zardusht odamlarga yaxshilik va yomonlikning ikkita abadiy qarama-qarshi kosmik prinsiplari to‘g‘risidagi ta’limotni taklif qilganini ko‘ramiz. Zardusht odamga nisbatan, uning qalbi yaxshilik va yomonlik o‘rtasidagi kurashning markazida ekanligini o‘rgatgan. Tabiatan, inson yaxshi ham, yovuz ham emas, lekin u yorug‘lik va zulmat ruhlari - yaxshi va yomon xudolarining ta’siri ostida. Yaxshi ruh har bir kishini yaxshilik qilishga yo‘naltiradi, yomon ruh esa uni yovuzlikka chorlaydi. Aqlli kishi yaxshilik qiladi.Qizig‘i shundaki, Zardusht qishloq xo‘jaligida band bo‘l- ganlarni yaxshi deb bilgan. Uning uchun yer yaxshilikning timsoli edi, chunki u hayot baxsh etadi. Va shuning uchun fermerlar don, sabzavot va mevalarni yetishtirish orqali to‘g‘ri ish qilishadi. U hayvonlarga, xususan, sigirlarga mehribon bo‘lgan yaxshi odamlarni ko‘rdi. Sigirlarning zoti zardushtiylik va hinduizm o‘rtasidagi bog‘liqlikni ko‘rsatadi, bu yerda sigir muqaddas hayvon sifatida qadrlanadi. Zardusht ko‘chmanchi qabilalarni uning ta’limotlariga qarshilik ko‘rsatgan va yaxshi dehqonlarning dalalarini vayronaga aylantirgan yurushlar uyushtirgan. Uning fikriga ko'ra, ular juda qo'rqinchli edilar, chunki yurushlar oldidan ular chorva mollarini qurbon qildilar.Zardusht o‘z dinining marosim tomonini politeistik maro- simlardan tozaladi. Uning ta’limoti butparastlikni, hayvonlarni qurbon qilishni va xoma ichimlikini iste’mol qilishni taqiqlay- di. Biroq olov marosimini Ahuramazda belgisi sifatida qoldirdi, ammo unga sajda qilish uchun emas. Yuqorida ko‘rib turgani- mizdek, Zardusht muqaddas olov yoqilgan qurbongohda o‘ldiril- gan. Dunyoning oxiriga kelsak, Zardusht yaxshilikni yovuzlik us- tidan g‘alaba qilishni targ‘ib qildi. U yaxshilar ham, yovuzlar ham 
43



o‘liklarning qayta tirilishiga va ularning barchasi eritilgan metall olovida sinashlariga ishongan. Fosiqlar uchun bu dahshatli azob bo‘ladi, lekin yaxshilik uchun bu “iliq va shifobaxsh sut” ning teginishidek bo‘ladi. Keyin har bir jon do‘zaxning osilib turgan “qasos ko‘prigi” dan o‘tishi kerak. Ko‘prikdan o‘tgan har kim jannatga boradi. Oldinga harakat qilishdan oldin, odam moddiy shaklda bo‘lganida qilgan barcha ishlari haqida yozuvni o‘qiy- di. Qaysi biri og‘ir yoki yaxshi bo‘lishiga qarab, Ahuramazda uni qayerga yuborishni hal qiladi. Zardusht jinlar kuchlari va yovuz ruhlarning so‘nggi taqdiri haqida gapirmaydi, Angra MainY. Eh- timol, ular eritilgan metall bilan yoqib yuboriladi va shu bilan g‘oyib bo‘ladi yoki zardushtiylikda do‘zax deyilganidek, ular “yolg‘on joyiga” abadiy tashlanadi.“Yasna”ga ko‘ra, haqiqat va haqiqatni gapirish bu Xudoning ko‘rsatmasida Yolg‘on bilan tirik bo‘lgandan ko‘ra, haqiqatni gapirish bilan o‘lish afzaldir. O‘z ehtirosingizni saqlang. Agar saqlamasangiz, vaqti kelib jilovlay olmaysiz. Umuman olganda, ota-bobolarimiz saqlab qolishga harakat qilgan bu kitob adolatli bo‘lishga, yaxshilik va zararni farqlashga, do‘stlarga sodiq bo‘lishga va xiyonat qilishdan mamnun bo‘lmaslik, boshqa xalqlar bilan yashamoq, bir-birlariga mehr-muhabbatli bo‘lish, vatanni hurmat qilish, ekinlarni ko‘rish, qoramol boqish, qo‘l mehnati bilan shug‘ullanishga o‘rgatadi.Shuningdek, “Avesto”da:1) jamiyatda qadimgi davrlardanoq birlik sifatida yashash- ning ustunligi;2) jamiyatning belgisi bo‘lgan oila muqaddas;3) keksalarga hurmat, yoshlarga hurmat;4) mehribonlik - boqiylik belgisi bo’lgan ayolga bo’lgan sevgi, hurmat;5) sabr va mehnatga mehr;6) halollik, sevgi va mehribonlik;7) shaxs huquqlari va turli g’oyalarga ega bo’lish;8) turli xil din vakillariga nisbatan yashash;9) diniy insoniylik;
44



10) xalqaro bilimlarni sevishga intilish - xabardorlik va boshqa muammolar.“Avesto”dagi ta’limiy-axloqiy o‘gitllar va o‘zgalar so‘zlariga munosabatni ifodalovchi nasixatlar (ezgu fikr, ezgu so‘z va ezgu amal) orqali so‘z va ish birligi g‘oyasini “Aktiv va passiv” usulida olib borish lozim. So‘zni vaziyatga qarab ishlata bilish orqali vaziyatdan kelib chiqib ezgu so‘z ruhiyatga ozuqa, xasta dilga malham, kayfiyatni ko’taruvchi so‘z birligi ish birligiga teng bo’lsa aktiv holatda, adolatsizlik, zug‘um kuchli bo‘lgan vaziyatlarda so‘zni tiyib turish passivlik belgisidir.Xulosa asosida Avestoda insonni hurmat qiladigan, odamlarni qadrlaydigan, do‘stlik, insoniylik, betashvishlik, mehnatsevarlik, xushmuomalalik va qiyinchiliklarga oid maslahatlar orqali atrof- muhitni (olov, suv, ayollar, vatan) himoya qilishga undovchi uyg‘unlikni ko‘rish mumkin. Shu bilan birgalikda ularda inson bu olamda mazmunli yashashi kerakligi haqdagi fikrlar ustundir. Olamning na boshi va na oxiri mavjud - bepoyon cheksizlik. CHEKSIZLIKni butun muhabbati bilan “qamrab” tasavvur qilish esa inson aqli uchun nihoyatda mushkul ishdir. Qolaversa, inson fazosining bepoyonligidan ko‘ra, o‘z-o‘zini teran anglab yetsa, shuning o’zi katta yutuq bo’lur edi. Farang faylasufi Blez Paskalning quyidagi fikricha, bizda, loaqal, odam vujudining hayotini tushunish uchun zarur bo’lgan bilim ham oz... Vujudga joy, vaqt, harakat, issiqlik, yorug’lik, ovqat, suv, havo va yana ko’p narsa kerak. Tabiatda esa hamma narsa o’zaro shunday bog’liqki, biror narsani, boshqa birovini o’zlashtirmay turib, o’zlashtirib bo’lmaydi... O’z vujudimiz hayotini, faqat unga zarur narsalarning esa butun borliqni o’zlashtirish kerak. Lekin borliq cheksiz va uni o’zlashtirish mumkin bo’lmagan holdir. Demak, bizlar o’z vujudimiz hayotini ham to’liq tushunib yetolmaymiz.Zardushtiylik o’tmishda mintaqamiz xalqlarini, shu jumladan, o’zbek xalqi ajdodlarini ezgu g’oyalar hamda ularga tayangan ilk davlatchilik jarayonlari atrofida birlashtirgan. O’z davri uchun inqilobiy darajada yuksak yangi dunyoqarash tizimi - zardushtiylik shu qadar teran ijtimoiy va tafakkuriy ildizlarga 
45



ega ediki, keyinchalik murakkab tarixiy bosqichlarda ham xalqning kundalik urf-odatlarida, marosimlarining amaliyot qatlamlarida zardushtiylik g‘oyalarining turli amaliy ko‘rinish- lari transformatsiyalashgan holda saqlanib kelmoqda.Muhimi shundaki, zardushtiylikda Ahura Mazda azal mavjud va abadiy iloh maqomida alohida mavqega qoyilgan. Umuman, barcha ezgu borliq uning tomonidan yaratilgan deyiladi. Har bir ezgu xilqatning yovuz ziddi esa, Axriman (Anxra Maynyu) tomonidan yaratiladi. Lekin Axrimanning o‘zini ham odamlarning ibrat ko‘zi uchun Ahura Mazda o‘z-o‘zligidan ayirib yaratgan.“Videvdot”ning tarkibida saqlanib qolgan borliq dunyoning yaralishi hamda Yima Xshayati (Jamshid) podsholigi haqidagi 1-2-fragardlaridan tashqari barcha qismlari zardushtiylik ulamolari tomonidan tartibga solingan, to‘ldirilgan, hatto, maxsus yozilib, Avesta tarkibiga kiritilgan, deb hisoblanadi. “Videvdot” fardardining birinchi qismida ezgulik va yovuzlik o‘rtasidagi munosabat quyidagicha keltiriladi:1. Ahura - Mazda Zardusht Spitamaga dedi: “U yerda ko‘p yaxshi narsalar bo‘lmasligiga qaramay, men har bir yerni qimmatli (insonlar uchun) qilib yaratdim. Men har bir yerni insonlar uchun qimmatli va qadrli qilib yaratmaganimda butun olam Ariyan Veyjaga ravona bo‘lar edi” . Ya’ni bunda birinchi makon haqida so‘z yuritilmoqda. Jamiki mavjud narsalar, shu jumladan, insonning yashashi uchun joy nazarda tutilmoqda. Bu Avestoni yaratilish joyi, ya’ni Xorazm nazarda tutiladi. Bu makon hayot uchun zarurat. M.Ishoqov tarjimalarida esa, “(Dunyodagi) barcha yerlarni unda yashovchi bandalarim nazarida (o‘zga yerlardan) yaxshiroq qilib men yaratganman. Har bir yerni undagi xalqlar uchun ma’qul qilib yaratmasam edi, barcha yerlardan odamlar (Yerlarning eng bihisht - jannat misoli etib yaratganim) Aryanam-Vaeju (Eranvej)ga qarab oqib kelavergan bo’lar edi” . Yuqoridagi fikrlarga qiyosiy tarzda har 

6

7
6 The Zend-Avesta(part I. The Vendidad. Translated by James Darmesteter. 
(Sacred Books of the East, Volume 4. Oxford Uneversity Press, 1880. - P 51.
7 АВЕСТА: “Видевдот” китоби (М. Истоков таржимаси). - Т ТошДШИ 
нашриёти, 2007. - Б.10.

46



qanday jamiyatda insonlar jannatmakon joyda yashashni orzu qiladi. O‘z navbatida bu imkoniyatdan kelib chiqqan zaruratdir. Bu xuddi olovda yuz beradigan zaruratga o‘xshab ketadi. Suvdan bug‘ chiqarilib so‘ng haroratga aylanishi uchun u orqali suv bug‘latiladi, u shu bug‘latishga muhtojdir. Shu bilan birga quyosh dunyomizga issiqlik berish uchun harakat etishga ham muhtoj. Bu xuddi duradgorga daraxtni arralashga arra, bo‘lish va parchalashga bolta kerak bo‘lganiday bir holdir8.

8 Fozil odamlar shahri/Abu Nasr Forobiy; - 2-nashr. - T.: “O’zbekiston milliy 
ensiklopediyasi” Davlat ilmiy nashriyoti, 2012. - B.22.
9 АВЕСТА: “Видевдот” китоби (М. Истоков таржимаси). - Т. ТошДШИ 
нашриёти, 2007. - Б.10.

2. Men butun mamlakat va davlatlarning birinchi Xudosi Ahu- ra-Mazda Vankhi Daytya tomonidan jannatmakon Ariyana Vey- jani yaratdim. Bunga qarshi butun yomonliklar va o‘lim xudosi Angra Maynyu - izg’irinda ayyor Devas uchun bu yerda hukmron bo‘ldi . Har qanday jamiyatda yaxshilik ortidan yomonlik ham bo‘ladi.93. U yerda 10 ta qish oylari bo‘lgan hamda suvlar, yer va daraxtlar uchun juda sovuq bo‘lgan ikkita yoz oylari ham bo‘lgan. Xuddi o‘sha yerda butun falokatlar manbai qish paydo bo‘lgan. Odatda qish fasli axloqi jihatdan salbiy ma’noda beriladi.4. Men ikkinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura-Mazda sug‘dlar yashaydigan mamlakatni yaratdim. Butun yomonlik va o‘lim xudosi esa, chorvaga va o‘simliklarga o‘lim olib keldi. Bu o‘z navbatida har qanday sharoitda va vaziyatda yomonlik mavjudligidir.5. Men uchinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura- Mazda baquvvat muqaddas Maurini yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra-Maynyu esa, bosqinchilik va gunohni yaratdi.6. Men to‘rtinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura- Mazda tinchlikka boy chiroyli Bakhini yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra-Maynyu esa, chumolilar va chumolilar tepaligini yaratdi.7. Men beshinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura- Mazda Mauri va Bakhi o‘rtasida joylashgan Nsayani yaratdim.
47



Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra-Maynyu esa, ishonchsizlik gunohini yaratdi.8. Men oltinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura- Mazda Haroyi uyini yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra- Maynyu esa, ko‘z yoshi va faryodni yaratdi.9. Men yettinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura- Mazda yovuzlik ko‘lankasini sug‘urib tashlovchi Vaykeretani yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra-Maynyu esa, Keresaspani parchalovchi Payrika Knothayitini yaratdi.10. Men sakkizinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura- Mazda bol yaylovli Urvanyani yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra-Maynyu esa, ko‘z kibrlanish gunohini yaratdi.11. Men to‘qqizinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura-Mazda vehrkanaslar yashaydigan Khentanini yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra-Maynyu esa, adolatsizlik gunohini yaratdi.12. Men o‘ninchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura- Mazda betakror Harahvaytini yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra-Maynyu esa, o‘limni ko‘muvchi gunohni yaratdi.13. Men o‘n birinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura-Mazda yorqin va maftunkor Hayetumantini yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra-Maynyu esa, ko‘z yovuz joduni yaratdi.14. Bu belgi shuni bildiradiki, bir nima yaratilsa, (yuqoridagi) ularda ko‘z yoshi qayg‘usi kuchayadi va yovuzliklar yomon ishlarga qo‘l urishga undaydi. Bulardan so‘ng insonlar o‘limga yaqinlashadi va yuraklarida tashvish uyg‘onadi.15. Men o‘n ikkinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura-Mazda uch musobaqadan biri bo‘lgan Rakhani yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra-Maynyu esa, ishonchsizlik gunohi yaratdi.16. Men o‘n uchinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura- Mazda baquvvat va go‘zal Chakhurini yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra-Maynyu esa, yovuzliklarni ko‘paytiruvchi gunohni yaratdi.
48



17. Men o‘n to‘rtinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura-Mazda Thraetoniyada tug‘ilgan Azidahakani chilparchin qiladigan Varenani yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra- Maynyu esa, ayollardagi noodatiy tashvishlar va varvar jabr- zulmini yaratdi.18. Men o‘n beshinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura-Mazda yetti muqaddas daryoni yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra-Maynyu esa, ayollardagi noodatiy tashvishlar va keraksiz issiqlikni yaratdi.19. Men o‘n olttinchi davlatlar va mamlakatlar xudosi Ahura- Mazda Rakhaning asoslariga binoan, xo‘jayini yo‘q erkin davlat yaratdim. Yomonliklar va o‘lim xudosi Angra-Maynyu esa, qishni va Devasni yaratdi.20. Yana boshqa chiroyli, keng, sevimli, maftunkor, yorug‘ davlat va mamlakatlar ham bor edi .10

10 The Zend-Avesta(part I. The Vendidad. Translated by James Darmesteter.( 
Sacred Books of the East, Volume 4. Oxford Uneversity Press, 1880. - P 51-54.

“Videvdot” naski qadimiy asotirlardan tortib, zardushtiylik jamiyatining ijtimoiy, iqtisodiy, madaniy va ma’naviy dunyosiga oid hayot me’yorlariga qadar mufassal ishlab chiqilgan qonun- qoidalarning universal majmuyidir. Bu yodgorlikning ahamiyati shundaki, unda umumbashariy qimmatga ega ijtimoiy-falsafiy, axloqiy-aksiologik qoidalar bilan birgalikda Markaziy Osiyoda istiqomat qilib kelayotgan xalqlarning, xususan, o‘zbek xalqining milliy tafakkuriy xususiyatlarini, urf-odatlarini, udum, irim- sirimlarining genetik asoslarini idrok etishga ham xizmat qiladi.“- Ey, olamni yaratgan Zot!Ey, Haqiqat!Zamini hammadan ko‘ra baxtliroq bo‘lgan dunyodagi birinchi joy qayer?Ahura Mazda javob berdi:- Ey, Sipiytmon Zardusht!Bunday joy qo‘lda pokiza o‘tin, barsam, hovana va yangi sog‘ilgan sut tutgan, o‘z amal-e’tiqodiga dilda ishonchi sobit, o‘ktam ovoz, keng yaylovlar ishqi bilan masrur va bu yaylovlarni 
49



qo‘shiqqa solgan bir ashavan oyoq bosgan zamindir”. Vandidod. Uchinchi Fargard, birinchi bo‘lim.11 Ya’ni bu yerda barcha jonzotlar orzu qiladigan farovon hayot haqida ketyapti. Inson borki, butun umrini farovon hayotga erishishga bag‘ishlaydi.

11 Avesto: tarixiy adabiy yodgorlik / N.Jo’rayev; tarjimon A. Mahkam. - Toshkent: 
G’afur G‘ulom nomidagi nashriyot-matbaa ijodiy uyi, 2015, - B. 225.
12 Nitshe Fridrix. Zardusht nidosi [Matn] : tarjima / F.Nitshe. - Toshkent: 
O‘zbekiston faylasuflari milliy jamiyati nashriyoti. 2017-yil, - B. 61.
13 Avesto: tarixiy adabiy yodgorlik / N.Jo‘rayev; tarjimon A. Mahkam. - Toshkent: 
G‘afur G‘ulom nomidagi nashriyot-matbaa ijodiy uyi, 2015, - B. 45.

Olam kezar Zardusht bearmon,Necha o‘lkalar ichra sarson.Ming bir darvesh ichra vohidiTurfa elat-ellar shohidi.Kashf ayladi yaxshiligin ham,Tubanlig-u baxshiligin ham.Va nihoyat keltirdi imon:To‘rt tomonda hamon hukmron,Avval-oxir zabardast davlatEzgulik-Yovuzlik basavlat.12“Yomon tarbiyachi o‘z ta’limi bilan ilohiy so‘zlarni teskari qiladi va tiriklik idrokini xarob aylaydi.Haqiqatda u odamlarni rostlikning bebaho sarmoyasidan va Ezgu Niyatidan bahrasiz aylaydi.Ey, Mazda! Ey, Ashah - Haqiqat!Men olamimdan bosh ko‘targan ushbu kalomlar bilan sizlarga qurbonlik keltiraman”. Yasna 32-hot13.“Avesto”da ta’kidlanishicha, barcha ezgu so‘zlar Ahura Mazdaga tegishlidir. Bu so‘zlarning tub mohiyati axloqning uch tamoyiliga ham “ezgu” so’zining qo’shilishida (ezgu fikr, ezgu so‘z, ezgu amal) yorqin mazmun-mohiyatini izohlab, kishilarni ularga rioya qilishga undaydi (20 - Goh). Jumladan, “Do‘stlikka chinakam do‘st bo‘lganlarga eng oliy ezgulik muyassar bo‘ladi”, “Asha - Haqiqatning jamiki fayz-shukuhi, qudrati haqiqat istov- chilarga muyassar bo‘ladi”, “Haqiqatni alqovchilarga haqiqatning mukofoti nasib etadi” kabilar.

50



Inson xarakterini belgilovchi 5 ta asosiy xususiyat “Avesto”da ta’riflangan. Ularda ikkitasi bevosita ezgu so'zga aloqadordir. Bular so‘zning aniq va ma’noli bo‘lishi hamda Ahura Mazdaga e’tiqod faqat ezgu so‘z bilangina ifodalanishidir.Kitobda “eng muhim so‘z qaysi?” savoliga “burch”, “sahiylik”, “yaxshi niyatni ifodalovchi so‘z” kabi javoblarni uchratish mumkin14. Shuningdek, inson faoliyatining mohiyatiga aloqador o‘zak vositalar sifatida aql, bilim, odob qatorida ezgu ish bilan uyg‘unlashgan ezgu so‘z ham qayd etiladi.

14 Авесто. / А. Маркам таржимаси. - Т.: Шарк , 2001.-Б.127.

Qadimda kishilarning so‘zda sehr bo‘lishi haqidagi qarashlari “Avesto”da ham aks etgan. Jumladan, Videvdotning 21 - fargarida so‘zning sehrli kuchi, xastaliklarni davolashdagi o‘rni xususida fikr yuritiladi. Ezgu so‘zlar bilan davolashda oliy ilohni ulug‘lovchi duolarni bexato o‘qish, har bir so‘zda xaloskorlik mo‘jizasi borligiga ishonish talab qilinadi.Zero, ezgu so‘z ruhiyatga oziq, xasta dilga malham, kayfiyatga ko‘tarinkilik bag‘ishlovchi vosita sifatida e’zozlangan.“Avesto”da ezgulikni ifoda etuvchi va bevosita dunyoviy ma’no ustuvor bo‘lgan so‘zlar ishtirokidagi hikmatlarni shartli ravishda ikki guruhga ajratish mumkin:1) ta’limiy-axloqiy o‘gitlar. Bular mashhur tarixiy shaxslar va murabbiylarning farzandlarga yoxud umuman, kishilarga qarata murojaat nasihatlaridir. Bular ikki xil:a) o‘zgalar so‘zlariga munosabatni ifodalovchi nasihatlar: “Eshitganlaringga diqqat bilan quloq sol”, “Yovuz va yolg‘onchilar nutqiga quloq solma”, “Boshliqni ulug‘la, uni hurmat qil va so‘zlariga quloq tut”, “Ulug‘ martabali donishmand kishilarni e’zozla, so‘zlariga quloq sol” va boshqalar.b) o‘zing aytadigan so‘zga aloqador nasihatlar: “Hech kimga yolg‘on gapirma”, “Rostga ham, yolg‘onga ham qasam ichma”, “Aniq gapir. O‘ylamay so‘ylama”, “O‘tkir so‘zni gapir, so‘z - ezgu nutqdir. Ammo sukut ham bor. Sukut - nutqdan afzal”, “ikkiyoqlama gapirma”, “O‘zing zarar ko‘rmayin desang, 
51



yig‘inlarda yolg‘onchining yonida o‘tirma”, “Shilqim va ezma bo‘lma” kabilar.2) ta’limiy-axloqiy xarakterdagi hikmatlarga aylangan umumlashgan xulosalar: “Rost so‘z sendan qoladigan qutlug‘ yodgorlikdir”, “Haqgo‘ylik va rostlik Tangri odatidir”, “Kim yolg‘on so‘zga og‘iz ochsa, baxt qushi undan qochadi”, “Gapiruvchi nodon bo’lsa ham eshituvchi dono bo’lmog’i zarur”, “Sukut - eng yaxshi odat”, “Ovqatlanish paytida gapirmoq gunohdir” va boshqalar.“- Ey, olamni yaratgan Zot!Ey, Haqiqat!Zamini hammadan ko‘ra baxtliroq bo‘lgan dunyodagi birinchi joy qayer?Ahura Mazda javob berdi:- Ey, Sipiytmon Zardusht!Bunday joy qo‘lda pokiza o‘tin, barsam, hovana va yangi sog‘ilgan sut tutgan, o‘z amal-e’tiqodiga dilda ishonchi sobit, o‘ktam ovoz, keng yaylovlar ishqi bilan masrur va bu yaylovlarni qo‘shiqqa solgan bir ashavan oyoq bosgan zamindir”.“Avesto”ning turli nashrlari va tarjimalaridan keltirilgan so‘z fayzi haqidagi ushbu namunalarda qadim ajdodlarimizning turmush saboqlari umumlashgan bo‘lib, ular asrlar davomida xalq orasida keng qo‘llanilib kelindi, ba’zi hikmatlarning biroz o‘zgargan turdosh variantlari paydo bo‘ldi, lekin ularning tub mohiyatidagi “so‘zdagi sehr, she’rdagi hikmat” ma’nosi hozirda axloqiy qadriyat sifatida yashab kelmoqda.Ezgulik ne’matlaridan kishilarni bahramand etishda yaxshi va halol amallarning alohida o‘rni bor. Nomukammal jahonning komillik sari intilishida ezgu amal asosiy omil bo‘lib, u avvalo, jaholat va zulmni qoralash, insonning ozod va erkin yashashiga, ijodiy intilishlarini quvvatlashga, umuman, har jihatdan poklanishiga qaratilgan. Jumladan, ezgu amal “...yaxshi ishlash, omonatga xiyonat qilmaslik, ojizlarni qo‘llash, serg‘ayrat bo‘lmoq, xalq, Vatan uchun xizmat qilmoq, mehmondo‘stlik, parhezkorlik, yomon ishlardan yuz o‘girmoq, mehribonlik, insonparvarlik, jamiyat qonunlariga itoat etmoq, o‘tganlarni 
52



esda tutmoq, haqiqat talab bo‘lmoq, bemorlar holidan xabar olib turmoq, muhtojlarga yordam berish, o‘z ishi va kasbiga mehr qo‘yish, adolatli bo‘lmoqdan iboratdir15.

15 Хрмидов X,. Авестодан Шохномага. - Т.: Шарк, 2007. - Б.31.
16 Avesto: tarixiy adabiy yodgorlik / N.Jo’rayev; tarjimon A. Mahkam. - Toshkent: 
G‘afur G‘ulom nomidagi nashriyot-matbaa ijodiy uyi, 2015, - B. 159.
17 Хомидов X. Авестодан Шохномага. - Т.: Шарк, 2007. - Б.32.

Bu amallarning har biri kishi qalbidan yomon niyatlarni quvishga, dilini ravshan, iymonini but qilishga xizmat etadi. Shuning uchun ham ezgu amal sohibi shu yaxshi me’yorlarga rioya qilishi va boshqalarni ham shunga da’vat etishi savob sanalgan. Zero, “Har bir ayol yo er o‘zi durust va yaxshi deb bilgan narsasiga amal qilishlari va boshqalarni ham ogohlantirishlari hamda ular ham o‘sha narsaga amal qilishlari kerak” (Yasna, 35- Goh)16. Bunday kishining qalbi pok, xulqi xush bo‘lib, hunar va ilm egallasa, foydali mehnat bilan shug‘ullanib rizqi-ro‘zi halol bo‘lsa, uning amali sobitqadam, so‘zi chin bo‘ladi. Bu esa ikki olamda ham eng go’zal sanalgan fikr, so‘z va amal bo’lib, oxirat mukofoti umidida ular olamni obod aylab, unga fayz bag‘ishlash” uchun donolar-u nodonlarga bayon etiladi. Oliyjanob fazilatlar tantana qiladigan, adolat ulug‘lanadigan jamiyat hayoti go‘zal hisoblangan.Kishilarni ezgulikka yo‘llashda ezgu so‘zning o‘rni alohida ta’kidlanib, u pok fikrning ifodasi va inson axloqining tarkibiy qismi hisoblangan. Shuning uchun kishilarga so‘zda, mulohazada va kundalik hayotda pok e’tiqodga suyanish tavsiya etilgan. Xususan, so‘z va ish birligi g‘oyasi alohida ta’kidlangan. Zardushtiylar hayotida so‘zning o‘rni va qudrati, inson shaxsi va ma’naviyatini boyitishdagi ahamiyatiga donishmandlik ramzi sifatida alohida urg‘u berilgan. Subutsizlik, aytilgan so‘zga amal qilmaslik qattiq qoralangan. Videvdotning 4-fargardi, 2-bo‘lim, ikkinchi qismida Zardusht: “Ey dunyoni yaratuvchi zot! Ey haqiqat! Qasamlarning sanog‘i nechtadir”, deb so‘raydi. Ahura Mazda mening qasamlarim oltita bo‘lib, birinchisi so‘z qasamidir, deb javob beradi 17. Qasamlar boshida so‘z qasami turishi bejiz emas. Chunki insonning ichki dunyosi va fikri, avvalo, so’zda 
53



ifodalanadi, iymon-e’tiqodi aytgan so‘zida va qilgan ishida aks etadi. So‘zdagi ma’no-mazmun shaxsning aql-farosat darajasini belgilaydi. Shuning uchun ham Videvdotning uchinchi qismida : “kim so‘z qasami yolg‘iz so‘zning o‘zigina deb tushunsa, uni qo‘l qasami bilan tuzatish va unga tavon to‘latish zarur”ligi aytilgan.“Avesto”dagi “triniti” - axloqiy uchlik g’oyasi eng qadim davrlardan boshlab, kishilik jamiyati taraqqiyotining keyingi bosqichlarida yaratilgan barcha ta’limiy asarlar mazmunining shakllanishiga asos bo‘ldi.“Dinkard”da keladi: “Ahrimaniy Oz ilohiy ulug‘vorlik va farog‘at asosi bo‘lmish “Farr” dan (“hurra”) odamlarni mahrum etishga safarbar qilingan. Yaratuvchi farrni Ozdan saqlash uchun aqlhiradni yaratdi. Farrnig hayotiyligi aqlning farzonaligidan, uning halokati “varina”dan.Fathulla Mujtaboiy buyuk Hofiz Sheroziyning bir baytini sharhlarkan, shoir “Oz” (dev) va “aql”ning “Dinkart” kitobida yuqorida naql qilingan holatini ajib bir yo‘sinda ifoda etganini qayd etadi:Solho bandagii mazhabi rindon kardam,To ba fatvoyi xirad hirs ba zindon kardam.Necha yil bandalik ul mazhabi rindon ettim,Aql fatvosi bila hirsni zindon etdim.Hvdamatanam - “Yetti hot” ning ilk va so‘nggi so‘zi. Yasna, 35- hotning 2-bandi shu so‘z bilan boshlanadi. (Ayrim avestoshunoslarning fikricha,” Yetti hot” aynan shu banddan boshlanadi.” Hvamatanam” “Avesto”ning deyarli ko‘plab o‘rinlarida duch keladi. Bu uning nechog‘li katta ahamiyatga ega ekanligini ko‘rsatadi.” Hvamatanam” duosining tarjimasi quyidagicha:” Ezgu fikr, ezgu kalom va ezgu amalni kim bu yerda va har yerda ulug‘lanadi va ulug‘langusi, madh etaman. O‘zim ham jon-u dilim bilan yaxshilikka intilaman”18.
18 Avesto: tarixiy adabiy yodgorlik / N.Jo’rayev; tarjimon A. Mahkam. - Toshkent: 
G’afur G‘ulom nomidagi nashriyot-matbaa ijodiy uyi, 2015, - B. 158.

Yuqoridagi fikrlar mazmun jihatdan, yaxshilik ezgulik sari yetaklovchi yo‘l ekanligi, har qanday amal hamda har qanday 
54



joyda ezgulik bo‘lishini ko‘rsatadi. Ezgulik aksiologik qadriyat sifatida insonning jamiyatda o‘z ijtimoiy o‘rnini topishga xizmat qiladi. Insonning ijtimoiy maqomi, uning umuminsoniy qadriyat sifatidagi ko‘rsatkichlarini baholashda nimalarga ustuvorlik berish to‘g‘ri bo‘ladi, degan savol qo‘yiladigan bo‘lsa, albatta, uning moddiy va ma’naviy mavjud ekanligiga shubha tug‘ilmaydi. Chunki inson ijtimoiy munosabatlarga kirishar ekan, nafaqat oila a’zosi, davlat fuqarosi, jamiyat a’zosi yoki u bu mulkka, ijtimoiy guruhga daxldor, shuningdek, u bir xil keng ma’nodagi moddiy va ma’naviy umumiylikdagi aqlining “uyushma”sidan kam iboratdir. Ana shu “uyushma”da nima yetakchilik qiladi, degan savolga javob izlaganimizda, ularni o‘zaro bog‘lab turadigan botiniy qudrat, kuchga ko‘proq ustuvorlik berish mumkin bo‘ladi. Bunga qanday asos bor? Asos shuki, o‘ziga xoslik bilan “uyushgan” insonlarga agar tashqaridan ularning izzat-nafsi, or- nomusi, g‘ururi, “men”ligi poymol etilsa yoki manfaatlariga zid bo‘lgan kuchlar, xatti-harakatlar yuzaga kelsa, ular kasb-kori, egallab turgan mansabi yoxud yoshi va yashash hududidan, jinsidan qat’i nazar, o‘zaro birlashib, ularga qarshi turadilar va o‘z millatining or-nomusi, g‘ururi va iftixorini himoya qilishda yagona kuch bo‘lib birlashadilar. Bu “siyosat”mi yoki allaqanday odamlar tomonidan o‘ylab chiqilgan harakatlarmi? Yo‘q, albatta. Bu ana shu “uyushmani” ushlab, o‘zaro bog‘lab turgan botiniy (ichki) kuch-qudratdir. Agar bu uyushmani bog‘lab turgan boti- niy kuch uzilsa, u jamiyatda taraqqiyot orqaga ketadi. Avestoda jamiyat zavoli haqiqat radi, porso va qudrat sohibi Surush bilan ifodalanadi. Ya’ni: “Jahonni yuksaltiruvchi ashavan, Ashah - haqiqat radi, porso va qudrat sohibi Surushni olqishlaymiz.U kayaza gunohiga botgan yerga shikast beradi.U kayaziy gunohiga botgan yerga shikast beradi.U kayaziy gunohiga botgan xotinga shikast beradi.U tiriklikni tubanlashtiruvchi g‘oyatda qudratli duruj devini mag‘lub etadi.U jahon ahli behruzligini didboni va qo‘riqchisidir”19.
19 Avesto: tarixiy adabiy yodgorlik / N.Jo'rayev; tarjimon A. Mahkam. - Toshkent: 
G'afur G‘ulom nomidagi nashriyot-matbaa ijodiy uyi, 2015, - B. 105.

55



Avestoda Surush butun yaxshillik olamini, ya’ni Mazda ola- mini qo’riqlashini ko’rishimiz mumkin. Eng asosiysi - bu jara- yon tabiiy kechadi, unga kimningdir ko‘rsatma berishiga zarurat yo‘q. Ya’ni, insonlarni o‘zaro bog‘lab turadigan ilohiy kuch o‘zini ko‘rsatadi. Bundan kelib chiqadigan g‘oya shuki, bugun millat- ning shakllanish jarayonini tarixiy, ijtimoiy va jamiyat taraqqiyoti bilan bog‘lashning o‘zi yetarlimikan? Fikrimizcha, bu jarayonga yana ham chuqurroq, qarashga to‘g‘ri keladi. Ya’ni, odam bolasi inson bo‘lib dunyoga kelishi bilan birga, o‘zida millatning qan- daydir ichki ma’naviy “elementlari”, ruhiyatini, o‘ziga xosligini ona qornidayoq, oziqlanish va ulg‘ayish jarayonida shakllantiri- shi mumkin-ku? Yana ham aniqrog‘i, u insonga qon bilan “kirib”, ruhiyatda amal qilishga aylanadigan ilohiy qudratdir, deyishimiz mumkin. Biz o‘zimizning ko‘p yillik ilmiy qiziqishlarimiz va ku- zatuvimiz natijasida mazkur jarayonga real hayotda kuzatilgan misollarni keltirishimiz mumkin. Jumladan, real hayotda rus millatiga mansub bola o‘zbek oilasida tarbiyalansa, albatta, u aqlini taniganidan keyin, ko‘proq, rus bolalari bilan, o‘zbek bola- si ham xuddi shunday ulg‘ayganida o‘z millatiga mansub bolalar bilan o‘ynashga moyilligi kuchli bo‘lganligining guvohi bo‘lgan- miz. Yoki yana bir misol: ota-onasidan judo bo‘lib, bolalar uyida tarbiyalangan bolalar garchand o‘zlarining ona tillarini bilmasa- lar-da, ulg‘ayganlaridan keyin o‘zlarining ota-onalari mansub bo‘lgan millatning urf-odat, an’ana va qadriyatlariga nisbatan mehr-muhabbatlari kuchli bo‘lishini ham real hayotda ko‘plab uchratib kelamiz. Bunga o‘zbekning buyuk rassomi Ro‘zi Chori- yev asarlarida, u bilan bo‘lgan suhbatlarda bu inson bolalar uyida tarbiyalanib, ta’lim olgan, yoshligida o‘zbek tilini deyarli bilma- gan, ulg‘ayib balog‘at yoshiga yetganida ham uni “chala” gapir- sada, o‘zbek bo‘lganidan faxrlanib, o‘zbekona urf-odat, udum va marosimlarga sadoqati kuchli edi.Shunday qilib, “Avesto”dagi ezgulik kategoriyasi “triniti” - uchlik sifatida real va ruhiy olamga bab-baravar tegishlidir. U insonning jismi va ruhini poklashga, jismoniy va ma’naviy yetuklikka xizmat qiladi. Uning qalbi ezgu niyatlar va Tangriga sadoqat tuyg‘ularini jo etadi, yovuz kuchlar kirdikorlarini fosh 
56



qiladi. Bunda ustozlar, kohinlar o‘gitlari va murabbiylar faoliyati muhim ahamiyat kasb etadi. Ayniqsa, ta’lim jarayonida bunga katta e’tibor berilgan.Keyinchalik zardo’shtiylikdagi insonga oid g’oyalar moniy- lik tomonidan rivojlantirildi. Moniy o’zidan avval o’tgan Budda, Zardusht va Isoning ilohiy bashoratlarini, ularning payg‘ambarligini e’tirof etgan. Moniy izdoshlari Isoni Moniydan keyingi о‘rinda turuvchi nur xabarchisi deb bilganlar. Moniy ta’limotining mag‘izi Abu Rayhon Beruniyning “Qadimgi xalqlardan qolgan yodgorliklar” kitobida yaxshi yoritilgan: “Moniy olamning borligi va kо‘rinishi haqidagi hujjat va dalillar natijalariga zid ravishda xabar berdi. Nur olamlariga, qadimgi insonlar va “hayot ruhiga” (ishonishga) da’vat etdi. Nur va zulmat qadimdan bor va bu ikkisi azaliy, dedi. Hayvon sо‘yishni va unga alam yetkazishni, olov, suv, о‘simliklarga ziyon yetkazishni - eng ochiq ko’z bilan - harom qildi. Siddiqlar, ya’ni moniy mazhabidagilarning taqvodorlari va zohidlari o’zlariga farz qilgan qonunlar tuzdi...” (Beruniy 1968, 241-242).Moniy ta’limoticha, olam yaxshilik va yovuzlik asosiga qurilgan. Bu mangu va qarama-qarshi kuchlar dunyo turguncha turadi va bir-biri bilan kurashib yashaydi. Moniy ta’limotiga ko’ra, taraqqiyot nurning zulmat ustidan to’liq hukmronligiga olib bormog‘i kerak. Moniy va uning izdoshlari muhim diniy masalalardan biri dunyoda yovuzlikning yashab turishi sabablarini izlashdan iborat deb bilganlar. Dinning mohiyati ham inson uchun yovuzlikka qarshi kurashish yo’llarini ochishdan iboratdir.Moniylik ta’limoti asosida Mazdak ta’limoti yuzaga kelgan. U eramizning V-VI asrlarida keng tarqalgan edi. Uning asoschisi Mazdak (470-529-yillar) bo’lgan. Mazdak va uning maslakdosh- lari o’z qarashlarida xalq ommasiga suyangan. Xalqning ozodlik, erkinlik, hurlik yo’lida olib borgan harakatlariga rahnamolik qilgani uchun tez fursatda ularning maslakdoshlari, izdoshlari ko’payib ketgan. Mazdakiylik ijtimoiy tengsizlikni bartaraf etish yo’lida kurashga da’vat etuvchi mafkura sifatida xizmat qilgan. Unda asosiy yovuzlik - boylikka hirs qo’yish va o’ta kambag’al- 
57



lik qoralanadi. Bu insonparvar harakatdan cho’chigan shoh Mazdakni turli hiylalar bilan o’limga mahkum etadi. Mazdakiy- lar harakati, eramizning VI asrida bostirilganiga qaramay, turli mamlakatlarda muayyan darajada davom etgan. О‘rta Osiyoda Muqanna, Ozarbayjonda Bobak boshliq dehqonlar va shahar kambag‘allarining zulmga qarshi kurashlari bunga misol bo’ladi.
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar:1. Miloddan avvalgi Turonda insonning afsonaviy-diniy tas- viri qanday bo’lgan?2. Zardo‘shtiylik ta’limotida inson imon-e’tiqodining uchta tayanchi - fikr sofligi, so’zdagi sobitlik va faoliyatning inson- parvarligi masalasi qanday yechim topgan?3. Insonning mehnatga bo‘lgan munosabati qanday yechil- gan?4. Inson barkamolligida oziqlanish va mo‘l-ko‘lchilikning ahamiyati nimada bo’lgan?5. Tinch-osoyishta barqaror hayot haqiqat ramzi sifatida?

58



4-mavzu. Qadimgi yunon faylasuflarining inson 
to’g’risidagi qarashlari

Режа:1. Inson hamma narsaning me’yori (Protagor).2. Suqrot: erkinlik masalasi va insoniy qadriyatlarning obyektiv asosi.3. Aflotun falsafasida qalb va tananing dualizmi.4. Arastu: inson siyosiy hayvon sifatida.
Tayanch iboralar: axloqiy ratsionalizm, “inson-me’yor”, g‘o- 

yalar, “xotirlash”, kategoriyalar, demiurg, jon abadiyligi, jamiyat 
tabaqalari, “ideal davlat”, birinchi harakatlantiruvchi kuch, ma- 
teriya-shakl, faol-passiv tafakkur, davlat shakllari, inson siyosiy 
hayvon.Protagorning bosh tezisi: “Inson - barcha barcha narsalarning mezoni, mavjud bо‘lgan narsalarning ham, mavjud bо‘lmagan narsalarning ham”20. Bu tezisning mohiyatini tushunish uchun yuqorida qayd etilgan relyativizm isbotiga yana bir marta murojaat qilish lozim bo’ladi. Xususan, Platon Protagor tezisini quyidagicha tavsiflaydi: narsalarning mohiyati har bir kishi uchun alohidadir, demak narsani men qanday tasavvur qilsam, u men uchun shunday bo’ladi; sen qanday tasavvur qilsang, sen uchun u shunday bo’ladi. Platon buni shunday misol orqali tushuntiradi: Ba’zi hollarda esayotgan bitta shamoldan kimdir sovqotadi, kimdir sovqatmaydi. Ya’ni, bitta kishi uchun shamol sovuq, boshqasi uchun unday emas. Qanday tuyulsa, shunday seziladi. Shu asosda, shamol o’z holicha sovuqmi yoki kimgadir nisbatan sovuqmi, degan savol tug’iladi. Bu relyativizmning 
birinchi isboti21.
20 Шарипов М. Фалсафа тарихи (кадимги шарк ва Fap6 фалсафаси). - 
Тошкент: Университет, 2017. - Б. 124.
21 O‘sha yerda. - B. 125.

Ikkinchi isbot: hech bir narsa o’z holicha vujudga kelmaydi va mavjud bo’lmaydi, u faqat boshqa narsaga nisbatangina vujudga 
59



keladi va mavjud. Ana shuning uchun ham shamol o’z holicha sovuqmi yoki yo‘qmi degan savol, xuddi shamol mavjudmi degan savol singari, ma’nosizdir. Chunki u bir kishi uchun shamol, boshqasi uchun u emas, bittasini chayqaltiradi, boshqasi uni sezmaydi22.

22 Шарипов М. Фалсафа тарихи (кадимги шарк ва Fap6 фалсафаси). - 
Тошкент: Университет, 2017. - Б. 126.
23 Copleston F. History of philosophy. Vol.1-9. - New York-London-Toronto- 
Sydney-Auckland, 2003.- p. 87.

Platon “Teetet” dialogida Protaggorning alohida olingan kishining hissiy idroki to‘g‘risidagi fikri talqinini ma’qullaydi. Sokrat ning ta’kidlashicha, esayotgan shamol bittamizga sovuq, boshqaga iliq bo’lib tuyuladi va so’raydi: Protagorning shamol kimningdir sovqotishi uchun sovuq, kimgadir unday emasligi uchun - iliqdir. Bunda Protagor fikrining umuman inson uchun emas, konkret shaxs uchun bildirilayotgani shubhasiz. Protagor fikricha, sovuq kunda yomg’irdan uyga kirgan kishi yomg’ir- iliq, issiq xonadan tashqariga chiqqan kishi shu yomg’irni sovuq desa, har ikkala mulohazani to’g’ri deb qabul qilish zarur. Uning- cha, yomg’ir mening sezgi a’zolarim uchun iliq, boshqa kishiniki uchun - sovuq. (Bir kuni sofistga gometriya qonunlari barcha uchun birdek emas deganlarida, Protagor konkret sharoitda geometrik chiziqlar ham, aylanalar ham yo’q, shuning uchun hech qanday qiyinchiliklar kelib chiqmaydi, deb javob beradi)23.Platon fikricha, Protagor sezgilarning subyektivligi to’g’ri- sidagi mulohazasida haq. Biroq ularning barchasi chindir degan fikrida haq emas. Haqiqatan ham, sezgilar hamma vaqt ham chin bo’lavermaydi. Mezon haqidagi Protagor fikriga munosabat turlichadir. Ba’zan Protagorda haqiqat mezoni to’g’risida fikr bormi, degan savol qo’yiladi. Xususan, bu savolga Sekst-Empirik yo’q deb javob beradi. Platon fikricha esa, Protagor hech bir kishi yolg’on fikr bildirmaydi, biroq muayyan fikr chin bo’lmagan taqdirda ham, yaxshi deb qabul qilinishi mumkin, degan. Dono kishining fikri oddiy kishilarning fikriga qaraganda yaxshiroq. Protagor bu yerda Demokrit pozitsiyasiga o’tadi. Ma’lumki, Demokrit “barcha narsaning mezoni - donishmand”, degan.
60



Lekin masalaning mohiyati bunda emas. Protagor fikricha, 
“bosh mezon - foyda ko'rish”24. Bu yerda biz Protagorning gnosoyelogik relyativizmdan axloqiy relyativizmga o’tishini kuzatamiz. Protagor fikricha, ezgulik va yovuzlikni farqlashning qat’iy mezoni yo‘q. Xuddi obyektiv tarzda issiq yoki sovuq bo'lmagani kabi, obyektiv tarzda ezgulik va yovuzlik ham yo‘q. Ular nisbiydir. Nimaning yaxshi yoki yomonligini aniqlashda, o'zingiz uchun yoki ba’zan davlat uchun foydaliligi nuqtayi nazaridan kelib chiqishingiz zarur.Protagor fikricha, yaxshi axloqiy fazilatlarni, masalan, ado- latlilik, mardlik, mulohazalilik, mehribonlikni ta’lim-tarbiya, yaxshilikka intilish yo'li bilan egallash mumkin. “Protagor” dia- logida Platon faylasufning o'z mulohazasini axloqiy qadriyatlar sohasiga qo'llamaganini ko'rsatadi. Biroq Protagor o'z-o'ziga zid kelgan deb hisoblaganimizda ham obyektlarni hissiy idrok qilishga nisbatan chin bo'lgan narsa, axloqiy qarashlar nuqtayi nazaridan ham haqiqatdir deb taxmin qilishimizga zaruriyat yo'q. Protagor, barcha narsalarning mezoni - inson deydi, agar uning obyektlarni hissiy idrok etishga nisbatan individualistik talqinini qabul qilsak, uni axloqiy qadriyatlar va mulohazalarga nisbatan ham taalluqli deb hisoblashimiz zarur. Agar aksincha, bunday talqinni axloqiy qadriyatlarga nisbatan kuchga ega emas desak, unda uni obyektlarni hissiy idrok etishga nisbatan ham qabul qilib bo'lmaydi; boshqacha aytganda, “Teetet” va “Pro- tagor”dan birini tanlash, boshqasini rad etishga majburmiz. Le- kin birinchi navbatda “barcha narsalar” o'zida axloqiy normalar- ni mujassamlantirgan degan fikr hech qayerdan kelib chiqmaydi, ikkinchidan, spetsifik hissiyot obyektlari haqiqiy va universal bilim predmeti bo'lmagani holda, axloqiy normalar ana shunday bilim predmeti bo'lishi mumkin. Platonning o'zi bunday qarash tarafdori bo'lgan.Haqiqatda Protagor axloqiy mulohazalar va qadriyatlar to'g'risida nima degan? “Teetet”da axloqiy mulohazalarning * 
24 Шарипов М. Фалсафа тарихи (кадимги шарк ва Fap6 фалсафаси). - 
Тошкент: Университет, 2017. - Б. 126.

61



nisbiyligini ta’kidlagan (Zero, muayyan konkret davlatda to'g'ri va maqtovga sazovorga o'xshab ko'ringan amallar shu davlat- ning mavjud bo‘lishiga yordam berguniga qadar to‘g‘ri va maqtovga sazovor deb hisoblanadi degan fikrdaman”) va dono kishi to'g'ri harakat foydasiga noto'g'ri xatti-harakatlardan voz kechishi kerak degan firni aytgan. Boshqacha aytganda, masala bir axloqiy baholash - to'g'ri, boshqasi - yolg'on ekanligida emas, balki bittasi boshqasiga nisbatan “to'g'riroq” ekanligidadir.”25 Shu ma’noda br xil odamlar boshqalaridan aqlliroq va hech qachon noto'g'ri o'ylamaydilar degan fikrlar birdek chindir”. (Mutlaq haqiqat mavjud emas deb hisoblaydigan kishining “hech kim hech qachon noto'g'ri o'ylamaydi”, deb aytishga haqli emas). Platonning “Protagor”da yozishicha, sofistlar vijdon va adolat tuyg'usi barcha insonlarga xudo tomonidan in’om etilgan, “chunki garchi faqat ozgina odamlargina san’atga qobiliyatli bo'lganida, shaharlar mavjud bo'la olmasdi”. Bu “Teetet”da aytilganidan farq qiladimi? Ehtimol, Protagor quyidagini nazarda tutgandir: Qonun umuman olganda muayyan axloqiy moyillikka ega bo'lib, barcha kishilar uchun tug'madir, lekin Qonunning ayrim turlari konkret shahar-davlat misolidan ma’lum bo'lishicha, nisbiydir. Bir davlatning qonuni boshqa davlat qonuniga nisbatan ”to'g'riroq” bo'lmagani holda, u davlat uchun “to'g'ri keladigan” bo'lishi va shu ma’noda qulayroq va maqsadga muvofiq bo'lishi mumkin. An’analarni saqlash va ijtimoiy shartlanganlik tarafdori sifatida Protagor davlatning axloqiy an’analarining shakllanishi va o'zlashtirish tarafdori va ayni paytda dono kishilarning davlatni “yaxshi” qonunlarga olib kelishini e’tirof etadi. Ayrim, alohida olingan shaxslarga kelsak, ular jamiyatda qabul qilingan normalar, an’analarga sodiq bo'lishi kerak26.
25 Шарипов М. Фалсафа тарихи (кадимги шарк ва Fap6 фалсафаси). - 
Тошкент: Университет, 2017. - Б. 126.
26 Протагор ахлокий таълимоти тугрисида каранг: Copleston F. History of 
philosophy. Vol.1-9. - New York-London-Toronto-Sydney-Auckland, 2003. -p. 
87-89.

Protagor fikricha, fazilatli bo'lish qobiliyati barchaga xos, lekin, u tug'ilishda berilgan emas. Protagor aytishicha, 

62



jinoyatchini jazolash faqat unda yaxshi fazilatlarni tarbiyalash uchun amalga oshirilgandagina ma’noga ega bo'ladi. Chunki bunda yovuzlikning oldini olish uchun jazolanadi. Din haqida gapirar ekan, Protagor xudolarning borligini ham, yo'qligini ham, qanday ko‘rinishga ega ekanligini ham bilmaymiz, buni bilish uchun inson umri yetmaydi, deydi. Lekin uningcha xudoga ishonmagandan ko'ra, ishongan yaxshiroq. “Xudolar to‘g‘risida” kitobida Protagor yozadi: “Xudolar masalasiga kelsak, ularning haqiqatan mavjudmi yoki yo'qmi ekanligiga ishonchim yo'q, ularning qanday ko'rinishda ekanligini ham bilmayman, chunki bilishimizga xalaqit beradigan ko'p narsalar bor, ular qatorida inson hayotining uzoq emasligi masalasining noaniqligi ham bor”27. Bu mazkur asardan hozirgi kunga qadar saqlangan yagona parchadir. Har bir masala bo'yicha turli xil fikrlar mavjudligi relyativistik nazariyadan kelib chiqadi, Protagor bu fikrni rivojlantirib, dialektik va ritorik xilma-xil fikrlarni ishlab chiqish va dalillarni qidirish san’atida mashq qilishadi va agar “kuchsiz nutqni kuchli qil” degan qoidaga amal qilishsa, ko'proq muvaffaqiyatga erishishi mumkin. Sofistlar dushmanlari buni quyidagicha talqin qilishdi: axloqiy jihatdan boshqalaridan yomon bo'lgan ishda g'alabaga erish, lekin bu qoidaning modal tusga ega bo'lishi shart emas. Masalan, o'zini himoya qilishga ojiz mijozning adolatli ishini yoki juda murakkab ishni yutib chiqishga yordam bergan yurist to'g'risida, u “zaif” odamga g'alaba qozonishga yordam berdi, bunda u axloqqa zid ish qilmadi, deyish mumkin. Prinsipsiz notiqlar va eristika muxlislari tufayli bu qoida tez orada yomon shuhrat kasb etdi, lekin bunda Protagorni qalloblarga yordam berdi deb bo'lmaydi. Lekin shunga qaramasdan, dialektika va eristika amaliyoti bilan bog'liq relyativistik doktrinaning tabiiy ravishda insonda haqiqat va adolatni chekkaga surib qo'yib, muvaffaqiyat qozonishga xohishi borligini inkor etib bo'lmaydi. Protagor birinchilar qatorida grammatikani o'rganishga kirishgan va bu fan o'zining paydo
27 Copleston F. History of philosophy. Vol.1-9. - New York-London-Toronto- 
Sydney-Auckland, 2003. -p. 89.

63



bo’lishi bilan Protagorga qarzdor. Uni gaplar tasnifini amalga oshirgan, otlar jinsini aniqlash uchun zarur terminologiyani ishlab chiqqan deyishadi.
Sokrat falsafasida erkinlikning xususiyati. Madaniyatning universaliyasi sifatida tahlil qilinayotgan erkinlik o’z ildizi bilan antik davrga borib taqaladi. Tarixiy-falsafiy jarayonda erkinlik haqidagi tasavvurlar kundalik ongdagi doimiylikda ham, huquqlar tizimida ham, falsafiy ta’limotlarda ham ma’lum bir darajada transformatsiyaga uchragan. Aynan antik falsafada inson erkinligi va huquqlari o’rtasidagi aloqadorlik yaxshi ochib berilgani hech kimga sir emas. Antik jamiyatda qullik mavjud narsadek qaralgan bo’lsa, unda erkinlik muammosi qul holatiga aloqasi bo’lmagan. Huquq va erkinlik faqat fuqaroligi bo’lgan shaxslargagina tegishli bo’lgan. Jumladan, mas’uliyat faqat ularning bo’yniga ilingan. Erkinlik va huquq ilk bora siyosiy va yuridik doirada aniqlangan.Bundan tashqari, miloddan avvalgi V asr so’nggida antik yunon dunyosi klassik polis davri inqiroziga yuz tutdi. O’sha davrga qadar antik shahar-davlatlar eng obro’li shaxslarning kibrlarini jilovlab, o’z fuqarolarining faoliyatini nazorat qilishni uddalab kelgandi. Biroq jamoaviy yer-mulkning qisqarishi, xususiy xo’jalik va mulkdorlikning ahamiyati ortishi, ko’p yillik urushlar, fuqarolarning mulkiy tabaqalanishi natijasida jamoa ustidan nazorat borgan sari susaygan. Antik inson rivoji yangi tarixiy sharoitlarda individning jamoadan, shaxsning jamiyatdan, fuqaroning davlatdan ajralishini namoyon etgan. Bu yunon dunyosida o’sha vaqtlarda yuqori baholangan “erkinlik” tushunchasini qaytadan anglash jarayonini talab qilar edi.Klassik polisda fuqaro erkinligi uning xo’jalik avtarkiyasi (o’z-o’zidan qoniqish, tashqi muhitga tobe bo’lmaslik) fuqaroviy teng huquqlilik va jamoa oldidagi burchni bajarishi bilan mos kelishini nazarda tutgan. U ular orqali meteklar va qullardan, ya’ni fuqaroviy jamoaga nisbatan tashqi insonlardan ajratib turuvchi tabiiy holat va merosiy ustunlik kabi qabul qilingan. Antik Yunonistonda erkinlik an’anaviy tarzda qullik, tobelik, tutqunlikning antitezasi sifatida namoyon bo’lgan, shuningdek, 

64



erkin va qulni antinomiyasi antik yunon madaniyatini, yana ham ko’proq ellin va varvar qarama-qarshiligini xarakterlaydi. M.Poletsning fikricha, “Tarixan aynan erkin ^bo’lmaganlar, qullarning mavjudligi, birinchi o’rinda, boshqalarga o’zlarining shaxsiy erkinligini his qilish imkonini bergan”28.

28 Polenz M. Freedom in Greek Life and Thought. The History of an Ideal. - 
Dordrecht, 1966. - Р 3.
29 Глускина Л.М. “Проблемы кризиса полиса”, Античная Греция: проблемы 
развития полиса. - М., 1983. - II. - С. 29.

Ammo oldingi erkin va erkin bo’lmagan polis aholisi orasidagi aniq chegaralarning miloddan avvalgi V asr oxiridagi o’chirilishi e’tibordan chetda qolishining iloji yo’q edi. Jumladan, Pelopones jangi erkin fuqarolarni qanday osonlik bilan harbiy asirlarga yoki qo’lga olingan shahar aholisini qullarga aylantirish mumkinligini ko’rsatdi. Bularning bari shahar-davlatlarning nufuzi tushishi fonida sodir bo’lgan. Ularni “Kambag’al fuqarolarga o’zlari hisoblashgan huquq asosidagi talablaridan uning yordam berish vaziyati kamroqligi, boylarga esa ular bajarish doirasiga qaraganda ko’proq norozichiliklarni bildirilishi”29da ayblashgan. Polis tizimining kuchsizlanishi fuqarolarni davlat bilan birligi yo’qolishiga olib keldi. Bu esa erkinlikni an’anaviy tushunishni puchga chiqardi. Shuning uchun o’sha davrning faylasuflari uchun oldingi “ma’naviy aloqa”ni saqlab qolish yoki ulardan voz kechish tarafida qolish erkinlik/tobelik (сЛгиОгрна/боиЛиа) antinomiyasini yangi mazmun bilan to’ldirish zarur sanalgan.Bu muammoga birinchilardan bo’lib Sokrat e’tibor qaratgan. O’n yillar o’tib, uning shogirdlari tomonidan yozilgan dialoglarda aks etgan bir qator suhbatlari buning dalolatidir. Platonning “Gorgiy” dialogidan olingan birinchi faylasuf Afin bilan sofist Kalliklning hamda Ksenofontning “Sokrat haqida xotiralar” nomli ikkinchi kitobidagi shogirdi Aristipp bilan bo’lgan polemikasiga e’tibor qaratamiz. Bu ikki bahs hissiy lazzatlanish ustidan aqliy nazoratni hamda shu yuzasidan, Sokrat va uning opponentlari uchun xos bo’lgan erkinlikning turli tushunchalari paydo bo’lishi borasidagi mavzularni bir-biriga yaqinlashtirgan. Lekin afinalik mutafakkirning argumentlari bu ikki bahsda ham o’xshashligiga 
65



qaramasdan Kallikl va Aristipp himoya qilayotgan erkinlikning turli “konseptlari”ga qarshi borishiga to’g’ri keladi. Shu o’rinda, Sokratning pozitsiyasiga xos bo‘lgan tanish qarama-qarshilik kelib chiqishiga e’tibor bermaslikning iloji yo‘q.Platonning “Gorgiy” nomli dialogida Kallikl mashhur sofist Gorgiy va uning shogirdi Polo bilan suhbatini yakunlaganidan so’ng Sokrat bilan bahsga kirishadi. Ustozi va yoshi katta do’stini murosa qilayotganiga lol qolgan yosh aristokrat fikricha, uni Sokrat yengil kulgu ostiga olgan. U esa adolatsizlikni boshdan kechirishdan ko’ra uni to’g’rilash ancha uyatliroq deb hisoblagan holda, unga qat’iyat bilan qarshi turdi. Uning ta’kidlashicha, o’ziga adolatsizlik munosabatiga erkin insonlar emas, faqat qullargina yo’l qo’ya olishi mumkin. Sofistlar uchun xos bo’lgan tabiat va urf-odat (qonun) antitezasidan kelib chiqqan holda, o’z nuqtayi nazarini e’lon qiladi. “Sokrat haqiqatni ishlashga da’vo qilasan, - dedi Kallikl, - unda mana senga haqiqat: hashamat, o’zboshimchalik, erkinlik - bular ezgulik ham, baxt (albatta, agar sharoitlar yaxshi ko’rinishda bo’lsa) ham. Sizlarning barcha balandparvoz so’zlaringiz va tabiatga qarshi bo’lgan shartliliklaringiz foydasiz bema’nilikdan boshqa narsa emas”30.

30 Платон. Диалоги. - М.: Мысль, 1986. - Горгий. - С. 492.

Erkinlikning haqiqiy ko’rsatkichi o’zboshimchalik sifatida tushunilishini Kallikl “kuchli shaxs”ning istalgan istaklarini qondirish deb hisoblaydi. Shu o’rinda, o’zini qo’lga olish va adolatni, kuchsizligini yashiruvchi olomon tomonidan, inson bo’yniga ilishga harakat qiluvchi jilov deb nomlanadi. Shu maqsad yo’lida ko’plab “kuchi ojizlar” ustidan yuksalishga qodir bo’lganlarni qo’rqitish uchun mo’ljallangan qonun-qoida o’rnatadilar. Ular bu bilan boshqalardan yuqori bo’lish uyatli va adolatsizdir, deya ta’kidlaydilar. “Ammo agarda, - deb e’lon qiladi ushbu antik yunon “nitsshechisi”, - tabiat tomonidan yetarlicha iqtidor bilan ta’minlangan inson barcha kishanlarni o’zidan soqit qilish va buzib tashlash uchun paydo bo’lsa, men aminmanki: u ozod bo’ladi, u bizning yozuvlarimizni, sehrlarimizni ham, afsunlarimizni ham, shuningdek, tabiat qonunlariga qarshi 
66



bo’lgan barcha narsalarni yerga toptab tashlaydi, o’ziga kelgan holda sobiq qul oldimizda hukmron ko’rinishida paydo bo’ladi - ana shunda tabiat adolati o’z nurini sochadi!”31.

31 Платон. Диалоги. - М.: Мысль, 1986. - Горгий. - С. 484.
32 Платон. Диалоги. - М.: Мысль, 1986. - Горгий. - С. 491.
33 Платон. Диалоги. - М.: Мысль, 1986. - Горгий. - С. 507.

О‘zining suhbat qurish xulqiga sodiq qolgan holda, Sokrat boshqalar ustidan yuksakroq turishni xohlovchi insonlar o’z ustlaridan hukmronlik qila oladilarmi, degan savoldan boshlagan holda Kallikl fikrini o‘zgartirmoqchi bo’ladi. Oppanentining buni qanday tushunish mumkin, degan savoliga faylasuf “O’zini qo’lga olish, o’zini nazorat qilish, o’zining lazzatlanish va istaklarini egasi bo’lish ko’nikmasini”32 nazarda tutayotganini javob qilib aytadi. Jumladan, Kallikl o’zini qo’lga olish nodonlarning o’ylab chiqargan cho’pchagi yoki qullarning qismati, deya hisoblaydi. Sokrat boshida uni yaxshi va yomon lazzatlanishlar o’rtasidagi farqni tan olishiga majburlaydi, keyin esa lazzatlanish uchun ezgulikka emas, balki ezgulik uchun lazzatlanishga intilish kerak, degan xulosaga uni olib borib qo’yadi. “Men tomonga quyidagi maqsad yuz tutmoqda, - deydi u, - qaysiki, uni umr davomida qarshisida ko’rish kerak hamda u uchun, ya’ni adolat va o’zini qo’lga olish baxtini qidirayotgan har bir kimsa uchun yo’ldosh bo’lishi uchun nafaqat o’zimizning, balki o’z shahrimizning kuchini ayamasligimiz zarur; ha, mana shunday yo’l tutish lozim, tiyib bo’lmaydigan istaklarga erk berish noo’rin, ularni qondirish uchun shoshilmaslik kerak, chunki bu tuganmas yovuzlik, bu qaroqchi hayot kechirishni bildiradi”33.Biroq uning suhbatdoshi mazkur vaqtgacha bahsga nisbatan qiziqishini yo’qotadi. O’zining mehmoni Gorgiy ko’nglini olish maqsadidagina uning so’zlarini tinglab, unga javob qaytarishni davom ettiradi. Kallikl axloqiy o’z-o’zini mukammallashtirishdan ko’ra davlatda hokimiyatga erishishni undanda ko’proq qadrlaydi. Shuning uchun Sokratning argumentlari uning fikrini o’zgartira olmaydi. Balkim, sofist o’zi uchun, mayli u gapda g’olib bo’laversin, men esa amalda haq bo’lib qolaman, degan qaror 
67



qabul qilgandir. Bil’aks, o'tkir opponent savoldan o'zini to'xtatib qola olmasdi. Sokratning o'zi afinaliklarni u bilan bo'lgan suhbat boshidagi holatga qaraganda yaxshi bo'lib qolishlariga umid qiladi. Shu bilan birga, u faylasufdan “davlat boshqaruvi” uni o'z so'zlarini unga qo'llash uchun yo'l qo'yishlari bilan qiziqib ko'rdi. Ya’ni, “Hech qaysi davlat boshlig'i o'zi boshqarayotgan shahar qo'lidan noloyiq o'lim topmaydi”34.

34 Платон. Диалоги. - М.: Мысль, 1986. - Горгий. - С. 519.
35 Ксенофонт. Воспоминания о Сократе. - М.: Наука, 1993. - II. - С. 1,7.
36 Ксенофонт. Воспоминания о Сократе. - М.: Наука, 1993. - II. - С. 1, 11.

Ksenofontning “Sokrat haqida xotiralar” nomli kitobining birinchi bobida keltirilgan Sokratning Aristipp bilan suhbati o'zini qo'lga olishga (muvozanatga) bag'ishlangan. Boshidanoq Sokrat o'zi uchun muhim bo'lgan o'zini nazorat qilish mavzusini ko'taradi. Suhbatdoshiga qarata ikki insonni, biri hokimiyatga yaroqlisi, boshqasi qobiliyati bo'lmagan insonlarni qanday tarbiyalagan bo'lardi, deya o'rtaga savol tashladi. Faylasuf tomonidan berilayotgan savollarning xarakteridan kelib chiqqan holda, u shogirdining yashash tarzini o'zgartirish maqsadida insonlarni ikki tur - hukmronga (hukmdorlar) va bo'ysunuvchilarga (qullar) bo'linishi haqidagi xulosaga olib kelib qo'yayotgani bizga tushunarli bo'ladi. Jumladan, suhbat boshida Aristipp doimo uning fikriga qo'shiladi. Sokrat undan to'g'ridan to'g'ri so'raydi: “Agar sen bu insonlarning har bir sinfiga ularning o'rnini ko'rsata olsang, unda tushunib turganingdek, mana shu sinflarning qay biriga o'zingni qo'yishga haqliman, deb bilar eding?”35.Biroq Aristipp unga tavsiya qilingan tanlovdan bosh tortadi. U o'zini na hukmronlik qilishni xohlovchilar va albatta, na qullar qatoriga qo'shmasligini aytib o'tadi. “Menimcha, - deydi u, - mana shu ikki qirralar orasida men yurishga harakat qilayotgan qandaydir o'rta yo'l, na hokimiyat, na qullik orqali emas, erkinlik orqali yo'l baxtga to'g'ri olib boradi”36. Kirenaik Sokratni aniqlashtiruvchi savollariga javob berishni davom ettirgan holda, o'zining hayotiy pozitsiyasini shunday tasniflaydi: “O'zi 
68



uchun tashvish orttirishni va boshqalarga ham ish orttirishni istagan kimsani shunday tarbiyalar edimki, ularni hokimiyat uchun yaroqlilik darajalariga solardim; men esa o’zimni erkin va yoqimli yashovchilar darajasiga qo’ygan bo’lardim... Men o’zimni, hatto, fuqarolar safiga ham qo’shmayman: men har yerda boshqa yurtlikman”37.

37 Ксенофонт. Воспоминания о Сократе. - М.: Наука, 1993. - II. - С. 1, 9, 13.
38 Ксенофонт. Воспоминания о Сократе. - М.: Наука, 1993. - II. - С. 1, 12.
39 Ксенофонт. Воспоминания о Сократе. - М.: Наука, 1993. - II. - С. 1, 18.

Sokratning javobi shunisi bilan e’tiborga loyiqki, faylasuf o'z raddiyalarida shart sanalgan narsaga emas, mazmunga urg‘u bergan. Boshida u (Kallikl ruhida) Aristippga aytadi: “Agar odamlar orasida yashagan holatingda hukmronlik qilishni, hukmronlik ostida bo'lishni xohlamasang hamda hukmdorlarga xohish bilan bo'ysunmasang, ^unda kuchlilar kuchsizlarni yig‘latishlarini, butun bir jamoani ham, alohida-alohidalarni ham qullikda ushlaydilar”38. O'quvchisining o'z erkinligini saqlab qolish uchun qaysidir polisning fuqarosi bo'lishni xohlamaslik haqidagi so'zlariga Sokrat begona yurtliklar har taraflama chidashlari kerak bo'lgan gina va zo'ravonliklar to'g'risida unga eslatib o'tadi. Aristipp o'zlari istamagan iztiroblarni boshdan kechirayotgan qullar bilan ularni o'z xohishlari orqali ular boshlariga tushirayotgan hukmdorlar o'rtasidagi farqni ko'rmayotgani orqali unga qarshi chiqqanda, ustozi hamma gap ularning ko'zlagan maqsadlarida, deya javob beradi. “Kimki turli qiyinchiliklarni o'z istagi bilan boshdan kechirsa, - deb fikr yuritadi u, - o'sha inson ishi yurishishiga bo'lgan umid bilan mehnat qilayotgani to'g'risidagi xayollar bilan o'zini ovutadi. Xuddi, masalan, ovchilarga o'ljani qo'lga kiritish haqidagi fikrlar bilan mehnat qilish yoqimliroq”39. Sof aql yuritish nuqtayi nazari bo'yicha bunday argument yetarli miqdorda ishonarli ko'rinadi. Biroq u suhbat boshidagi hokimiyatga yaroqli insonlar o'zlari istaganda emas, balki davlat manfaatlari talab qilgan paytda azob-uqubat yetkazishga tayyor bo'lishlari zarur, degan fikrdan birmuncha yiroqlashadi.
69



Sokrat suhbat yakunida Aristippga sofist Prodikning asarini gapirib beradi. Unda navqiron Geraklga chorrahada uchragan ikki ayol - Ezgulik va Axloqsizlik - ulardan birini tanlashi haqi­da gapirishlari to’g’risida so‘z ketadi. Bu hikmatdagi axloqiy tan­lov, shubhasiz, Sokratning “o’rta yo‘l” varianti imkonsiz ekanligi haqidagi so’zlari to’g’riligini tasdiqlashi kerak. Ustoz shogirdiga ushbu darsni o‘zlashtirishni hamda unga kelajakda asqotib qoli- shi mumkin bo‘lgan narsalarni e’tibordan chetda qoldirmaslikni maslahat beradi. Ammo bahs oxirida Aristipp u bilan Kalliklga o‘xshab rasman kelishmaydi. Sokrat uchun kelishuv masalasi muhim bo‘lgan holda unga quyidagicha murojaat qiladi: “Men hozircha so‘zlarimni tasdiqlovchi yakka-yu yagona guvohni tasavvur qila olmayapman, seni esa suhbatimizda hech qanday muvaffaqiyatga erishmading, deb hisoblayman”40.

40 Платон. Диалоги. - М.: Мысль, 1986. - Горгий. - С. 472.
41 Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях знаменитых фило­
софов. - М.: Мысль, 1979. - II. - С. 65.
42 Ксенофонт. Воспоминания о Сократе. - М.: Наука, 1993. - II. - С. 1, 25.

Ushbu dialogda Aristippning hayotiy pozitsiyasi qanchalik haqqoniy yoritilgan, degan savol alohida e’tiborga loyiq. Bunda Diogen Laertskiy o‘zining shubhasini keltirib o‘tgan holda so‘zlaydi: “Ksenofont Aristippni yoqtirmagan: shuning uchun ham u Sokratga Aristippga qarshi yo‘naltirilgan va lazzatlanishni qoralash ko‘rinishidagi muloqotni yozib bergan”41. Bizning fikrimizcha, Ksenofontning Aristippga nisbatan bo’lgan salbiy munosabatini yashirmaganiga qaramasdan, xususan, Sokratning shogirdi deb atamagan holda, u uning so‘zlarini o‘zi o‘ylab topmay, ularni qanday tushunsa, shunday yetkazgan. Bu haqda, masalan, ikki muallifning Aristipp shaxsiga bergan baholarining o‘xshashligi aytib turibdi. Shunday qilib, Gerakl haqidagi hikoyatda Axloqsizlik yo’lidan, Ksenofont fikricha, Aristipp ketyapti, qahramonga so‘zlaydi: “...Qo‘rqma, men seni bu vositalarni qo‘lga kiritish uchun mehnat hamda jismoniy va ruhiy iztiroblar yo‘li orqali olib o‘tmayman; yo‘q, sen boshqalar ishlab topayotganidan foydalanasan, yashash uchun vositalarni hech nimaga qaramasdan topasan”42. Diogen Laertskiy Aristipp 
70



haqida norozilik kayfiyati bilan emas, balki hayratlanish bilan yozadi: “U vaziyatdan kelib chiqqan holda o’z rolini ijro etib, istagan joy, vaqt yoki insonga moslashish qobiliyatiga ega edi. ...U shu lahzada imkoni bo’lgan narsadan lazzatni ajratib olar edi hamda imkonsiz bo’lgan lazzatlarni qidirib o’tirishga mehnatini sarflamas edi”43.

43Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях знаменитых философов. 
- М.: Мысль, 1979. - II. - С. 66.
44 Tsouna V. “Cyrenaics and Epicureans on Pleasure and the Good Life: The 
Original Debate and Its Later Revivals,” Strategies of Polemics in Greek and 
Roman Philosophy. Series: Jerusalem Studies in Religion and Culture. - 2016. - 
V. 21. - Р. 113-114.
45 Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях знаменитых философов.
II. М., Мысль, 1979. - С.75.

Albatta, bu yerda Aristippning falsafiy qarashlari oxirigacha ochib berilmagan, jumladan, dialog suhbat haqidagi xotiralarga tayanib yozilganligini hisobga olish kerak. U eramizdan avvalgi 403-yildan kech bo’lmagan vaqtda bo’lib o’tgan. Bu vaqtda uning muallifi Afinani tark etgan edi. Ksenofont yoritib bergan Aristipp obrazi orqali biz u haqda hayotni bag’oyat sevuvchi hamda insonning nozik taraflarini bilimdoni sifatida tasavvurga ega bo’lamiz. Bu uning an’anaviy qabul qilishlariga mos keladi, kirenaiklar falsafasini o’rganuvchi zamonaviy tadqiqotchi ham buni ma’qullaydi. “Hech nimaga qaramasdan, - yozadi u Aristipp haqida, - u lazzatni axloqiy maqsad deb yaqqol tasavvur qilganligi - “imkoni boricha yengil va yoqimli” yashagani, o’zini lazzatli taomlarga, ichimlik va kiyimlarga bag’ishlagani, mashhur Laida xizmatlaridan foydalangani orqali tasdiqlanadi”44. Shuni ta’kidlash lozimki, o’zining getero Laida bilan bo’lgan aloqasini oqlash maqsadida Kirena maktabining asoschisi falsafaga mashhur iborani kiritdi: “...Eng yaxshisi lazzatlanishdan o’zini tiyish emas, eng yaxshisi bu unga tobe bo’lmasdan, ustidan hukmronlik qilishdir”45. Bu falsafiy va hayotiy qarash Aristippda Sokrat bilan bo’lgan ko’plab suhbatlar ta’siri bo’yicha “o’rta yo‘l”ning axloqiy o’ziga xosligi haqida yillar mobaynida fikr yuritish natijasida paydo bo’lgan bo’lishi mumkin.

71



Sokrat har bir opponenti bilan bahsda g’olib bo’lib chiqadi. Bu suhbatlarning boshqacha yakuni bo’lishi ham mumkin emas edi, chunki ularni bizgacha unga sodiq bo‘lgan shogirdlari yetkazganlar. Biroq hozirgi zamon o’quvchisi uchun Sokrat mantig‘i mukammal ko‘rinishga ega emas. Afinalik faylasuf ayrim hollarda suhbatdoshi qisman fikriga qo’shilgan bo’lsa ham, umumlashtirib yuborishini, keyinchalik esa o’ziga o’zi qarshi chiqayotganlikda ayblashini (Kallikl bilan suhbatda) yoki haqiqiy hayotdagi dalillar bilan muhim bo’lgan soha argumentlarini qo’shib yuborishini (Aristip bilan suhbatda) ilg’ash qiyin emas. O’z-o’zidan shunday taassurot paydo bo’ladi, Sokrat sofistlarning hiylalaridan juda yaxshi xabardor bo’la turib, tajribali bahs yurituvchi san’ati bilan vaziyatlarda qo’llashi mumkin bo’lgan.Mana shu bahslarning mazmunini tashkil qiluvchi qism sifatida kirgan erkinlik haqidagi diskursda Sokrat, asosan, muhokama qilinayotgan tushunchalar definitsiyalariga katta urg’u bergan holda yoki erkinlikka hech qanday umumiy ta’rif bermasligini yoxud uni “qarama-qarshi” usuli bilan xarakterlashini e’tibordan chetda qoldirib bo’lmaydi. To’g’ri, Isokrat, Ksenofont, Platon asarlarida Sokratni inson erkinligini “гукрат£1а” kabi, ya’ni o’z ustidan hukmronlik qilish, o’zini nazoratda ushlash sifatida tushunish ko’rinishidagi belgilarni uchratishimiz mumkin. Biroq nima yoki kimning boshqarilishi holatini bildiruvchi ёукрат^ sifatida faylasufning o’zi keltirib chiqarganmi yoki unga yangi mazmun shakllantirganmi yoxud u Sokrat nutqlari ta’sirida uning shogirdlari tomonidan kechroq yaratilganmi yoki yo’qmi ishonch bilan tasdiqlab bo’lmaydi46. Masala yana bir narsada muammoli, masalan, Platonning turli dialoglarida o’z ustidan hokimiyat bilan erkinlik atamalari o’zaro munosabati turlicha tushuniladi. “Gorgiy”da bu tushunchalarni u yaqinlashtirgandek ko’rinadi hamda o’z ustidan hokimiyatni “tiyilish, o’zini boshqara olish ko’nikmasi, o’zining lazzatlanishi 
46 Кдранг: Jaeger, W. Paideia: The Ideals of Greek Culture. Volume 2: In Search 
of the Divine Centre. New York and Oxford 1943. - Р. 52-57.

72



va istaklarning egasi bo’lish”47, deya xarakterladi. Ammo “Menon”da Sokrat, ko‘rinishidan, ularni o‘z suhbatdoshiga aytgan holda ajratadi: “Lek endi sen erkinligingni yo‘qotmaslik uchun o’zingni qo‘lga olmay, mening ustimdan esa hukmronlik qilmoqchi ekansan va bo’ysundurasan...”48. Bundan tashqari yana “Xarmid” dialogi ham mavjud, unda o’zini qo’lga olishga yaqin bo’lgan “owcppoouvq” tushunchasi haqida gap ketadi. U alohida ma’noga ega, insonga nima yaxshi, nima yomonligini baholashga va shuning asosida to’g’ri yo’l tutishga yo’l beruvchi bilim kabi ta’riflanadi49.

47 Платон. Диалоги. - М.: Мысль, 1986. - Горгий. - С. 491.
48 Платон. Диалоги. - М.: Мысль, 1986. - Менон, 86d. - С. 352.
49 Платон. Диалоги. - М.: Мысль, 1986. - Хармид, 164d-169b - С. 262.
50 Кдранг: Виндельбанд В. О свободе воли. - Санкт-Петербург, 1904. - С. 6.

Demak, Sokrat pozitsiyasini yaxshiroq tushunishga yon- dashuv quyidagilarni e’tiborga olishni talab etadi. Ya’ni, qadimiy an’analarga ko’ra, u antik falsafa rivojida yangi bosqichni yo’lga qo’ygan mutafakkir sanaladi. Ilk asoschini roli uni “o’tish turi” ko’rinishidagi mutafakkir qilib qo’ydi. Uning qarashlari o’tmish va kelajak dunyoqarashlarini moslashtirishi shart bo’lgan. Bu munosabatda Sokratni, o’zida ham faylasufni, ham donishmand- ni jamlagan Fales bilan taqqoslash mumkin. Shu sababli falsafiy masalalarni qo’yish va yechishda u bir tomondan novator ko’ri- nishida, boshqa tomondan konservator sifatida chiqishini kutish tabiiy holdir.Bu to’liq shaklda Sokrat inson erkinligini qanday tushungan- ligiga tegishlidir. Bir tomondan, u adolatsiz ish tutayotgan inson qanchalik ixtiyoriy harakat qiladi, iroda erkinligi masalasining ilk ko’rinishlarini nimada ko’rishi mumkin kabi muammolarni yechishga harakat qilgan birinchi antik faylasuf bo’lgan50. Bosh- qa tomondan, Sokrat berilgan masalaning yechimini ezgulik va yovuzlikni bilishga olib borgan. Jumladan, u “Hech kim o’z xohi- shi bilan yovuzlik qilmaydi” fikri “o’zingni angla” degan qadimgi iborada asl ma’nosini topgan. Qanchalik g’ayrioddiy bo’lmasin, irodasining zaifligiga (акраоча) yo’l qo’ymagan, ikki yovuzlik- dan beozzorog’i tanlovini ko’rib chiqqan holda, inson o’z xohishi- 
73



ga ko’ra yovuzlikni tanlashi mumkinligini u inkor etadi. Uning insonlarni real xulqiga qarama-qarshi turuvchi yondashuviga norozilik, zamonaviy tadqiqotchining fikricha, Aristotelni qu- yidagi holatga olib keldi: “O’zining mashhur mulohazasida “akra- siya” yoki chalkashliklarga olib boruvchi “iroda zaifligi” nomli keltirilayotgan hodisa Sokrat pozitsiyasiga aniq zarba bo’ladi”51. Afinalik faylasufning nuqtayi nazari bo’yicha, oliy ezgulikni bi- lishning o’zi yetarli, inson uni tanlashi uchun uni an’analarga sodiqligi aksini polis manfaatini alohida fuqarolarning shaxsiy manfaatlaridan doimo ustun qo’yishida ko’rish mumkin.

51 Frede M. A Free Will. Origins of the Notion in Ancient Thought. - London, 
2011. - Р. 22.
52 Столяров А.А. Свобода воли как проблема европейского морального 
сознания. - М., 1999. - С. 35.
53 Платон. Диалоги. - М.: Мысль, 1986. - Горгий. - С. 468.

Shuningdek, Sokrat fikricha, erkinlik “substansional” xarak- ter emas, agar shunday atash joiz bo’lsa, “atributiv” xarakter kasb etishini tan olish zarur. Bunday munosabatni u shogirdi Platonga qoldirgan. U uchun “erkinlik subyekt avtonomiyasida emas, balki ma’lum bir holatda - aynan bilim va oliy ezgulik- ka aloqadorligida o’z aksini topadi”52. Erkinlikni o’sha vaziyat- da faqat insonni polisdan ajratish ma’nosini beruvchi “subyekt avtonomiyasi” sifatida Sokrat hushyor, hatto, unda anarxik xo- hish-istaklarni fuqaroviy tafakkur ustidan g’olibligini ko’rib, uni dushmanlarcha qabul qilar edi. Buni uning suhbatdoshlari his qilishardi. Masalan, sofist Pol unga aytgan: “Seni eshitib Sokrat, erkinlikni sen shaharda o’zing nima xayolinga kelsa, shuni qilish sifatida umuman qabul qilmasding, ularning aksinchasi maqbul sen uchun”53. Sokrat “kuchli shaxs” atamasining apologeti Kallikl bilan muvozanatdagi lazzatlanishlarning tarafdori Aristipplar- ni tafakkur va ezgulik yo’lidan adashgan insonlar sifatida hi- soblagan holda, o’rtasidagi farqni ko’rishi tasodif emas. O’zining tafakkurga “sig’inish”i bilan u Aristipp insonga tashqi olamning bezovtaligi va tashvishlariga qaramasdan o’zligini saqlab qo- lishga imkon beruvchi lazzatlanishlarda ruhiy erkinlik topganini 

74



sezmagan54. Aynan mana shunday erkinlikni boshqa intellektual ko’rinishda bo’lsa ham Sokratning o’zi juda ham qadrlagan.

54 Кдранг: Лосев А.Ф. История античной эстетики. - М., 2000 - Том 2: 
Софисты. Сократ. Платон. - С. 127-129.
55 Платон. Собрание сочинений: в 4-х т. - М.: Мысль, 1990-1994. - Апология 
Сократа, 29d. - С. 830.

Sokratning erkinlikka bo’lgan munosabatida ziddiyat ko’zga tashlanadi. U birmchi bo’lib, Afina fuqarosi sanalardi, ammo uning suhbat olib borish usul va xulosalari an’anaviy polis qa- rashlariga qarama-qarshi chiqardi. Faylasuf uning faoliyati muhim davlat ahamiyatiga egaligida qat’iy turardi va bir vaqt- ning o’zida davlat ishlari bilan shug’ullanishdan qochardi, polis qonunlarining ustuvorligini tan olardi, shu bilan birga, o’zining “xudo”sining ovoziga quloq solish huquqini himoya qilardi. Sud- da undan o’z aybini tan olishini so’raganlarida Sokrat afsusni emas, balki afinaliklar oldidagi burchini bajarishi ko’rinishida o’zining huquqi borasidagi qat’iy fikrini ko’rsatdi. U buni tafak- kur va xohish-irodasini qo’llanishi orqali bajarish deb tushungan va o’zini an’analarga sodiqligi orqali emas, balki shaxsiy fikrning chinligi orqali oqlagan. Bu haqda u fuqarodoshlariga shunday degan: “Sizlarga turli yaxshiliklarni tilash - Afina er-yigitligini tilayman hamda sizlarni sevaman, lek sizlardan ko’ra xudoga qu- loq solaman va menda nafas va qobiliyat bor bo’lgan paytgacha falsafa yuritishdan, kimni uchratsam, sizlardan qay biringizni fikringizdan qaytarish va o’zgartirishdan to’xtamayman...”55.Shunda quyidagi paradoksal vaziyat yuzaga keldi: hayot mazmunini ushbu polisning oliy manfaatiga xizmat qilishda ko’rgan insonni polis fuqarolari “yoshlarni buzishi” borasida sud qilishdi! Natijada Afina sud boshqaruvchilari ayblanuvchi ishini mohiyatan hal qilish qolib, uning ularni hayot tarzlari borasidagi tanqididan o’zlarini himoya qilishga majbur bo’lgan holda Sokratni o’lim jazosiga hukm qilishdi. Mashhur faylasuf shavqat qilishlarini so’rash va o’lim jazosidan o’zga yurtlarga qochishni qabul qilishni istamagan holda zahar to’la jomni sovuqqonlik bilan qabul qildi va o’z nomini abadiy haqiqat izlovchilar ro’yxatiga kiritib qo’ydi. Biroq shunday savol 
75



tug‘iladi: agar fikri o’zgaruvchan fuqarodoshlari Sokratni davlat yuqorisiga olib chiqib qo’yganlarida u kim bo’lar edi: erkinlik himoyachisimi yoki uni badarg’a qiluvchimi? 0‘z istaklaridagi muvozanatni ko’tarish, ehtiroslar ustidan tafakkur, nazorat, o’z- o’zini qo’lga olish, inson axloqiy o’z-o’zini mukammallashtirish sifatida kabi fikrlar so’zsiz eng yuqori baholarga loyiq. Ammo hukumat tomonidan vakolatga ega shaxslar boshqaruvi ostida davlat siyosati darajasida bunday “paydeya”ni qurish, ko’rinib turganidek, erkinlik chegaralanishiga olib keladi. Insonning shakllanishi bir tomonlama xarakterga ega. Bu ko’rinishdagi pedagogika tanqidi esa axloqiy va siyosiy imkonsizlikka aylanadi. Bunda Sokrat ma’qullagan qadimgi Spartadagi fuqarolarning tarbiyasi guvohlik beradi.Siyosat sohasidagi erkinlikning fuqaro majburiyati va mas’uliyati bilan o’zaro aloqadorligi to’g’risidagi tasavvurlar shakllanadi, deb ta’kidlashimiz o’rinli bo’ladi. Jumladan, Sokrat birinchilardan bo’lib, erkinlikda axloqiylik bilan siyosiylikni, jamoaviylik bilan individuallikning ajralmas va birdamligiga, uning ijodiy xarakteri hamda tanlov bilan aloqadorligiga e’tibor qaratadi. Sokratning qarashlari tahlili axloqiy tanlovsiz hamda axloqiy normalarga itoatsizlik bilan erkinlikni anglash ilojsizdir. Inchinun, insonlar ularning axloqiy qarashlarini ko’rsatuvchi idrok etish qobiliyatiga ega, u ezgulik bilan yovuzlik o’rtasidagi tanlovda ko’maklashadi. Inson tanlov vaziyatiga tushgan paytida Sokrat naznida u faol mavjudot ko’rinishiga keladi, shu tufayli ham u bo’lishi mumkin bo’lgan alternativalarga duch keladi. Shu bilan birga, inson qiladigan tanlov asosida mas’uliyat hamda axloqiy baho yotadi: “Ezgulik bilan yovuzlik o’rtasidagi tanlovda yanglishadiganlar mas’uliyatni yetarli darajada anglamaganlar hamda xato harakatlarni amalga oshirganlar”56.
56 Брамбо Р.С. Философы Древней Греции. - М.: Центрполиграф, 2002. - С. 
183.

Inson muammolarining axloqiy jihatlarini o’rganar ekan Sokrat erkinlikni nafaqat tanlov, balki ezgulik, yaxshilik, axloqiylik bilan ham bog’lagan. Sokrat etikasi pozitsiyasidan 
76



erkinlik refleksiyasida individuallik va jamoaviylik simbiozi vujudga keladi. Ilk bora inson erkinligi o’z chegaralarini boshqa bir inson erkinligi chegarasigacha borib tugata oladi, degan fikr shakllanadi.Sokratning bu kabi erkinlikni axloq bilan bog’lashi o’ziga xos ma’noni keltirib chiqargan. Insonning erkinligi jamiyat qonun-qoidalariga bo’ysungan holda axloqiy kategoriyalardan biri bo’lgan ezgulikka intilish bilan aloqador. Shunday ekan, individ o’zining xususiy, moddiy ehtiyojlaridan ozod bo’lib, komillikka intilishi haqiqiy absolyut erkinlikka bo’lgan yo’lni bosib o’tish bilan tenglashtiriladi. Bu kabi g’oyalar tasavvuf ta’limotining ayrim qarashlari bilan mos kelishini anglash qiyin kechmaydi.Mamlakatimizda ham xalqimizga erkinlikni aynan odob- axloq qoidalari bilan birgalikda uyg’unlashtirish xos. Yoshlar o’z istaklarini kattalar bilan maslahatlashgan holda bajarishlari, ularni xatolarga yo’l qo’yishlari oldini oladi. Shu bois, erkinlikni ular aynan oila davrasida his qiladilar. Axloq qonuniyatlari u yerda juda yaxshi shakllangan. Shu asnoda, erkinlik tushunchasi yuzaki holatga kelib qolmaydi, uning asl ma’nosi ochiladi.Bundan tashqari, Sokrat maktablarining falsafiy ta’limotlar- ida, kiniklar va kirenaiklarda fuqarolar erkinligining boshqacha talqinlarini keltirib chiqarish mumkin. Kiniklar nuqtayi nazari bo’yicha inson o’z tabiatiga ko’ra gunohkor va zolim, shu tufayli u erkinlikni qo’lga kirita olmaydi. Bularning barini aybdori ta- biat ne’matlarining cheklanganligidir. Shu o’rinda “Gunohkor in­son o’z ehtiroslariga tobe va o’z qalbining eng qimmatli boyligi - erkinlikni yo’qotadi”57. Kiniklar maktabi vakillari sof erkinlik haqidagi savolni o’zining individual hayoti davomida sotsium oldidagi mas’uliyati orqali belgilashgan. Kiniklar pozitsiyasi bo’yicha avtarkiya sof erkinlik sanaladi. U shaxsning mustaqilligi va avtonomligini o’z ichiga oladi, ular esa “nodonlar ortidan qu- vayotgan ne’matlardan qimmatliroqdir”58.
57 Греческий мудрец Диоген. - М.: Посредник, 2010. - С. 37.
58 Антология кинизма. - М.: Наука, 1984. - С. 14.

77



Demak, erkinlikning tabiiy va tabiatan boshlang‘ich g‘oyasini kirenaik maktabi vakillari umumtenglik g‘oyasi bilan kelishtir- gan holda ilgari surishgan. Umumqabul qilingan madaniy va ax- loqiy normalarni inkor etgan holda kirenaiklar (Feodor, Gegesiy) ular inson tabiatiga zid keladi, degan fikrni ilgari surishgan. Eng mukammal ne’mat sifatida lazatlanish e’lon qilingan. Ularga eri- shish esa idrok va ezgulik orqali amalga oshadi.
Platon ta’limotida erkinlik dialektikasi. Sokrat maktab- lariga qarama-qarshi uning shogirdi Platon erkinlikni ideal dav- latdagi eydoslarni o’zida mujassam etgan holda talqin qilgan. Faqat sotsiumning bunday ijtimoiy ko’tarilishlar mavjud bo’lma- ganda va fuqarolarni guruhlarga bo’lish qonunlashtirilgan mo- delida erkinlik qat’iy ko’rsatmalar chegarasida faoliyat doirasini mo’ljallaydi. Shu o’rinda, “Davlat uchun haddan ortiq erkinlik haddan ziyod tobelikka aylanadi”59. Biroq Platonchilik pozitsiya- si bo’yicha davlat qonunlariga bo’ysunish zaruriyati tan olinadi. U o’z ichiga individ mas’uliyati va tanlov uchun taqdim etilgan variantlarni oladi. Platon fikri, “Qonun kuchga ega bo’lmagan hamda kimningdir hokimiyati qo’l ostida bo’lgan davlat barbod bo’lishga yaqinroqdir. Qayerda qonun bo’lsa, u boshqaruvchining hukmdoridir, ular esa uning tobesi, men davlatni saqlab qolish va ma’budlar davlatga bera oladigan har qanday ne’matlarning barchasini ko’zdan kechirib chiqmoqdaman”60. Jumladan, aynan qonun “erkinlikning yagona asl namoyoni”61 bo’lib turadi. Shun- day ekan, faqat erkinlikning mavjudligi borasidagi savollargina emas, balki u individga zaruriy ahamiyat kasb etadimi, qonun- chilikka bo’ysunish va davlat manfaatlarining ustunligi zaruriyati bilan qanday bog’langan, degan savollar ham tug’ilishi tabiiydir. Xususiylik munosabatida umumiylik dominantligini tan olgan holda Platon shunday xulosaga keladi, qonunga bo’ysunish va an’analarga sodiq qolish erkinlikka ehtiyoj qoldirmaydi, davlat manfaatlarining ustunligiga to’siq bo’ladi, isyon va bo’ysunmas- 

59 Платон. Собрание сочинений. В 4 т. М.: Мысль, 1994. - Т. 3. - С. 352.
60 Алексеев П.В., Панин А.В. Хрестоматия по философии. - М.: Проспект, 
2003. - С. 99, 519.
61 Платон. Диалоги. - М.: Мысль, 1986. - С. 22.

78



likka asos bo’ladi. Erkinlik eydoslari davlat sifatidir, shaxsning emas, davlat boshqaruvining ideal modeli imtiyozidir, individ- ning emas.Shunday qilib, Platon o’z falsafiy qarashlarida erkinlik dialektik xarakter kasb etadi. U o’z ta’limotidan kelib chiqib, g’oyalar va soyalar olamida erkinlik mavjudligini tan oladi. Biroq tushunchani salbiy tus olishi Platon ijodida yaqqol ko’zga tashlanadi. Demak, u erkinlikni inson uchun xavfli ta’siri, erkin tanlovdagi qiyinchilik va murakkablik, davlat va jamiyat faoliyatida negativ oqibatlarga olib kelishi borasidagi fikrlarga bir necha bor to’xtaladi.Jumladan, Platonning siyosiy qarashlari ustozi Sokratnikidan birmuncha farq qilgan. U Afinada o’rnatilgan demokratiya tu- zumini yoqlamagan. U yerdagi yunon polisi o’z fuqarolariga tak- lif qilgan huquq va erkinliklarni kuzatib, bu sohadagi ishlardan hafsalasi pir bo’lgan. Bunga Sokratning o’limi ta’sir etgan, deya taxmin qilish mumkin. Afinani u ideal davlat g’oyasiga mos deya hisoblamagan. Ustozining o’limidan so’ng Platon yunon polis- lari qatorida ajralib turgan va boshqa shahar-davlatlardan tub- dan farq qilgan Spartaga e’tiborini qaratadi. Spartaning tuzumi uning mukammal davlat elementlariga ko’p tomonlama mos ke- lishini tahlil qiladi.Spartada harbiy tartib-intizom hukm surgan. Polisning bu sohadagi ustuvorligi uning fuqarolari hayotining ilk paytidanoq erkinlik chegaralari qat’iyan belgilab qo’yilishiga sabab bo’lgan. Bunga misol qilib, oqsoqollar kengashi yangi tug’ilgan go’dak- ni yashash yoki o’limini hal qilishlarini aytish mumkin. Ya’ni, nimjon, kasalmand, biror nuqson bilan tug’ilgan bolalar, aynan, ularning qarori bilan tog’ning baland cho’qqisidan jarlikka uloq- tirilgan. Bu davlat uchun faqat sog’lom va baquvvat fuqarolar va harbiylar kerak bo’lgan. Ularda shaxs, jinsidan qat’i nazar, jami- yatda teng ko’rilgan. O’zi tavallud topgan oilada tarbiya ko’rish 7 yoshgacha belgilab qo’yilgan. Shu yoshga yetgan qiz va o’g’lonlar maxsus qo’shin lagerlari sanalgan algellalarga harbiy san’atdan ta’lim va tarbiya olishlari uchun jo’natilgan. Faqat Spartadagina jins bo’yicha tengsizlik kuzatilmagan. Har bir spartan u xoh ayol, 
79



xoh erkak bo’lsin polis tartib-qoidalariga birdek amal qilgan va harbiy saboqlarni teng ravishda o’zlashtirgan. Balog’atga yet- gan har bir fuqaro polis hayotining har jabhasida o’zining faol harakati bilan ishtirok etgan. “Likurg... hamshaharlarga bosh- qalardan alohida yashashni bilmaslik va istamaslikni o‘rgatdi. Ular, aksincha, asalarilarga o‘xshab har doim birga o‘z boshqa- ruvchilari atrofida yashashlari zarur edi...”62, degan so’zlar aynan Spartaning sotsial tuzumiga Plutarx tomonidan berilgan ta’rif sanaladi.

62 Плутарх. Избранные сочинения / Пер. с древнегреч. Т.Сидаш. - СПб.: Изд- 
во Санкт-Петербургского университета, 2008. - С. 116.
63 Платон. Сочинения в четырех томах / Под общ. ред.А.Ф. Лосева, В.Ф. 
Асмуса. - СПб., 2007. - Т.3., Ч.1. - С. 629.

Spartaning ijtimoiy holatidan ruhlangan tarzda Platon “Davlat” nomli asarining ayrim joylarini aynan ulardan namuna olib yaratadi. Uning ideal davlatida inson erkinligi chegaralanadi. Fuqarolar sotsial tabaqalanishga uchraydi. Bu tabaqalanish uch turkumdan tashkil topadi: soqchilar, jangchilar va oddiy insonlar. Platon iloh odamlarni uch xil turdagi jismdan bunyod etganligini ta’kidlagan holda, ularni eng yaxshilari sanalgan faylasuflar va soqchilar - oltindan, salkam darajada yaxshilari, ya’ni jangchilar - kumushdan, jismoniy mehnat bilan shug’ullanadigan oddiy xalq - mis va temirdan ishlangan63, deya tasniflaydi.Davlat boshqaruvi haqida so’z ochganda uning o’ziga xos yon- dashuvi paydo bo’ladi. Unda Platon “yolg’on”ni hukmatga beril- gan muhim imtiyoz deb hisoblagan. Aynan shu “yolg’on” tufayli hukamat fuqarolarini o’z aqidalariga, g’oyalariga, ideallariga er- gashtiradi hamda ular tomonidan qabul qilinishini yengillashti- radi.Platonning “Davlat” asarida keltirilgan siyosiy-ijtimoiy ko’rinishdagi ta’limotiga e’tibor qaratganimizda hukumat boshida turuvchilar, ya’ni faylasuflar va soqchi, harbiylar kamoliga katta urg’u berish kerakligini aytib o’tganiga guvoh bo’lamiz. U davlat boshqaruvini faqat donolik va aql-zakovat sohiblari bo’lmish faylasuflarga ishonib topshirish zarurligini asoslashga intilgan. Borliq, koinot va atrof-muhitdagi narsalarning, 
80



tushunchalarning asl ma’no-mazmunini, mohiyatini faqat faylasuflar anglash, idrok etishga qodir. “G‘or” allegoriyasi bejizga Platon ta’limotida qo'llanilmagan. “G‘or” obrazi bilan faylasuf o'rab turgan moddiy dunyoni tasvirlaydi. Aynan shu obrazda “soyalar olami” degan atama qo'llaniladi. “G‘or” tasvirida faylasuflar bilan oddiy insonlarning farqi yorqin ochib beriladi. Oddiy odamlar aynan shu moddiy olamning asirlaridir. Ularning dunyoqarashlari mana shu “g‘or” devorlari chegarasidan tashqarigacha kengayish qobiliyatiga ega emas. Shu dunyoga asir insonlar haqiqiy olamdan, ya’ni “g‘oyalar olami”dan tushgan nurdan paydo bo'lgan soyalarnigina haqiqat deb biluvchilar sanaladi. Faylasuflar esa bu yolg'on dunyo ekanligini biladigan, bu “g'or” chegaralaridan tashqariga chiqish imkoniyatini qo'lga kirita oladigan, tutqunlikdan ozod bo'lib, chin “g'oyalar olami” nurlaridan bahramand bo'lish hamda uni ko'zni achishtirib, namlantiruvchi yorug'ligiga chidashni uddasidan chiqadigan shaxslar sanaladi.Gap erkinlik haqida ketganida faylasuflar boshqa davlat fuqarolariga nisbatan ancha-muncha erkin hisoblanadilar. Ularning yuqori darajadagi erkinliklari haqiqatga intilish orqali belgilanadi. “Soyalar olami”dan chiqqan faylasuflar “g'oyalar olami”da butunlay qolisha olmaydi. Qo'riqchi va soqchiga aylanuvchi faylasuf g'orga qaytib kirishga hamda haqiqat quyoshini hech qachon ko'rmaganlar orasida yashashga64 majburligi alohida e’tiborga olinadi. Platon fikricha, aynan faylasuflar haqiqatni unga erisha olmagan oddiy odamlarga yetkaza olish, bu yolg'on dunyo ekanligini ularga tushuntirish imkoniga egalar.

64 Murray G. Five Stages of Greek Religion. - New York: Mineola, 2002. - Р 114.

Erkinlikka aksiologik tomondan yondashadigan bo'lsak, turli davr, diniy e’tiqod, mamlakatlarga tegishli bo'lishlaridan qat’i nazar, asrlar davomida insonlar uchun eng qadrli ne’matlardan biri doim erkinlik bo'lgan. Hozirgi davr bu g'oyaga juda katta e’tibor qaratgan. Uning o'rni va ahamiyatini yuqori darajalarga, cho'qqilarga olib chiqib qo'ygan. Shu o'rinda 
81



“erkinlik” tushunchasini tushuntirishda bir xil mazmun kelib chiqmasligini aytib o’tish darkor. Ularning farqi sezilarli holatda bo’lishini ilg’ash qiyin emas. Bu masalaga yechim topishda Platon qarashlariga e’tibor qaratishimiz kerak. Uning nuqtayi nazari bо‘yicha, erkinlikning bir-biriga mos ma’nolarini mazmunan shakllanib kelgan tarixiy yondashuvlardan qidirish foydadan holi bо‘lmaydi. Platoncha an’anani turli sohalarga kirib borganini Bertran Rassel o‘z kuzatuvi asosida tushuntirishga harakat qilgan hamda o'zi yashagan davrda mavjud bо‘lgan sotsial davlat (bu yerda Sovet Ittifoqini nazarda tutgan) unga Platon utopiyasini yodga solishini aytib о‘tgan65.

65 Социализм // Философский энциклопедический словарь. - М., 2002. - С. 
428.
66 Новейший философский словарь / Под ред. А.А. Грицанова. - Минск, 
1999. - С. 608.

Zamonamiz ruhiyatidan kelib chiqqanda, zamonaviy g‘arbiy jamiyat tamoyili individning xususiy erkinligiga e’tiborini qaratadi. Platonning “Davlat” asarida esa jamiyat uchun asosiy e’tibor adolat g‘oyasiga berilgan. Shuningdek, biz Platonning “erkinlik” tushunchasi bо‘yicha mulohazalarini zamonaviy fikrlar bilan o'xshash va farqli tomonlarini aniqlashga harakat qilamiz. Shu bilan birga, uning aynan Platon qo'llagan asosiy aloqalarini, mutafakkirning qarashlarini umumiy muammoli maydonda transformatsiyaga uchraganini ochib berishga harakat qilamiz.Yangi falsafiy lug'atda keltirilgan talqin bo'yicha, erkinlik - “faoliyat imkoniyatini va tashqi belgilangan maqsad bo'lmagan sharoitlarda xulqini aniqlovchi subyekt qatorining madaniyat universaliyasi sanaladi...”66. Demak, unga bo'lgan turli-tuman munosabatlar ichidan o'xshash, qisman o'zlashtirilgan “erkinlik” tushunchasi ta’rifini ham kuzatish mumkin. Buni o'tgan asrda mavjud bo'lgan ideologiya tanazzulidan avval, asosan, erkinlikni aynan platoncha salbiy tushunish, jamiyat tizimiga, kollektivizmga qarshi qo'yish kabi yondashuvdagi g'oyalar ilgari surilganida ko'rish imkoni mavjud.Aynan o'tgan asrda yashab, izlanishlar olib borgan faylasuf V.S.Solovev Platon ijodi bilan tanishib, erkinlik to'g'risidagi 
82



qarashlarini tahlil qilgan holda, quyidagi fikrlarni o’z xulosasi sifatida bildirgan: “...ruhiy ezguliklar tabiatidan majburiy bo’lishi mumkin emas. Bu ezguliklar insonda ikkita: yaxshilik, ya’ni bizning irodamizning o’z-o’zidan ichki joylashuvi hamda chinlik (yoki huquqiylik), ya’ni bizning aqlimiz bilan qanday bo’lsa shunday haqiqatning ichki kelishuvi. Bu tasniflardan shuni tushunish mumkinki, erkinlik yoki nomajburiylik u yoxud bu mavjudlikdagi ruhiy yoki ichki ezgulikka kiradi”67. U “tanlov erkinligi” tushunchasini batafsil, aniq yoritish insonlarga mushkullik tug’dirishini ta’kidlaydi. Jumladan, V.S.Solovevning erkinlik masalasi individual mavjudlik bilan universal mavjudlikning, xususiy borliq bilan umumolamiy borliqning asl munosabati borasidagi savolga olib borishiga iymoni komil bo’lgan68.

67 Соловьев В.С. Соч.: В 2 т. - М., 1990. - Т. 1. - С. 455.
68 Соловьев В.С. Соч.: В 2 т. - М., 1990. - Т. 1. - С. 456.
69 Поппер К. Открытое общество и его враги: В 2 т. - М., 1992. - Т. 1. - 448 с.
70 Кант И. Соч.: В 8 т. - М., 1994. - Т. 3. - С. 285.

Bundan tashqari, Platonning erkinlikka oid qarashlari bilan tanishib, uni teleologik yondashuv asosida talqin qilgan fayla- suflar ko’pchilikni tashkil etadi. Bu holatda boshqa davrlarda yashab o’tgan mutafakkirlarning baholari bir-biridan tubdan farq qilib, masala ilk qo’yilishidan boshlab qarashlarning qutbiy qarama-qarshilikka uchraganini sezish qiyin emas.Jumladan, Karl Popper Platonni to’g’ridan to’g’ri totalitarizm tuzumiga asos bo’lib xizmat qilgan g’oyalar ijodkorlaridan biri, deb ataydi69. K.Popper o’z ishlarida individ qadriga oid masalaga ko’p marotaba to’xtalgan. Shundan kelib chiqib, u faylasufning insonga emas, davlatga xos, degan fikrlariga qarshi chiqadi. Platon umumiy davlat manfaatlari hammadan ustun qo’yadi. K.Popper individning erkinligini jamiyatdan ajratadi.Aksincha, I.Kant bu fikrlarni yoqlamay, Platon jamiyati “...qonunga muvofiq tarzda har bir inson erkinligi qolgan boshqalarniki bilan to’la mos ko’rinishdagi anchayin insoniy erkinlik...”70ka asoslangan, deb hisoblaydi. Fikrlarini davom 
83



ettirgan tarzda, bu davlat tizimini istalgan davlat konstitutsiyasini tuzishda asos qilib olish zarurligini alohida ta’kidlaydi.G.V.Leybnits: “Platonda eng ajib narsa... uning ruh o’z-o’zini harakatga keltiruvchi substatsiyadir... materiyaga qarama-qarshi bo’lgan faollikning boshlang’ichidir degan ta’kidi sanaladi...”71, degan so’zlarida Platon talqinidagi ruh substansiyasining erkin tasvirlanishi va materiya uning zid ma’nodagi sifatiga egaligini nazarda tutadi.

71 Лейбниц Г.В. Соч.: В 4 т. - М ., 1982. - Т. 1. - С. 192.
72 Ницше Ф. Соч.: В 2 т. - М., 1990. - Т. 1. - С. 445, 446.
73 Шестов Л.И. Соч.: В 2 т. - М., 1993. - Т. 1. - С. 379.
74 Соловьев В.С. Соч.: В 2. т. - М., 1988. - Т. 2. - С. 624.
75 Платон. Законы. - М., 1999. - С. 693.

Platon g’oyalariga o’z munosabatini bildirgan Fridrix Nitsshe mutafakkirning falsafasi bilan tanishar ekan, uning shaxsini “qari odatiy sotsialist”72, degan ta’rif bilan baholaydi. Bundan F.Nitsshega uning erkinlikni jamiyatdagi shaxs uchun ortiqchaligi to’g’risidagi qarashlari yoqmaganligini xulosa qilishimiz mumkin. О‘zining “Insoniylik, haddan ortiq insoniy” asarida esa yunon faylasuflarini qattiq tanqid qilib, ularni “ruh tiranlari” deb nomlaydi.“Platon ta’limoti bo’yicha faylasuf soyalar olami chindek tuyuladigan g’ordan chiqib ketishni istaydi hamda ma’budlar o’zlarining chegaralanmagan erkinliklari bilan yashaydigan sha- roitga erishishni xohlaydi”73, degan fikrlarni Lev Shestov kito- blarida uchratamiz. V.S.Solovyev “Platon o’z ijodida Sokratning erkin fikrni ulug’lovchi kuylaridan past, quyi darajaga, inson us- tidan total nazoratni oqlovchi “Qonunlar” darajasiga tushib ket- gan”74, - deb hisoblagan. A.F.Losev qarashlarida Platon ishlariga nisbatan savol yuzaga keladi: Platon ta’limotining mohiyatida erkinlik joylanganmi yoki totalitarizm yotadimi? Javob quyidagi- cha ochib beriladi: Afinalik. Forslar, keragidan ortiq monarxiya 
boshlang'ichini sevib qoldilar, afinaliklar esa erkinlikni; shuning 
uchun ham na ularda, na bularda muvozanat uchramaydi75.Platonda erkinlikni tasodif sifatida tasavvur qilish holatlari ham kuzatilishini zamonaviy tahlillarda uchratish mumkin.

84



“Fedr”da qalblar g‘oyalar saltanatida yashagan holda, erkin tarzda “qandaydir tasodif” orqali jismga tushib qoladi. Shu tarzda qalb ontologik jihatdan tasodif bilan ta’minlanadi76. Qalb Platonda jism zindoniga tashlangan. Shu bois bu yerda, ya’ni mana shu dunyoda erkinlikning mavjud bo'lishi yetarlicha muammolidir.

76 Философский и культурологический феномен восточнохристианской 
цивилизации / Под ред. А.Н. Ерыгина. - Ростов н/Д, 2004. - С. 65.
77 Платон. Диалоги. - М., 2000. - Алкивиад 1, 122. - С. 201.
78 Платон. Диалоги. - М., 2000. - Менексен 238 с, d. - С. 100.
79 Драч Г.В. Рождение античной философии и начало антропологической 
проблематики. - М., 2003. - С. 181.

Platon ta’limotlarida erkinlik atamasi bo‘yicha tizimli konsepsiya mavjud emasligini yuqoridagi fikrlar tasdiqlab beradi. “Erkinlik” tushunchasi o'sha davrning o'zida Platon ta’limotida transformatsiyaga uchrab boradi, buning natijasida uning qarashlarida dialektik muhit paydo bo'ladi. Platonning erkinlik haqidagi qarashlari evolyutsiyasiga baho bergan V.S.Solovyev fikrini inobatga olgan holda, uning bosqichlariga qisqacha to'xtalib o'tamiz.
Ilk, ya’ni Sokrat bosqichi: bu paytda Platonda aynan Sokratcha tushunish ustuvorlik qiladi. Ya’ni, polisdagi qul ho- latiga qarama-qarshi keluvchi fuqaro ezguligi erkinlikni nam- oyon etadi. Mazmun jihatdan ijtimoiy-huquqiy ahamiyat kasb etuvchi erkinlikning ushbu aspekti mutafakkirning butun fal- safiy faoliyati davomida saqlanib qoladi. “Faqat erkin inson o'zining shiddati ustidan hukmron bo'lishi mumkin”77. Jum- ladan, “Yunonlar davlati ushbu erkinlikning o'ziga xos qadriyati orqali boshqa davlatlardan ajralib turadi”78. “Sokrat apologiya- si” asarida atama metafizik ma’noda kelganini uchratamiz. Na- faqat shu davrda, balki keyinroq yozilgan ko'plab dialoglarida ham ozod bo'lishning asosiy ko'rinishi qalbni tanadan ozod bo'lishida namoyon bo'ladi. Bu o'rinda orfikchilik-pifogorchilik an’analari ta’siri ilmiy izlanuvchi G.V.Drach79 tomonidan yaxshi ochib berilgan. Unda qadriyat munosabatidagi erkinlik yuqori bosqichni egallaydi.

85



Yetuklikka o'tish bosqichi: bu davr o’zida erkinlikka nis- batan salbiy munosabatlar yuzaga kelgani bilan boshqalaridan ajralib turadi. “Gorgiy” dialogida80 Sokrat sofistlar bilan bahsga kirishar ekan, erkinlikni barcha narsalarning mumkinligi sifa- tidagi talqinlarni qattiq tanqid ostiga oladi.

80 Платон. Философы Греции. Основы основ: логика, физика, этика. Платон. 
Аристотель. - М.: Харьков, 1999. - Горгий 452, 453. - С. 29.
81 Платон. Федон. Пир. Федр. Парменид. - М., 1999. - Теэтет 172 d - 173 
b - С. 229.
82 Кдранг: Brown E. Minding the gap in plato’s republic. - Washington: St. Louis, 
2004. - Р. 295.
83 Кдранг: Lubke D. Platon. - Leipzig; lena; Berlin, 1984. - Р 31.

Yetuklik bosqichi: Platon o’z kuzatuvlari asosida, huquq- shunoslardan farqli ravishda, falsafa bilan shug‘ullanayotgan yoshlar o’zlarida erkinlikni ham tarbiyalashadi81, degan fikrni “Teetet”da keltirib o’tadi. “Timey” nomli yana bir dialogida bu tushuncha barpo etuvchi tafakkur zaruriyatni qo’lga olishi ko’rinishidagi metafizik ma’noda o’z aksini topadi. Siyosiy-ij- timoiy ruhda yozilgan “Davlat” asari ideal jamiyatni qanday qurish kerakligi, unda fuqarolar pozitsiyasi qay holatda bo’li- shi zarurligi haqida gap boradi. Hokimiyat boshida keng dun- yoqarashga ega, narsalar mohiyatini anglay oladigan, nisbatan erkin motivatsiyalashgan jamiyat vakillari, ya’ni faylasuflar turadi82.Platon o’zi ishlab chiqqan ideal davlatdagi jamiyat uchun erkinlik qanchalik ahamiyatli ekanligini ta’kidlaydi. Ammo jami- yatga zarur erkinlik shaxsiy erkinlikni anglatmaydi. U bir indi- vidga berilgan ne’mat bo’la olmaydi, balki uni butun bir davlatga tegishliligini izohlaydi. Shunday bo’lsada, davlat markaziga erkin- lik qo’yilmaydi. Uning asosiy g’oyasini adolat etib belgilaydi. Bu masalani D.Lubke o’z ishlarida alohida yoritgan83. Davlat erkin- ligini ta’minlovchi vosita sifatida qonunlar nazarda tutilgan. Pla­ton nuqtayi nazarida, davlat boshqaruvining bosqichma-bosqich tahlilida erkinlik ahamiyati o’zgarishga uchrab boraveradi.Agar ularni ketma-ketlikda, ya’ni bir tuzum ikkinchisini qa- nday keltirib chiqarishi to’g’risida Platonning qarashlari orqa- li tasavvur hosil qilish mumkin. Xullas, ideal tuzumdan ilk bor 

86



chekinishning ko’rinishi timokratiya tuzumi bilan belgilanadi. Timokratiya boshqaruvi boyishga intiladi. Buning natijasida hokimiyat tepasiga boylar qatlami keladi. Bu ko’rinishdagi tu- zum oligarxiya ko’rinishini oladi. Qadriyatlar mezoni о‘zgaradi. Ya’ni, ezgulik о‘rniga boylik ulug‘lanadi. Bu esa ikki xil ko'rinish- dagi tabaqalanishni yuzaga keltiradi. Davlat boy va kambag‘al davlatlarga ajraladi.Ba’zan boshqaruvda kambag‘al qatlam boylar ustidan g‘a- labaga erishib, hammaning fuqaroviy darajalarini tenglashti- radigan vaziyatlar uchrashi mumkin. Mazkur kо‘rinishdagi holat demokratiyani shakllantiradi. “Demokratik inson” tushunchasi “erkin inson” tushunchasi bilan aynanlashib, davlatning о‘zida to‘laqonli erkinlik, ochiqlik va nima istasa shuni qilish imkoni- yati yuzaga keladi. “...Demokratik davlatda faqat erkinlik qancha- lar ajoyibligi va bu davlatda faqat o‘z tabiati bо‘yicha kim erkin bo'lsa, о‘shagina yashashi darkorligi haqida eshitasan”84, degan fikrlarni u “Davlat” asarida keltirib о‘tgan.

84 Платон. Филеб. Государство. Тимей. Критий. - М., 1999. - Государство 
562 b, с. - С. 350.

“Siyosat” asarida keltirilgan jumlalarda hokimiyat uchga ajratilishi kuzatiladi:• aristokratiya va oligarxiya, ya’ni kamchilik guruh boshqa- ruvi;• monarxiya, tiraniya, saltanat hukmronligi;• demokratiya - xalq, ko'pchilik boshqaruvi.Monarxiya boshqaruv holatiga qarab, ham o'ta og'ir, ham juda yengil ko'rinishda o'tishi mumkin. Demokratiyada esa na og'ir, na yengil boshqaruv vaziyati kuzatilishi amrimahol. Saltanat hokimiyati hammani markaziga chorlaydi - erkinlarni ham, tobelarni ham. Baridan to'g'ri foydalanib, ular baxtini ta’minlaydi.“Siyosat” asarida ontologik-kosmologik kontekstdagi erkinlik to'g'risida: “Xudo ba’zan Koinot harakatini unga o'zi aylanishini aytgan holda yo'naltiradi, ba’zan unga erkinlik taqdim etadi - qachonki, Koinotning aylanmasi vaqt o'lchamiga munosib ko'ri- nishiga yetganda; keyin bu harakat Koinot - tafakkurga ega tir- 
87



ik mavjudot bo’lgani uchun o’z-o’zidan ortga qaytadi...”85, degan qisqacha izoh keltirilgan.

85 Платон. Политик. Законы. Послезаконие. Письма. Сочинения платоновской 
школы. - М., 1999. - Политик 269 с, d - С. 18.
86 Платон. Политик. Законы. Послезаконие. Письма. Сочинения платоновской 
школы. - М., 1999. - Письма. - С. 507.

So'nggi bosqich (“Qonunlar”) bu davr Platonning “Davlat” asarida belgilangan fikrlar orqali davom ettiriladi. Individual erkinlik holati oldingisidan ko’ra anchayin muammoli tarzda aks etadi. Davlat faoliyatida boshqaruvchilar va bo’ysunuvchilarning mavjudligi, ularning vazifalari belgilab qo’yiladi. Shu bilan birga, boshqa asoslardan tashqari kim boshqarishga loyiqligini qismat aniqlaydi. Hokimiyat o’zida turli ko’rinishlarni mujassamlashtiradi. Bularga quyidagilar kiradi:• farzandlar ustidan ota-onalik hokimiyati;• kichiklar ustidan kattalar hokimiyati;• “oliyjanoblar” “oliyjanob bo‘lmaganlar”ni boshqarishi;• qullar ham o’z egalariga bo’ysunish;• nimjonlar kuchlilarga itoat etishi;• bilimsizlar bilimdonlarga bo’ysunishi.Platon hokimiyatda tiraniyaning o’rin egallashi ayni mud- daoligini to’g’ridan-to’g’ri aytadi. Bunda “tiran” so’zi yunonlar orasida har doim ham yomon ma’noda qo’llanilmaganini e’tibor- ga olish kerak.Ammo Platon, takroran aytish mumkinki, doimo inson yoki jamiyatdagi alohida bir shaxs manfaatini emas, balki davlat va jamiyatning umumiy, yaxlit foydasini ko’zlovchi g’oyalar taraf- dori bo’lgan. Albatta, bunda qonun davlat erkinligini anglatgan. Uning VIII maktubidan: “...Bo’ysunish kabi erkinlik ham, agar ular chegarani bosib o’tishsa, bu ulkan yovuzlikdir, shu miqdor- da ulkan ezgulik hamdir: xudolarga qullarcha bo’ysunish yaxshi, insonlarga esa yaxshimas. Idrokli insonlar uchun qonun - xudo, nodonlarga esa - lazzatlanishdir”86, degan satrlarini keltirish o’rinli bo’lar edi.Jumladan, mutafakkir falsafiy fikrlari tahlili chog’ida erkinlikning haddan ortig’i jamiyat halokatiga olib kelishi 
88



to’g’risidagi fikrlari, hozirgi davrgacha bo’lgan tarixiy tajri- badan kelib chiqqan holda, qanchalik haqiqatga yaqinligini ko’rishimiz mumkin. Hozirgi davrda ham yoshlar “erkinlik” tushunchasini har kim istagan ishini qilishi mumkin, degan tushuncha bilan aynanlashtirishadi. Ammo bu tarzda tushunish hamda shu yo’nalishda harakat qilish jamiyat parokandaligiga, boshboshdoqlikka, umumiy tizimning buzilishiga olib keladi. Bu yillar mobaynida shakllanib kelgan axloqiy prinsiplarga ham putur yetkazadi. Zero, har bir shaxs erkinligi boshqa bir shaxs erkinligi chegarasida tugaydi. Shu o’rinda Konstitutsiyamizning 20-moddasini keltirish joiz bo’ladi: “Fuqarolar o’z huquq va erkinliklarini amalga oshirishda boshqa shaxslarning, davlat va jamiyatning qonuniy manfaatlari, huquqlari va erkinliklariga putur yetkazmasliklari shart”87.

87 O’zbekiston Respublikasining Konstitutsiyasi. - T.: O’zbekiston, 2019. - 29 b.

Bulardan tashqari, birinchilardan bo’lib antik davrda falsafiy refleksiya pozitsiyasi orqali erkinlik ideal ko’rininishga ega bo’ladi. Uni nazariy konsept sifatida tahlil qilish orqali keyingi falsafiy an’analar tarmog’ini bergan holda, erkinlikni hukumat tomonidan cheklov zaruriyati pozitsiyasidan turib, erk chegaralari to’g’risida savol qo’yiladi. Erkinlikni ideal sifatida, shu bilan birga, davlat qonun-qoidalari orqali shaxsning uyg’unlikka intilishi sifatidagi tahlili jarayonida Platon ushbu tushunchani madaniyat universaliyalari ko’rinishida o’ziga xosliklarini namoyon etadi. Erkinlik haqidagi tasavvurlar jamoa manfaatlari xususiy manfaatlardan ustun bo’lgan holdagi nazariy ideal qurilma ko’rinishida tasvirlanadi. Siyosiy falsafa kontekstidagi ideallar bilan erkinlikni bog’lar ekan, Platon va uning izdoshlari ushbu tushunchani axloqiy tarafdan tahlil qilishgan.
Aristotel qarashlarida inson erkinligi. Aristotel o’z ishlarida erkinlik atamasini o’ziga xos yondashuv bilan ko’rib chiqadi. Uning asar va ta’limotlarida erkinlik so’zi turli sohalarda, turli ko’rinishda aks etadi. Falsafiy qarashlari joy olgan “Metafizika” asarida Aristotel donishmandlikni talqin qilish jarayonida bu donolik xislatini nazariya (“theoretikai” - 

89



teoretika) ilmiga mos kelishini aytib o’tadi. U ushbu ilmga yuqori baho berib, uni yuksaklarga ko’taradi. Uning faoliyatini esa erkin sifati bilan ta’riflaydi: “...Boshqalar uchun emas, balkim faqat o‘zi uchun o‘zi yashaydigan insonni erkin deb aytsak, unda xuddi shuningdek ushbu ilm ham yagona erkin ilmdir, ya’ni u faqat o‘zi uchungina mavjud sanaladi”88. Bu kabi izoh erkinlikning jo‘n shakli hisoblanadi. Ammo bu uning asl mazmuniga putur yetkazmaydi, aksincha to'ldiradi va soddalashtiradi.

88 Аристотель. Сочинения в 4-х томах. // Метафизика. - М.: Мысль, 1976. - Т. 
1. - С. 69.
89 Steinvorth U. Freiheitstheorien in der Philosophie der Neuzeit. 302 S. Darmstadt, 
1987. - Р. 12.

Jumladan, Aristotelning erkinlik tasnifida o'zidan ilgari ijod qilgan faylasuflar qarashlaridan farqli va o'xshash jihatlarni uchratish mumkin. Aristotel ta’limotida insonga quyidagicha talqin beriladi: u faoliyatga, noyob sifat sanalgan erkin tanlovga ega mavjudot. Ushbu tanlovni amalga oshirish uchun bilimning o‘zi yetarli emas, balki irodaviy akt ham zarur. Erkinlik tomon ezgu bilim va ezgulikka intilish ko'rinishini olgan, mukammal- lashgan avtarkiya bilan yo'g'rilgan holda borish darkor. Bu qa- rashlari Aristotelni Sokratning erkinlikni axloqiy tanlov bilan ifodalagan tasviriga yaqinlashtirib qo'yganini kuzatamiz. Aris­totel fikri bo'yicha, avtarkiyani namoyon etuvchi omil idrok va qonunlarga tayanuvchi polis hayotining tartibi hisoblanadi. Bi- roq faqatgina donishmandlar uchun u Logos bilan mos bo'luv- chi baxtga intilish qiyofasiga ega bo'ladi. Erkinlik, shuni hisobga olgan holda, mas’uliyat bilan aloqadorlikda qolishdan tashqari faoliyat xarakteristikasi sifatida ham o'zini namoyon etadi. Aris­totel fikricha, erkin faoliyat spontan xarakter kasb etganda ham, o'ylab chiqilgan, aniq bir maqsadga ega bo'lganda ham aslidek qoladi. Jumladan, faoliyat “o'zining shaxsiy ta’siridan kelib chiqqani”, sxolastlar aytganidek, sua sponte bo'lgani tufayli erkin tarzda jonlanadi89.Aristotel faoliyatni (praxis) axloqiy qarashlarni amalda ko'rsatish, ya’ni amaliyotga tatbiq qilish uchun vosita sanasa, inson shu axloqiy g'oyalar sohibi, ifodalovchisi, olib yuruvchisi 
90



hisoblanadi. U bu kabi fikrlarini etikaga oid asarlarida yozib qoldirgan. Faoliyatni turkumlar ekan, u qilmishlar (praxis) bilan ijodkorlikni (poiesis) ajratib ko’rsatadi. Shu tufayli san’atni qilmishlar qatoriga emas, aynan ijodkorlik, yaratuvchanlik safiga qo'shish darkor90. Biron bir san’at asarini yaratish uchun ijodkorlik faoliyati, ilhomlanish asqotadi. Ammo bajarilayotgan qilmishlar undan farqli ravishda erkin tanlov, inson xulqini universal qoidalari, amaliy, ya’ni axloqiy va siyosiy hayot, polis fuqarolarining umumiy axloqiy va huquqiy normalari bilan aloqaga kirishadi.

90 Аристотель. Сочинения в 4-х томах. // Никомахая этика. - Т. 4. - М.: 
Мысль, 1983. - С. 54-293.

Faoliyat xarakteristikasi tarzidagi erkinlik talqini bilan bir qatorda, Aristotel uni “o'zboshimchalik” va “ezgulik” tushunchalari bilan bog'lagan holda ko'rib chiqadi. Faoliyat o'zboshimcha va o'zboshimcha bo'lmagan turlarga bo'linadi. Birinchisiga, ya’ni o'zboshimcha faoliyat turiga ishlab chiqilgan normalar, o'rnatilgan qoidalar, tabiiy yoki ijtimoiy tartibga bo'ysunish yoxud keltirib chiqaruvchi oqibatidan bexabar bo'lgan, ma’lumotga ega bo'lmagan holda ularni amalga oshirish kabilar xos.O'zboshimcha faoliyat uchun idrok va asos zaruriy shartlar sanaladi. Ular ongli tarzda aktuallashtiriladi. Faoliyat va qilmishlarni maqsad, vositasini aniqlovchi tanlov erkinligi inson voqeligida aql va bilim yordamida paydo bo'ladi. Bundan o'zboshimcha faoliyat amalga oshirilishi uchun aniq bir erkinlik va anglanganlik kabi xususiyatlar talab etilishini xulosa qilish mumkin.O'zboshimcha bo'lmagan faoliyat turiga ixtiyordan tashqari harakatlarni bajarish xos. Unda tashqi tomondan ta’sir o'tka- zilish yo'li orqali muayyan ish amalga oshiriladi. Bu yerda erkin tanlov uchun o'rin ajratilmaydi. O'zboshimcha bo'lgan faoliyat turiga xos bo'lgan xislatlar bu turga mansub bo'lolmaydi.Individ faoliyatining faktorlaridan biri aynan aql hisoblanadi. Aqlda maqsad tanlovi va faoliyat vositasi, ijtimoiy normalar 
91



buzilishi va bo’lishi kutilayotgan natijaga bo’lgan javobgarlikni qabul qilish, sababni anglash kabi holatlar o’zaro bog’langandir. Aristotel yana ikki yo’nalish: qadrli va axloqiylarni o’z ichiga oluvchi aqliy-o’zboshimcha faoliyatlarni shunday talqin etadi. Baxt izlanishida, ya’ni evdonomiyada inson e’tiborini ezgulik va uni amalga oshirishga qaratadi. Ezgulikning o’zi qadrli tomondan evdonomiyani ham, erkinlikni ham o’lchov darajasi sanaladi. Aynan tanlov erkinligi aristotelchilik pozitsiyasidan erkinlik va mas’uliyat bor yoki yo’qligini aniqlaydi. “Inson ajabtovur ishlarni ham, uyatli qilmishlarni ham bajarishi mumkin. Uning qilayotgan qilmishlari qanday xarakterda bo’lishi o’ziga bog’liq. O‘z irodasiga ko’ra inson odil yoki odil bo’lmasligi mumkin. Shuningdek, amalga oshirgan qilmishlariga mos ravishda, unga izzat-ikrom ko’rsatiladi yoki sud orqali jazo belgilanadi”91.

91 Аристотель. Этика. - М.: АСТ, 2010. - С. 117.
92 Аристотель. Сочинения в 4-х томах. // Никомахая этика.- М.: Мысль, 1983. 
- Т. 4. - С. 54-293.

Aristotelning falsafiy ta’limoti chegarasi doirasida siyosat, huquqiy normalar va axloq bir tizimda aloqaga kirishishi va ishlashining guvohi bo’lamiz. Davlatning maqsadi va mazmuni ezgulikka erishish, fuqarolarning baxti sanaladi. Buning uchun erkinlik oliy darajadagi ezgulik bilan yo’g’rilishi darkor. Shundagina insonlar baxtli yashash imkoniga ega bo’ladilar.Axloqiy ezgulik borasidagi fikrlarni Aristotel “lazzatlanish” va “uqubat” tushunchalari bilan ham ko’rib chiqqanligini asar- larida uchratamiz. Ular orasida erkinlikning roli ham mavjudli- gini eslatib o’tish joiz. U “Nikomax etikasi” asarida shu masalalar uning zamonida qanday ta’riflaganini yozib o’tgan. “Demak, hech qanday lazzatlanish o’z-o’zidan, tasodifiy tarzda ham yaxshilik (ne’mat) emasligi borasidagi fikrlar ba’zilarda uchraydi. Chun- ki lazzatlanish va yaxshilik aynan emas. Boshqalar esa ba’zi bir lazzatlanishlar yaxshi va ezgu, ammo ko’pchiligi ahmoqona va bema’ni, deb hisoblaydi. Yana uchinchilar: “Agar hamma lazzat- lanishlar yaxshilik bo’lgan taqdirda ham, oliy yaxshilik (ne’mat) lazzatlanish bo’la olmasdi”92. Aynan shu fikrlar zamiridan kelib 
92



chiqib faylasuf inson ushbu lazzatlanish ketidan quvmasligiga ishora qiladi. Ular ustidan hukmron bo’lgan holda ularga erk bermasligi kerakligi to’g’risidagi fikrlari quyidagcha:“Shunday qilib, lazzatlanish yaxshilik (ne’mat) emas fikri har qanday lazzatlanish - hissiy qabul qilinuvchi shakllanish, tabiiylikning to’ldiruvchisidir (genesis eis physin aisthete), degan tasnifga asoslanadi. Shu bilan birga, hech bir shakllanish maqsad bilan qardosh, birdam bo’lmaydi. Masalan, uy qurilishining hech qaysisi tayyor uy bilan bir bo’lmaganidek. Bundan tashqari, aql bilan ish yurituvchi lazzatlanishdan qochadi; yana: mulohazakor lazzat keltirayotgan narsadan emas, iztirobdan erkin, ozod bo’lish yo’lini izlaydi; yana bunga: lazzatlanish - mulohaza yuritish (to phronein) uchun to’siqdir, shu o’rinda, lazzatlanish qancha ko’p bo’lsa, to’siq ham shuncha kattalashadi. Mana masalan, muhabbat kechinmalaridagi lazzatlanish, axir unga sho’ng’igan inson hech narsani aql bilan tushunishga qodir bo’lmay qoladi. Bundan tashqari, lazzatlanish san’ati umuman uchramaydi, bir vaqtning o’zida har bir yaxshilik (ne’mat) san’at faoliyatidir. Alqissa, lazzatlanishni bolalar bilan hayvonlar izlaydilar”93.

93 0‘sha manba.

Aristotel lazzatlanish shakllanish jarayoni bo’lgani uchun uni maqsadga aylantirib bo’lmasligini ta’kidlaydi. U lazzatlanishlar orasida nosog’lomlari, uyatlilari, zararlilari, tanbehga loyiqlari ham mavjudligi haqida aytib o’tgan. Jumlalarda lazzatlanish va iztirob hissiy elementlardan iborat ekanligini tushunish mum- kin. Shunday ekan, bu ko’rinishdagi hissiyotlar ustidan nazorat qilish o’z qo’limizda, aql yordami bilan hech qanday tashqi tazyiqlarsiz, erkin holatda boshqarish imkoniyatiga ega ekan- ligimizni qayta ta’kidlashning asosi yo’qligi ko’rinib turibdi.Shu bilan birga, Aristotel erkinlik fenomenini tahlil qilish jarayonida uni sofistlarga o’xshab inson uchun barcha narsalarning o’lchovini bildirishi kabi oddiy munosabatdan farq qilgan yondashuvni bergan. Unga ko’ra, erkinlik negizida ijtimoiy chegara va hadlar, sotsial komponentlar mavjud bo’lgan siyosiy- etik, sotsiologik tushuncha hisoblanadi.
93



Aristotel antik davr mobaynida ungacha to’plangan bilimlar yig‘indisini tizimlashtirishda barcha sohalarni hisobga oladi. Ularni ajratib alohida analiz va sintez orqali nazoratdan o’tka- zadi. Bu bilimlar orasida, albatta, “erkinlik” tushunchasi ham о‘ziga xos о'гш egallaydi. Uning ta’limotida ushbu fenomenni о‘rganishga alohida e’tibor qaratilib, ijtimoiy tuzilmaga tegishli kо‘rinishlardagi “o’zboshimchalik” tushunchasi bilan birga izoh- lanadi.Shu o’rinda, Aristotel “erkinlik” tushunchasini faqat aqliy, ratsional fikr yuritish chegarasida qolishi kerakligini qoralaydi. Bu fenomen intilish bilan ta’minlanishi darkor. Uning falsafasida erkin faoliyat dualistik ko’rinish kasb etadi. Ya’ni, u aqliy fikr yuritish aktidan hamda irratsional insoniy istaklardan tuzilishi mumkin. Bu maqsad sari intilish va harakatni amalga oshirish faoliyati sanaladi.Iroda erkinligi bilan belgilangan “faoliyat” sohasida inson quyidagilarni amalga oshira olish imkonini qo’lga kiritadi:• o’z-o’zini tanlash;• o’zini o’zi axloqiy va ongli mavjudot sifatida ijodkorlik bilan yaratish;• o’z xulqi va hayot tarzini axloqiy ideallar bilan, ezgulik va yovuzlik, zaruriy va mavjud to’g’risidagi tushunchalar orqali shakllantirish.Ustozi sanalgan Platon qarashlariga Aristotel qarama-qarshi pozitsiyani egallagani manbalardan ma’lum. Uning erkinlik haqidagi fikrlariga qo’shilmaydi. Platon tanani zindon deb atab, qalb u yerda tutqunlikda yashashini ta’kidlab, bu moddiy olamda erkinlikni mavjud emasligini aytib o’tgan. Uni faqat ideal, ya’ni “g’oyalar” olamida uchratish mumkin. Inson tafakkuri yordamida jism zanjirlarini uzib, hissiy ehtiroslar hamda jismoniy va moddiy ehtiyojlardan ozod bo’lgan holda qalbni yuqoriga haqiqiy ideal reallikka intiltirish orqali erkinlikka erishib boradi. Inson erkinligi deganda, Platon hissiy qiziqishlar, istaklar ustidan tafakkur ustunlik qilishi, umuman olganda, inson moddiy olamdan butkul erkin bo’lishini nazarda tutgan. Aristotel bu ko’rinishdagi idealistik yondashuvni dualistik shaklga solib 
94



qo’yadi. Uning fikricha, tana va qalb uyg’unlikda, yagonalikda bo’lib, hissiyotlar, istaklar qalbning xususiyati sanaladi, ular uning ongsiz qismidir. Tafakkur va ong qalbni moddiy olamdan ozod qiluvchi vosita emas, balki maqsadli hayot tarzi, yo’l-yo’rig’i hamda amalga oshiruvchi qilmishlarini tanlashda ko’makchi vazifasini o’taydi. Inson erkinlikka g’oyalar olamiga borib emas, shu moddiy dunyoda tafakkuri orqali o’z ehtiroslarini nazoratda ushlashi, atrof-muhit bilan faol munosabatda bo’lishi hamda ularni anglashga harakat qilishi bilan erishadi.Aristotelda iroda erkinligini tushunish an’anaviy chegaradan chetga chiqmaganini kuzatish mumkin. Barcha kabi iroda erkinligi unda biron-bir bosim, ta’sir va majburlov ostida bo’lgan, bilimsiz harakat qilgan jonzot erkinlikka ega bo’lmagan mavjudot sanaladi, deb izohlanadi. Aristotel uchun insonning har qanday faoliyati erkindir. Shaxs qilmishlarini o’zining ehtiroslari ta’siri ostida bajargan bo’lishidan qat’i nazar, ixtiyoriy, o’z xohish-istagiga binoan amalga oshiradi. Ushbu pozitsiyasi bilan faylasuf “Hech kim yovuzlikni o’z istagi, irodasi orqali amalga oshirmaydi”94, degan Sokratning fikrini tanqid qilgan. Bu tanqidni Aristotelning “Agar biz Sokrat qarashlariga ergashadigan bo’lsak, unda inson o’zi ustidan hukmron emas, shu tufayli u o’z qilmishlariga javobgar bo’la olmaydi, degan xulosa kelib chiqadi”95, ko’rinishidagi tahlilida uchratish mumkin.

94 Платон. Диалоги. - М., 1986. - С. 607.
95 Подробнее о критике Аристотелем этических парадоксов Сократа см.: Ф. 
X. Кессиди. Сократ. - М., 1976. - С. 130-152.
96 Аристотель. Сочинения в 4-х томах. // Никомахая этика. - М.: Мысль, 
1983. - Т. 4. - С. 54-293.
97 0‘sha manba.

Ixtiyoriy va erkin tarzda bajariladigan qilmishlar va ularga javobgar bo’lish borasidagi fikrlarini Aristotel “Nikomax etika- si” asarida misollar bilan tushuntirib, asoslab beradi. Masalan, “Mast odamni ikki hissa aybdor hisoblaydilar”, bunga sabab ichmaslik uning qo’lida96. Buni Aristotel anologik tarzda davom ettiradi: “Bilish shart sanalgan va qiyin bo’lmagan qonunlardan bexabarlikni”97 qonunchilik jazolaydi. Ushbu misoldan qonunni

95



bilmay buzish, jinoyat sodir etish shaxsni javobgarlikdan ozod etmasligini tushunish mumkin. Faylasuf mulohazalaridan inson- da ijobiy axloqiy tasavvurga ega bo’lish qobiliyati mavjudligi bois o’zi tomondan amalga oshirilgan harakati va qilmishlariga o’zi javobgarligi haqidagi xulosalar kelib chiqadi.Zamonaviy izlanuvchilardan bo’lgan Robert Keynni “Inson- lar, hatto, ma’lum bir xarakter tomonlari sabab bo’lgan qilmish- lariga ham javobgardirlar, chunki aynan shu tomonlar qachon- lardir o’tmishlarida shakllantirilgani uchun ham mas’uliyatni his qilishlari kerak”98, degan fikrlaridan Aristotel g‘oyasini eslatib o’tayotganini ilg’ab olamiz. Bu sharoitda inson birinchi bo’lib, qilmishlariga mas’uliyatni bo’yniga olish zaruriyatini paydo qila- di. Ushbu ko’rinishdagi mas’uliyat prinsipi shaklini inson amal­ga oshirgan, oshirayotgan va oshirmoqchi bo’lgan qilmishlari, faoliyati va harakatlari olib keladigan oqibatlari hamda shu ishni bajarishga sabab, bahona va vaj bo’lib xizmat qilgan narsalarga o’zi javobgarlikni bo’yniga olishida bilinadi. Bunga misollarni ko’plab keltirish mumkin. Masalan, R.Keynning fikrlarini: “Agar ma’lum bir qaror inson xarakteri yoki uning vaji orqali sezilarli darajada tushuntirilgan bo’lsa, unda o’zining qaroriga birlamchi javobgar bo’lish uchun inson o’tmishda agenti amalga oshirgan hamda hozirgi agentga xos bo’lgan ayrim xarakter tomonlari va vajlar shakllanishiga ta’sir ko’rsatgan qarorlari va harakatlariga qisman mas’uliyatli bo’lishi kerak”99.

98 Kane R.A Contemporary Introduction to Free Will. - Oxford: Oxford University 
Press, 2005. - Р 120-123.
99 Kane R.A Contemporary Introduction to Free Will. - Oxford: Oxford University 
Press, 2005. - Р. 121.
100 Харламов А.Н. Особенности формирования категорий свобода воли, 
вина и ответственность в эпоху Античности // Вестник. Воронежского 
государственного университета. Серия “Лингвистика и межкультурная 
коммунииия”. - 2007. - № 2. - С. 98-102.

Aristotel falsafasida uchraydigan o’zboshimchalik to’g’risida- gi masala inson tabiatidagi tanlov, iroda, intilish va maqsadlar- ning o’zaro uzviy aloqadorligini o’zida mujassamlashtiradi100. Bunga qo’shimcha tarzda aytish mumkinki, u o’zboshimchalik 

96



va erkinlik masalalarini ishlab chiqishdagi natijalarga Sokrat va Platonning ayrim qarashlari ustidan fikr yuritish va tanqid qilish orqali erishadi. Bu jarayonda u faqat inson tabiatining mohiyatini ko’rib chiqish orqali xulosalar chiqaradi.Demak, ezgulik va yovuzlik o’rtasidagi erkin tanlovning o’zi o’rnatilgan axloqiy norma hamda ideallarni bilish va anglash bilangina bajarilmaydi. Shuningdek, ezgulikni tanlash uchun axloqiy qat’iyat, prinsipiallik, emotsional-irodaviy maslak bo’lishi talab etiladi. Bularning bari individning xarakteri, xulqidan kelib chiqadigan omillardir. Erkin tanlovning bu kabi tomonlarini Sokrat va Platon to’g’ri baholamaganlarini ta’kidlab o’tadi101.

101 Аристотель. Сочинения в 4-х томах. // Большая этика.- М.: Мысль, 1983. 
- Т. 4. - С. 295-374.

Mutafakkirning tanlov erkinligi borasidagi mulohazalari ham e’tiborga loyiq. Unda u tanlov erkinligi mohiyatini ochib berishga intiladi. “Endi erkin tanlov (proairesin) nima ekanligini qarab chiqish qoldi, u intilishmi yoki yo’q. Intilish boshqa tirik mavjudotlarga ham xos, lekin erkin tanlov hammaga xos emas; erkin tanlov mulohaza yuritish (meta logy) orqali olib boriladi, mulohaza yuritish esa insondan tashqari hech bir hayvonga xos emas, shunday ekan erkin tanlov intilish bo’la olmaydi. Ammo u istak bo’lishi mumkinmi? Yoki yo’qmi? Ammo istak ham eri- shib bo’lmaydigan narsalarga tegishli: biz, masalan, o’lmaslikni istasak, lekin buni tanlay olmaymiz. Va yana. Erkin tanlov maq- sadning o’ziga qaratilmagan, balki unga olib boruvchiga yo’nalti- rilgan: hech kim o’ziga sog’liqni tanlamaydi, biroq biz sog’liqqa foydali bo’lgan yo’nalishlarni tanlaymiz - sayr, yugurish; istak, aksincha, maqsadning o’ziga yo’naltirilgan: biz sog’lom bo’lishni istaymiz. Shunday ekan, bu yerda ham ma’lum bo’ladiki, istak va erkin tanlov mos kelmaydi. Erkin tanlov (proairesin) ko’rinishi- dan, shu so’zning aynan o’ziga to’g’ri keladi: biz boshqasidan bir joyni tanlaymiz, masalan, yomon joydan yaxshi joyni. Shu tariqa, har safar erkin tanlovga taklif etilganlardan yomonini emas, yax- shisini lozim topish (antikatallattometha), erkin tanlov borasida gapirish o’rinli.
97



Agar shu tarzda intilishning hech bir turi erkin tanlov emas ekan, unda erkin tanlov bilan o’ylab ko’rish (ta kata dianoian) bog’liqmi? Yoki, balki, bu ham emasdir? Axir biz ko‘p narsalar haqida о‘ylaymiz, о‘ylash davomida fikr hosil qilamiz, ammo о‘ylayotganimizda tanlashni amalga oshiramizmi? Fikrimcha yo‘q. Axir biz Hindistonda nima qilinishi to’g’risida o’ylaymiz, lekin hech narsani tanlamaymiz. Demak, erkin tanlov - o’ylash ham emas.Agar erkin tanlov aytib o’tilgan narsalarning hech biri bilan mos kelmasa, ularning barchasi qalbda joylashgan, unda erkin tanlov ular ayrimlarining bog’lovchisi bo’lishi darkor”102.

102 Аристотель. Сочинения в 4-х томах. // Большая этика. - М.: Мысль, 1983. 
- Т 4. - С. 295-374.

Erkin tanlov izohini berish oson masalalardan emasligi Aris- totel qarashlarida yaqqol namoyon bo’lgan. Erkin tanlov o’zi- da bir necha xususiyatlarni mujassamlashtirishi mumkinligi haqidagi taxminni yuqoridagi jumlalarga asoslanib, aytish mum- kin. Inson o’zboshimcha qilmishlarini aynan erkin tanlov orqali amalga oshiradi. Biron qilmishni qilish yoki qilmaslikni o’zi hal etadi. Erkin tanlovni bajarish uchun inson aql yordamidan foy- dalanadi. Shundagina u hayoti davomida to’g’ri yashashi, rivoj- lanishi, tajribaga ega bo’lishi, bilimlarini ko’paytirishi, dunyoqa- rashini kengaytirishi mumkin.Jumladan, Aristotel o’z asarlarida keltirilib o’tiladigan moddiy, formal, harakatlanuvchi, maqsadli, tasodifiy kabi sabablar orasidan inson qilmishlarining ilk manbasi ham, sababi ham odamning shaxsan o’zi ekanligi ma’lum bo’ladi. Shu tezisdan kelib chiqib, insonning o’zi o’zining qilmishlari sababchisi ekan, unda u erkin tarzda irodasi izmiga quloq tutib, faoliyat olib borish imkoniga ega. Demak, yana qaytib aytish mumkinki, u qilmishlari uchun o’zi mas’uliyatli bo’lib qolaveradi. Qilmishlarning ko’pchiligi javobgarlikni uni amalga oshirgan inson xarakteri, xulq-atvoriga yuklab ko’rsatiladi. Ammo Aristotel bo’yicha o’z xarakteriga javobgarlik o’z bo’ynidaligini ta’kidlaydi. Chunki shaxs ushbu xarakterini shakllantirgan yillar 
98



davomida amalga oshirgan ishlariga mas’uldir. Buni ongli inson xulq-atvorini to’g’rilash imkoniyatiga egaligi bilan isbotlaydi.Bundan tashqari, Aristotel erkinlik masalasini jamiyat va davlat kesimida ham ko’rib chiqqan. U jamiyatdagi insonlar tengligi haqidagi masalalardan yiroq bo’lgan. Hamma inson xudo oldida tengdir, degan diniy ko‘rinishdagi tezis u uchun begona. Uning gumanizmi do‘stlik va yaxshilik tilash ko‘rinishidagi insonlarning o’zai’o munosabati bilan cheklangan. Tenglik haqidagi qarashlarni u o’zini bu dunyoda teng holatlar uchramasligini asoslash orqali yoqlamaydi. Aristotel etikasi natijalariga ko’ra, inson bir xil qobiliyatga, xarakterga, faoliyat shakliga, aktivlik darajasiga ega emas. Shu bois ham ular oladigan baxt, lazzat, yaxshiliklar ham turlicha bo’ladi.Demak, Aristotel fikricha, qulda baxtning mavjud bo’lishi im- konsiz. Hammaga ma’lumki, qulchilik masalasida mutafakkir o’z zamonasining yondashuvi va munosabatidan chetga chiqmagan. U varvarlardan (yunon bo’lmaganlar) ellinlarning tabiiy ustun- ligi hamda birinchilarning ikkinchilar ustidan hukmronlik qili- shi tasdiqlanganligi to’g’risidagi nazariyani ilgari surgan. Ellinlar tabiatan erkin shajlardir. Varvarlar esa, aksincha, tabiatan qul sanaladi. Ammo amalda qullarga nafaqat varvarlar, balki ellinlar ham aylantirilgan. Aristotel o’z opponentlari ta’kidlagan ellinlar- ni tabiatan emas, balki qonun bo’yicha qulga aylanishlari (ma- salan, urushda asir olish orqali) mumkinligi borasidagi fikrlariga qo’shilishga majbur bo’lgan. Shu o’rinda faylasuf yozadi: “Qullik tabiati borasidagi qarashlarda uchraydigan ikkilanish bir qan- cha asoslarni o’z ichiga oladi: bir tomondan, birlari tabiatan qul sanalmaydi, boshqalari esa erkin hisoblanmaydilar, boshqa to- mondan, bir xillarida bu kabi farqlar mavjud hamda ular uchun birlarining qul bo’lishi, boshqalarining hukmdor bo’lishi foydali va adolatlidir”103.
103 Аристотель. Сочинения в 4-х томах. // Политика. - М.: Мысль, 1983. - Т 
4. - С. 376-644.

Qullarni quyi darajadagi insonlar qatlami, hatto, jonli predmetlar qatlamiga kiritish Aristotelning ijtimoiy-siyosiy 
99



mavjudot sifatidagi inson mohiyati haqidagi konsepsiyasi bilan bog‘langan. Mutafakkir uchun jamiyatdan (jamoadan, qabiladan, davlatdan) tashqarida bo’lgan inson - bu yoki xudo, yoki hayvon. Ammo qullar polisdagi jamoadan tashqari, unga kirmaydigan, fuqaroviy huquqlardan mosuvo element sifatida gavdalanar ekanlar, unda qullar inson emas, degan xulosa yasash mumkin. Bu qarashlarda qul erkinlikka erishgan vaqtidagina insonga aylanishi mumkin.Endi Aristotelning insonlar erkin irodasi va o‘z qilmishlari uchun javobgarlikning determinizmlari mos kelishi bo‘yicha yana bir necha fikrlarini inobatga olib, tahlil etamiz. Erkinlikning asl mohiyati ko’rsatilgan va ushbu fenomen ko’p uchraydigan kitoblaridan biri bo’lgan “Nikomax etikasi” bizga o’z ko’magini beminnat bermoqda. Uning 3 kitobi boshi o’zboshimcha va o’zboshimcha bo’lmagan qilmishlar izohiga bag’ishlangan. Shuningdek, anglangan tanlov muammosiga ham. Inson o’z qilmishlarini erkin tarzda bajarar ekan, uning ushbu qilmishlarining o’zboshimcha, o’zboshimcha bo’lmagan va aralash turlari bor. Turkumlarga ajratilgan har bir qismga Aristotel o’z izohini berib o’tadi. Uning fikricha, o’zboshimcha harakatlarda muhim rolni sabab, ya’ni inson ichidagi biron nima o’ynaydi. Shu jumladan, o’zboshimcha faoliyat o’zimizga bog’liq. Insonlar ular uchun javobgar bo’lishlari zarurligini ham qat’iy ta’kidlab o’tish joiz. “Biroq qilmishlar va axloqiy mezonlar bir xil ma’noda o’zboshimcha emas: qilmishlar boshidan oxirigacha bizning boshqaruvimizda va biz hamma alohida vaziyatlarni bilamiz. Axloqiy mezonlar yoki qalb qatlamlari, bizning boshqaruvimiz ostida faqat boshida bo’lib, kasalliklar singari ularni asta-sekin taxlanib borishi sezilmaydi. Lekin boshlanishi qanchalik qo’limizda bo’lsa, mezonlar shunchalik o’zboshimchadir”104.
104 Аристотель. Никомахова этика. Сочинения: в 4-х т. - М.: Мысль, 1983. 
- Т. 4. - С. 108.

Determinizm tarafdorlari o’z qat’iy munosabatlari bilan Aris- totel qarashlariga qarshi chiqishlari mumkin. Bularga ularning 
100



quyidagi fikrlari asos bo’lib xizmat qiladi: barcha qilmishlar xarakter orqali aniqlab qo’yilgan; ularga insonlarning o’zi mas’ul bo’lmagan; chunki u bolalikdan turli ijtimoiy institutlar ta’siri ostida shakllanib kelgan; u bu uchun javobgarlikni o’z bo’yniga olishning iloji bo’lmagan genetik irsiyatga bog’liq; shundan kelib chiqqan holda, bu kabi qilmishlarga axloqiy mas’ullik haqida gap bo’lishi mumkin emas.Bularga javoban Aristotel o’z antitezislarini tayyorlagan. Haqiqatan, ayrim xarakter qirralari tug’ma sanalishi hamda bu erkinlikni chegaralashi haqidagi qarashlarga qo’shiladi. Ammo shu o’rinda insonlar o’z xarakterini o’zgartirishga qodir. Agar xarakter qilmishlarni keltirib chiqarsa, insonlar esa o’z xarakterlarini ayrim qirralariga javobgar bo’lsalar, unda ular o’z qilmishlari uchun axloqiy mas’uliyatni his qilishlari shart.Qilmishlar sababini insonlarning o’zlari hisobiga kiritib qo’yish, shuningdek, har bir individ o’zi amalga oshirgan harakatlari uchun javobgarlikni bo’yniga olishi zarurligi haqidagi qat’iy fikr Aristotelni shaxs-sababiyat nazariyasi tarafdori safiga kiritib qo’yadi. Shaxs-sababiyat nazariyasi prinsiplariga muvofiq, erkin shaxs ilgari sodir bo’lgan ma’lum bir voqealardan, vaziyatlardan, shu bilan birga, tabiat qonunlaridan kelib chiqqan holda, turlicha harakat qilish imkoniyatini qo’lga kiritadi. O’z- o’zidan xulosa kelib chiqadiki, erkin qilmishlarning sababchisi boshqalar emas, aynan insonlarning o’zlari hisoblanadi.Aristotelda barcha qilmishlar erkinligi o’zboshimchalik bilan belgilanadi. Bu yerda erkinlik salbiy ma’no kasb etmaydi. Shunchaki, inson har bir xatti-harakatini erkin ravishda tanlov orqali bajarishi nazarda tutilib, shunga muvofiq tarzda ularga javobgarlikni ham faqat o’zi o’z bo’yniga olishi to’g’risida gap ketgan. Bizning davlatimiz qonunlarida ham xuddi shunday. Har bir fuqaro erkin, shu bilan birga, erkinlik qonun chegarasidan chetga chiqqan hollarda jazo choralari qo’llanilishi ko’rsatib o’tilgan. To’g’ri, antik davrdagi jamiyat hozirgi jamiyatdan tubdan farq qiladi. Biroq erkinlikning asl mohiyati o’zgarmay qolgan.Epikur falsafasini shoirona bayon qilgan Lukretsiy Kar o’z materialistik metafizikasi bilan bu ta’limotni har qanday 
101



g‘ayritabiiy narsalardan voz kechtirdi. U hatto inson ruhini ham materiyaning eng nozik shakli deb bildi. Stoitsizm esa, aksincha, g‘ayritabiiylikni tan oldi. Lekin bu ta’limot tomonidan yaratilgan xudo yaratish jarayoni bilan shu darajada qorishib ketdiki, natijada panteistik nazariya (xudo bilan tabiatni birlashtirish)ga aylanib ketdi. Garchi stoitsizm xudoning ustunligini, odamlarning tengligini uqtirgan, axloqiy me’yorlarga rioya qilishni targ‘ib qilgan bo’lsa ham, u odamni tabiat qonunlari bilan yakkama- yakka qoldiradi. Odamlar esa bu qonunlarga bo’ysunishi va ularni o'zining zaif aqli bilan anglashi kerak deb uqtiradi.Shunday qilib, yunon va rim falsafiy ta’limotlari va dinlari tizimi xristianlikning vujudga kelishi uchun zamin hozirladi. Kc'pchilikka mansub bo'lgan mushriklikni gunoh va uni yuvish haqidagi tasavvurlarga o'rgatdilar. Natijada Rim saltanati fuqa- rolari xristianlikni din sifatida tan olishga tayyor edilar. Yunon falsafasi xristian diniy ta’limotining sofligi uchun xavf tug'diradi. Xristianlik dinini yahudiylarga nisbatan ko'proq yunonlar qabul qildilar. Ularning ichida juda ko'p faylasuflar bo'lib, ular falsafaga xristianlik libosini kiydirishga harakat qildilar. Bular eng avvalo gnostiklar edilar. Gnostitsizm milodimizning 150-yillarida juda ham ravnaq topdi. U yovuzlikning kelib chiqishi sababini ax- tarishga bo'lgan insonning tabiiy intilishi mahsuli sifatida kelib chiqdi. Gnostiklar yovuzlikning ifodasi deb materiyani hisobla- ganlar. Ular shunday falsafiy ta’limot yaratmoqchi bo'lganlarki, unda xudo ruh singari yovuzlik bilan bog'lanmagan, odam esa xudo bilan o'z tabiatining faqat ruhiy tomoni bilan munosabatda bo'lsin.Bu albatta, aslida odamning kelib chiqishi haqidagi savolga javob berishga harakat qiluvchi mantiqiy, haqli ta’limot edi. Bu savolga javob berish uchun gnostiklar xristianlikni yunon falsafasi bilan birlashtirishga harakat qildilar. Agar gaostitsizm g'alaba qilganda edi, xristianlik qadimgi dunyoning navbatdagi falsafiy dini bo'lib qolardi. Gnostitsizm falsafasining asosiy xususiyati dualizmdir. Bu ta’limot bo'yicha, moddiy va ruhiy dunyo o'rtasida aniq chegara mavjud. Moddiylik yomonlikning timsoli, ruhiylik - yaxshilikning manbai.
102



Gnostiklar xudo va materiya o’rtasidagi qarama-qarshilikni bartaraf qilishga harakat qilganlar. Buning uchun ular o’z ta’limotlariga emanatsiya (ilohiy nurlanish), demiurg haqida- gi ta’limotni kiritganlar. Bu ta’limot bo‘yicha, ilohiy nurlanish jarayonida ruhiylik kamayib, moddiylik ko’payib boradi. Demiurg esa yaratish kuchiga qodir bo‘lolmagan darajada ruhiy, shuningdek, gunohkor, yovuz moddiy dunyoni yaratishga qodir bo‘lgan darajada moddiydir. Gnostiklar bu demiurgni Tavrotdagi iogova bilan tenglashtirardilar.Iso Masixni tushuntirish uchun gnostiklar doketizm haqidagi ta’limotni ishlab chiqdilar. Bu ta’limot bo'yicha materiya -yovuz- likdir. Shuning uchun mutlaq ma’naviy pok zot bo’lgan Iso ma­teriya bilan qo’shilishi mumkin emas. Odam shaklida Iso faqat sharpa bo’lib, uning moddiyligi faqat tasavvur qilinishi mumkin, yoki Masih Isoning odam sifatidagi tanasiga juda qisqa vaqtda, ya’ni cho’qinishi va xochga tortilgungacha vaqdda kirgan. Shun- dan keyin Xudo - Iso tanani tashlab ketgan, xochda esa Odam - Iso o’lgan. Isoning asosiy vazifasi insonga shunday maxsus bilim berish bo’lganki (gnozis), u yordamida aql kuchi bilan o’zini qutqara olsin.Gnostiklar odamning ruhi bo’lmish jonning qutqarilishini dinga ishonish bilan bog’lanishiga ishonganlar. Lekin shu bilan birga alohida bilim (gnozis) borki, Iso uni tor doiradagi olim ma- qomidagi odamlarga bergan. Buni esa inson qutqarilishining eng ta’sirchan usuli deb xisoblaganlar. Ularning ta’limoticha, faqat alohida bilimga ega bo’lgan pnevmatiklar (pnevma - “ruh”) va e’tiqodga ega bo’lgan ruhshunoslargina samoga ko’tarila oladi- lar. Boshqalarga esa u yerda joy bo’lmaganligi uchun abadiy azob-uqubat nasib etgan. Bu ta’limot bo’yicha, inson tanasining tirilishi mumkin emas. Tana moddiy va u kelgusidagi hayotdan mahrum ekan, odamda ikki imkoniyat qoladi. U yo o’z tanasi xo- hishlarini ayovsiz jilovlab turishi kerak, yoki axloqsizlikka yuz o’girishi kerak.
Markion 140-yilda o’z ona shahri Pontni tashlab chiqib, Rimga keladi. U yerda o’z izdoshlari bilan bu ta’limotni juda ko’p odamlar orasida yoyadi. Shuning uchun Markion gnostitsizm- 

103



ga ergashgan, deb cherkovdan haydaladi. Cherkov gnostitsizm ta’limotini keskin qoralaydi, chunki bu ta’limot ikki xudoni, ya’ni Tavrotga mansub bo'lgan yovuz xudoni va Injilga mansub ezgu xudoni tan olardi. Bu narsa antisemitizmga olib kelardi. Gnostitsizm insoniyat jabr-sitamli o'limini va Isoning jismoniy qayta tirilishini inkor qilardi. Gnostiklar faqat tanlangan odamlargina samoda xudo bilan yashab lazzatlanadilar, degan ta’limoti bilan ma’naviy faxr uyg‘otardilar. Ular inson tanasining kelajakdagi istiqbolini inkor etardilar. Bu masalada ular qadimgi yunon mifologiyasiga va falsafasiga yaqin edilar. Gnostiklar tomonidan ishlab chiqilgan tarki-dunyochilik (asketizm) o‘rta asrlarda asketikcha hayot tarzini targ‘ib qilib moniychilikni vujudga keltirdi.Gnostitsizmga nisbatan yaqin bo'lgan ta’limot moniychilik (manixeizm)dir. Unga Moniy ismli shaxs (216-276) asos solgan. U Messopotamiyadan kelib chiqqan bo'lib, III asrning o'rtalarida o'z falsafiy ta’limotini yaratdi. Moniy xristianlikni, zardushtiylik va boshqa sharq xalqlari dinlarini o'ziga xos tarzda birlashtirib, dualistik diniy-falsafiy ta’limotni yuzaga keltirdi. Uning ta’limo- ticha, dastlabki odam shunday bir mohiyatdagi ilohiy nurlanish natijasida vujudga kelganki, bu mohiyat, o'z navbatida undan yuqoriroq ilohiy nurlanish bosqichidan o'tgan. Yorug'lik olami- ning egasiga zulmat olamining egasi qarshi turadi. Bu zulmat olami hokimi dastlabki odamni alday olganki, natijada unda yorug'lik va zulmat mujassamlashgan. Insonning joni yorug'lik olamidan kelib chiqqan, lekin inson tanasi uni zulmat olami bi­lan bog'lab turadi. Jon nurining inson tanasining qulligidan qutu- lishi insonning qutqarilishidir. Bu narsa faqat yaxshilik, ajralish bilan amalga oshadi. Komil insonlar darveshona hayot kechirib, ma’lum marosimlarni amalga oshiradilar. Bu marosimlar esa yorug'likning qo'shilishi jarayonida muhim rol o'ynaydi, deb hi- soblaganlar. Boshqa odamlar esa moniychilik ruhoniylarining zarur ehtiyojlarini qondirish uchun ularga yordam berganlar. Bu tufayli esa ular o'zlarining qutqarilishlari uchun ham harakat qilganlar. Moniychilar shu darajada darveshona hayot kechir- 
104



ganlarki, ishqiy munosabatni yovuzlik, deb hisoblaganlar va ni- kohsiz hayotni targ‘ib qilganlar.Moniychilik Moniy Eronda o’ldirilgandan keyin ham ko‘p vaqt saqlanib qoldi. Hatto yirik xristian ilohiyotchisi Avgustin ham haqiqatni topish bilan shug‘ullanib, 12 yil moniychilikka shogird tushgan. Keyinchalik Avgustin o’zining ana shu qarash- larini inkor qilish uchun juda ko’p kuch sarflagan.Xristian dini ta’limotiga nisbatan yaqin ta’limotlardan yana biri neoplatonizm falsafasi bo’lgan. Neoplatonizm Aleksandri- yada vujudga kelgan. Bu ta’limotning birinchi targ‘ibotchisi Am- 
moniy Sakkas (174-242) bo’lgan. U xristian oilasida voyaga yetgan. Xristian cherkovining otalaridan biri Origen hamda Plo­tin Sakkasdan ta’lim olganlar. III asrda bu ta’limotning eng yirik targ’ibotchisi Plotin (205-270) bo’lgan va uning Rim saltanatida yoyilishiga katta hissa qo’shgan.Neoplatonizmning abadiy shakllanishini Porfiriy (232-305) o’z asarida amalga oshirdi. U Plotin asarlari asosida “Enneada” nomli nazira yozgan. Bu asar bizgacha yetib kelgan. Bu asarda dualizm emas, metafizik monizm bayon qilinadi.Neoplatonchilar Mutlaq ruhni butun borliqning transsen­dent - (o’xshamagan) tengi bo’lmagan manba deb hisoblab, ham- ma narsa ilohiy nurlanish - emanatsiya tufayli vujudga kelgan deydilar. Bu emanatsiya insonning yaratilishi bilan yakunlanadi. Inson ongli jonga va tanaga ega. Bu ta’limot bo’yicha, koinotning maqsadi yagona ilohiy boshlang’ichdan kelib chiqqan, hamma narsa yana unga qaytishi kerak. Falsafa bu jarayonning tezlashu- viga yordam beradi. Odam tafakkur nuri - mistik intuitsiya orqa- li xudo bilan mashg’ul bo’lishi va hamma narsa nimadan kelib chiqqan bo’lsa, yana o’shanga qaytishi bilan shug’ullanishi kerak. Mana shu jarayonda vujudga kelgan jazava (ekstaz)ni hayotning eng oliy darajadagi lazzati deb bilganlar.Dindan qaytgan deb mashhur bo’lgan imperator Yulian o’zining qisqa muddatli (361-363) hukmronligi davrida xristianlikning dushmani sifatida neoplatonizmni qo’llab- quvvatlagan, uni o’z saltanatining diniga aylantirishga harakat qilgan. Bu ta’limot xristian dinining yuksak ma’naviy talablarini 

105



bajarmaslik ruhida bo’lgan mushriklar diqqatini ham o’ziga tortgan. Albatta, bu ta’limot xristian dinida mistitsizmning rivojiga hissa qo’shdi. Neoplatonizm VI asrning boshlarigacha saqlanib qoldi.
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar:1. Protagor inson hamma narsaning me’yori deganda nimani nazarda tutgan.2. Sokratda: insoniy qadriyatlarning qanday ifodalanadi?3. Platon falsafasida qalb va tananing dualizmi nimadan iborat?4. Aristotel insonni siyosiy hayvon deganda nimani nazarda tutgan?5. Ellinizm davrida shaxs masalasi qanday yechim topgan?

106



5-mavzu. Xristian falsafasida inson tavsifi

Режа:1. Xristianlik falsafasida inson va xudo munosabati masalasi.2. 0‘rta asrning teomorfik antropologiyasi.3. Tana va ruh munosabati. Gunoh va tavba-tazarruh.4. Iroda erkinligi. Ishonch va bilim.
Tayanch iboralar: apologetika, patristika, sxolastika, ilk 

xristianlik, skeptitsizm, nominalizm, realizm, universaliylar, “ikki 
haqiqat", teomorfik antropologiya, tana va ruh munosabati.Yunon faylasuflari odamlarni o’zlari yashab turgan vaqtincha va nisbiy dunyodan ustun bo’lgan reallikka diqqatlarini tortib ham xristianlikning tarqalishiga yordam berdilar. Suqrot ham, Platon ham biz yashab turgan, sezib turgan dunyo o’tkinchidir, u haqiqiy dunyoning soyasidir, faqat o’sha haqiqiy dunyoda yaxshilik, go’zallik, haqiqat kabi eng oliy ezgulik namunalari mavjuddir, deb ta’lim berganlar. Ularning ta’limoticha, bu haqiqiy dunyo o’tkinchi va moddiy emas, balki ruhiy va abadiydir. Albatta, ularning bu intilishlari shaxs sifatidagi xudoni topishga olib kelmadi, lekin odamlarni uni topish uchun o’z aqliga murojaat qilib, nimalarga erishishi mumkinligiga ishontirdi. Xristianlik Suqrot va Platon ta’limotiga ergashuvchilarga yaxshilik, go’zallik, haqiqat, ilohiy shafoatni odam-xudodan qidirish kerak, deb o’rgatdi. Yunonlar ham jon o’lmasdir, deb hisoblaganlar, lekin ular tananing jisman qayta tirilishini inkor qilganlar. Yunonlar adabiyoti va tarixi shundan dalolat beradiki, ular asosan haqiqat va yolg’on, insonning abadiy kelajagi haqida g’amxo’rlik qilganlar. Yunonlar gunohni faqat mexanik ma’noda qabul qilganlar, uni qandaydir aniq sa’y-harakat deb bilganlar, uni hech mahal shaxs kamchiligi deb qaramaganlar. Ma’lumki, bunday gunoh insonni xudoga qarshi qilib qo’yardi, odamlarga yovuzlik keltirardi.

Appologetika. II va III asrda xristianlik tarixida apologeti- ka yoki apologetlar davri vujudga keladi. Apologetika so’zining lug’aviy ma’nosi himoya qiluvchi demakdir, ya’ni xristian dini 
107



aqidalarini turli hujumlardan himoya qilishdir. Apologetlar davlatning xristianlikka nisbatan bo’lgan dushmanligini bar- taraf qilishga intilganlar. Ular o’z adabiy asarlarida xristianlik ta’limotini asrashga, Rim saltanati hokimlariga xristianlikni ta’qib qilishni oqlab bo’lmasligini ko’rsatishga intilganlar. Shu tufayli o’z asarlarida yo dialog yoki apologiyaning tan olingan mumtoz shaklidan foydalanganlar. Ularning asarlarida inkor qi- lish va tasdiqlash kabi ikki an’ana ko’zga tashlanadi. Apologetlar, avvalo, mushriklar tomonidan xristianlikni ayblovchi ateizm, kannibalizm, dabdababozlik, xudoga qarshi xatti-harakatlar kabi ayblarni inkor qilganlar. Ular xristianlikning pokligini tas- diqlab, qo’pollik, osiylik yahudiy diniga, mushriklar diniga xos deb hisoblaganlar.Apologetlar asarlarida mushriklik dinlari rahbarlarini xristianlikning mohiyatiga aql mezoni bilan yondashishga chaqiriladi. Xristian dinini mantiqiy asoslashga intilish, uni tushunarli talqin qilish va oqibatda unga qonuniylik maqomini berish maqsadi ko’zda tutiladi. Ularning ta’kidlashlaricha, xristianlikka qarshi qo’yilgan ayblovlar hech qanday dalillarga asoslanmagan. Bu narsani ular xristianlik davlatida fuqarolik maqomini olish uchun asosiy dalil bo’la oladi, deb hisoblaganlar.Apologetlar ilohiyotchilarga nisbatan ko’pi’oq faylasuflar edi. Ularning ta’kidlashicha, xristianlik bu eng qadimgi din va falsa- fadir. Masalan, Injilda Troyan haqida bashorat qilingan, yunon falsafasida mavjud bo’lgan haqiqat masalasi esa, xristianlik va yahudiylik dinidan o’zlashtirilgan. Apologetlarning uqtirishicha, xristianlik eng oliy falsafadir. Buning isboti esa Tavrotda bashorat qilingan. Isoning zoxidona hayoti, uning bashoratlari bunga dalil bo’la oladi. Taxminan 140-yilda afinalik xristian faylasufi Aris- tid imperator Antoniy Piyga himoya maktubini yuboradi. Unda ko’rsatilishicha, xristian ibodati xaldeylar, misrliklar, yahudiylar ibodatdan farq qiladi. Xristiancha ibodat shakli ulardan ustundir.Jabrdiyda Yustin (100-165) II asrning eng mashhur apolo- geti bo’lgan. U mushriklik diniga mansub bo’lgan oilada tug’il- gan, juda yoshligidanoq haqiqatni topish maqsadida falsafa bilan shug’ullangan. U stoiklar falsafasidan, Platon idealizmidan, Aris- 
108



totel qarashlaridan haqiqat izlagan. Uni Pifagorning matematik falsafasidan ham qidirgan. Rivoyat qilishlaricha, Yustin keyin- chalik dengiz sohili bo’ylab yurib, shunday bir odamni uchrat- ganki, u odam Yustinga xristian falsafasiga murojaat qilishni tav- siya qilgan. Shundan keyin Yustin xristianlikni qabul qilgan va Rimda xristian maktabini ochgan.150 yildan keyin Yustin imperator Antoniy Piy va uning asrandi bolalariga o’zining “Birinchi apologaya”sini yuborgan. Unda u imperatorni o’zining xristianlikka bo’lgan munosabatini qayta ko’rib chiqishga chaqirgan, xristianlarni qonuniy cheklashlardan voz kechishini so’ragan. Yustin xristianlar ateistlar emasligini isbot qilgan. U Isoning pok, oliy darajadagi axloqiy hayoti Tavrotda payg’ambarona bashorat qilinganligini isbot qilmoqchi bo’ladi. Xristianlarning ta’qibi, xristianlik bilan bog’liq bo’lgan to’g’ri yo’ldan adashishlar shayton bilan bog’liq. Yustin xristianlarning hayoti bilan mukammal tanishib, ularga nisbatan qo’yilgan ayblar asossiz ekanligini isbotlar ekan, ularni ta’qib qilishga barham berish kerakligini uqdirib o’tadi. “Ikkinchi apologiya” esa birinchi apologiyaga ma’lum darajada ilova edi. Unda Yustin xristianlarga nisbatan zulm va adolatsizlik hollarini keltiradi. Iso va Suqrotni bir-birlari bilan solishtirib, insonlardagi ezgulik Isodandir, deydi u. Yustin “Trifon bilan suhbat” asarida muqaddas kitobni allegorik talqin qilishga intilib, yahudiylarni Isoning mahdiyona bashoratiga ishontirmoqchi bo’ladi. Bu asar ko’p jihatdan avtobiografik xarakterda bo’lib, mutafakkir hayoti haqidagi qimmatli manbadir.Yustinning Rimdagi shogirdi ko’p Sharq mamlakatlariga sayohat qilgan Tatian (110-172)dir. U II asrning o’rtalarida “Rimliklarga murojaat” degan asar yozgan. Bu asarida u yu- nonlarning madaniy rahnamolikka qilgan da’volarini tanqid qiladi. Ushbu asar shu jihatdan muhimki, uvda butun bir millat - yunonlarga qarshi qaratilgan. Tatianning fikricha, xristianlik o’zining axloqiy me’yorlari bo’yicha yunon falsafasi va dinidan yuqori turadi. Demak, xristianlarga shunga mos munosabatda bo’lish kerak. Tatian xristianlikni mifologiya va falsafa bilan solishtirib, xristianlik yunon falsafasi va diniga nisbatan ancha 
109



qadimiyroqdir, deydi. Buning isboti - Muso Troyan urushi haqida so’zlab o’tgandir.G’arbiy apologetlar xristianlikning mushriklik bilan o’xshash tomonlariga emas, farq qiluvchi tomonlariga katta e’tibor ber- dilar. G‘arbiy cherkovning yirik apologetlaridan biri Tertul- liandir. U 160-yilda Karfagenda xizmat qilayotgan rim harbiy qismida tug‘ilgan. U yoshligidan yunon va lotin tillarini yaxshi bilganligi uchun mumtoz adabiyotni yaxshi egalladi. U kasbi bо‘yicha huquqshunos bо‘lgan. Tertullian notiqlik san’atiga e’ti- bor bergan, Rimda huquqshunoslik bilan shug‘ullangan. О‘sha yerda xristianlikni qabul qilgan. Uning jо‘shqin tabiati, harbiy- likka moyil ruhiyati uni puritan hayot tarzini kechirishga turt- ki bо‘lgan. Lotin tilini puxta egallab, mantiqiy aqlga ega bо‘lgan Tertullian o'zini g‘arbiy ilohiyotchilikka, “sog‘lom ta’limot” yara- tishga bag‘ishladi. Shuningdek, u xristianlikka qarshi turuvchi falsafiy va mushriklik dini ta’limotlarini tahlil qilishga e’tibor berdi. Viloyat gubernatoriga yozgan c‘z himoya maktub (apologi- ya)larida xristianlarga qc'yilgan ayblarga e’tiroz bildiradi va ular imperiyaning loyiq fuqarolari ekanligini ta’kidlaydi. Uningcha, xristianlarni ta’qib qilish har qanday sharoitda mag‘lubiyatga uchraydi, chunki hokimiyat xristianlarni ta’qib qilgan sari ular- ning miqdori oshib borayapti. 0‘z kasbiy bilimidan ustalik bilan foydalangan holda Tertullian cherkovni ta’qib qilayotgan davlat qoidalari shubhali ekanligini isbot qilmoqchi bo'ladi va ta’kid- laydiki, xristianlikning diniy ta’limoti va axloqi mushriklikka nis- batan ancha yuqori darajadadir.G‘arbda cherkovning eng yirik otasi Avreliy Avgustin bo'lib, u Muqaddas (Blajeniy) deb nom olgan edi (354-430). U faylasuf va ilohiyotchi bo'lgan. U ikki davr oralig'ida, ya’ni antik dunyo va shakllanib kelayotgan o'rta asrchilik oralig'ida yashagan. Odamlarni orqaga - “Xudo podsholigiga” - ma’naviy tetik jamiyatga chaqirgan. Avgustin Shimoliy Afrikaning Tagosta shahrida rimlik amaldor oilasida 354-yilda tug'ilgan. Uning onasi Monika o'g'lining xristianlikni qabul qilishini xudodan astoydil nola qilib so'ragan. U dastlabki ma’lumotini mahalliy maktabda olib, lotin tilini puxta egallaydi. Yunon tiliga 
110



esa e’tiborsizlik bilan qarab, umrining oxirigacha ham unda durustroq gaplashmagan. Keyin uni ritorikani o’rganish uchun Karfagenga yuboradilar. Uyidan tashqarida o’zini erkin his etgan Avgustin ham boshqa talabalar kabi bebosh hayotga sho’ng’ib, bir joriya bilan yashay boshlaydi. Bu turmushdan uning Adeodat ismli o’g’li tug’iladi. 373-yilda Avgustin haqiqatni anglash niyati bilan moniychilikka yuz c’giradi, lekin undan qoniqmaydi va tez orada voz kechadi. Sitseronning “Gortenziya” asarini c’qish ta’sirida falsafaga, xususan, neoplatonchilar falsafasiga yuz c’giradi. U 383-yilda Milanga kc’chib c’tgunga qadar c‘z ona shahri Karfagenda va Rimda ritorikadan dars beradi. 386-yilda Avgustinda ruhiy c’zgarish yuz beradi va u xristianlikni qabul qiladi. U bebosh hayot tarzidan ham, ritorikadan dars berishdan ham voz kechadi. 391-yildan umrining oxirigacha Avgustin c‘z umrini yepiskoplikka, tadqiqotlarga, adabiyotga bag‘ishlaydi. U 100 ga yaqin kitob, 500 va’z-nasihat, 200 noma yozib qoldiradi.Avgustinning avtobiografik xarakterdagi asarlaridan biri 401-yilda yozilgan “Amru ma’rif” (“Ispoved”)dir. Bu asarda xristianlikni qabul qilgungacha bo’lgan c‘z hayoti to’g’risida fikr yuritadi. Bibliyaning ko’p boblari uning tomonidan allegorik tarzda talqin qilinadi. Avgustin o’zining yoshlikda mushriklik falsafasi bilan shug‘ullanganligi haqida afsuslanib yozadi. Uning fikricha, bu falsafa kishini xristianlik kabi haqiqatga olib kelolmaydi. Uning “Akademiklarga qarshi” degan asarida ta’kidlanishicha, falsafiy tadqiqot orqali odam faqat ehtimoliy xarakterga ega bo’lgan haqiqatga erishishi mumkin. Aniq, to’liq, mukammal haqiqat esa faqat ilohiy karomat orqali bilinadi. Avgustin asarlarining yozilishi ruhan uning jo’shqin xarakteriga xos. U jo’shqin, jozibali ruhda yozib, bir mavzudan ikkinchi mavzuga hayajon bilan o’tadi. Uning ijodi yaxlit bir ruhda emas. Unda yagona tizim yo’q. Lekin uning ijodiy merosi shunday bir boy manbaki, undan ko’p vaqtlargacha xristian falsafasi ozuqa olgan.Avgustin falsafasi xristian dini doktrinalari va qadimgi dok- trinalarni taqqoslash mahsulidir, desak xato qilmaymiz. Avgus- tin ta’limoti uchun antik davr falsafiy doktrinalaridan Platon 
111



ta’limoti g'oyaviy manba bo'lgan. Avgustin bu ta’limotni asosan neoplatonchilar talqini orqa-li o'rgangan. Platon metafizikasi- dagi g‘oyalar, bilish nazariyasidagi absolyutizm, dunyo tuzilishi- dagi tamoyillar farqini tan olish (yaxshi va yomon ruhlar, ayrim ruhlarning mavjudligi), ma’naviy hayotda irratsional omillarni ta’kidlash- bularning barchasi unga katta ta’sir ko'rsatadi. Av­gustin ta’limoti o'rta asr tafakkurining belgilovchi ma’naviy om- iliga aylanib, butun G‘arbiy Yevropa xristianlik ta’limotiga katta ta’sir ko'rsatdi. O'rta asr patristika vakillaridan birortasi Avgus- tin darajasiga ko'tarila olmagan edi. U va uning izdoshlari diniy falsafada xudoni va ilohiy muhabbatni anglash - inson ruhining yagona maqsadi, yagona qadriyati, deb bilganlar. U san’atga, madaniyatga va tabiiy fanlarga nihoyatda kam e’tibor bergan. Avgustin o'z falsafasini xristian dini ta’limoti ruhida talqin qi- lishga katta ahamiyat bergan. U o'tmishdoshlari o'z oldilarigagi- na qo'ygan ishlarni amalga oshirdi. U xudoni falsafiy tafakkur- ning markaziy mavzusiga aylantirdi. Uning falsafasi teotsentrik ruhda, ya’ni xudo falsafiy tafakkurning markazidir. Xudoning bir- lamchi va boshlang'ich tamoyilligidan kelib chiqib, u jon tandan ustun, iroda va sezgi aqldan yuksak turadi, deb ta’kidlaydi. Bu ustunlik metafizik jihatdan ham, gnoseologik jihatdan ham, axlo- qiy jihatdan ham go'yoki shubhasizdir. Xudo eng oliy darajadagi mohiyatdir. Faqat uning borlig'i uning o'z tabiatidan kelib chiqib, boshqa barcha narsalar unga qaramdir. Xudoning borlig'i hech narsaga bog'liq bo'lmagan mohiyatdir. Boshqa hamma narsalar faqat ilohiy iroda tufayli mavjuddir. Xudo hamma mavjud nar- salarning, hamma o'zgarishlarning yagona sababchisidir. Xudo faqat dunyoni yaratibgina qolmasdan, uni saqlab turadi, doimo yaratishda davom etadi. Avgustin dunyo dastlab yaratilgandan keyin, o'z-o'zicha rivojlanadi, degan deistik ta’limotni inkor qila- di. Avgustin ta’limoticha, xudo shuningdek, bilishning ham o'ta muhim predmetidir. O'tkinchi narsalarni bilish mutlaq bilish uchun hech qanday ma’noga ega emas. Xudo bilishning sabab- chisi hamdir. Xudo inson ruhiga, inson tafakkuriga nur kiritadi, odamlarga haqiqatni tanishda yordam beradi. Xudo eng oliy da- rajadagi farovonlikdir va umuman hamma ezgulikning sabab- 
112



chisidir. Hamma narsa xudo tufayli mavjud ekan, har qanday ezgulik faqat xudodan kelib chiqadi.Xudoga intilish inson uchun tabiiy va faqat u bilan birlashibgina inson baxtga erishishi mum- kin. Shunday qilib, Avgustin falsafada ilohiyot uchun katta yo‘l ochib beradi.Jon masalasida Avgustin Platon g‘oyalariga ergashib, jonni spiritualistik ruhda tushunadi. Uningcha, о‘ziga xos substan- siya sifatidagi jon jismoniy sifatga ham ega emas, tananing bir turi ham emas. U faqat fikrlash, iroda, xotira funksiyalarigagina ega. Biologik funksiyalar bilan uning hech qanday aloqasi yo‘q. Tanadan jon o’zining mukammalligi bilan farq qiladi. Jonni bun­day talqin qilish qadimgi yunon falsafasida ham mavjud edi. Lekin Avgustin ulardan farqli ravishda jonning bunday ustunli- gi xudodandir, jon xudoga juda yaqin va o’lmasdir, degan fikrni aytadi. Uning fikricha, jonni biz tanaga nisbatan yaxshiroq bi- lamiz, jon haqidagi bilim aniqroq, tana haqidagi bilim aksincha, noaniq va ehtimoliydir. Bundan tashqari, xudoni tana emas, jon biladi, tana bilishga xalaqit beradi. Jonning tanadan ustunligi tu- fayli odam xissiy lazzatlarini bartaraf qilib, joni haqida qayg‘u- rishi kerak. Ma’naviy hayotning asosi aql emas, irodadir. Bunda Avgustin shunga tayanadiki, har bir narsaning mohiyati uning passivligida emas, faolligidadir. Bundan insonning mohiyatini passiv xarakterdagi aql emas, balki harakatchan, faol iroda bel- gilaydi, degan xulosa kelib chiqadi. Avgustinning iroda ustunligi haqidagi ta’limoti qadimgi yunon ratsionalizmidan farq qiladi. Inson ruhini irratsionalistik talqin qilish shunga olib keladiki, natijada erkin iroda ruhning mohiyati, deb e’lon qilinadi. Bu g‘oyani u faqat biologiyada emas, balki ilohiyotga ham tatbiq eta- di, ya’ni irodaning us-tunligi ilohiy mohiyatga ham taalluqlidir. Shunday qilib, uning falsafasi intellektualizm va ratsionalizmdan volyuntarizmga qarab yo’nalganligi shubhasizdir.Avgustinning butun falsafasi yagona, mutlaq va mukammal xudo haqidagi ta’limotda mujassamlashgan. Dunyo ilohiy yaratish kabi ahamiyatga ega emas, u faqat sharpadir. Xudosiz hech narsani qilish ham, hech narsani bilish ham mumkin emas. Tabiatda g‘ayritabiiy narsaning ishtirokisiz hech narsa sodir 
113



bo’lmaydi. Avgustin dunyoqarashi naturalizmga aniq qarshi qaratilgan. Yagona mohiyat va haqiqat sifatidagi xudo metafizik ta’limot mazmunini tashkil etadi. Xudo bilimning manbai sifatida bilish nazariyasining predmeti, xudo yagona ezgulik va go’zallik bo’lgani uchun axloqning predmeti, xudo alohida qudrat va mehribonlik egasi bo’lgani uchun dinning predmetidir. Xudo faqat cheksiz borliq bo’lib qolmasdan, balki mukammal muhabbat hamdir. Neoplatonchilar shu tariqa nazariy fikr yuritganlar, lekin xudo ularda alohida mohiyat sifatida tushunilmasdi. Neoplatonchilarda xudo yagona ilohiyotning emanatsiyasi (nurlanishi), tabiiy jarayonning zaruriy natijasi bo’lsa, Avgustinda neoplatonchilar monizmidan farqli tarzda dualizm namoyon bo’ladi. Avgustinda dunyo - xudo irodasining mahsuli. Neoplatonchilarda xudo va olam yagonadir.Avgustin ta’limoticha, xudo erkin faoliyatining mahsuli bo’l- gan olam oqilona yaratilgan. Xudo uni o’z shaxsiy g’oyasi bilan yaratgan. Xristian platonizmi - Platonning g’oyalar haqidagi ta’limotining avgustincha talqini (varianti)dir. Avgustin ta’limo- ticha, xudoda real dunyoning ideal obrazi (timsoli) yashiringan. Platonda ham, Avgustinda ham ikki dunyo: xudodagi ideal dun- yo, olam va makondagi - moddiy dunyo mavjud. Bu dunyo g’o- yaning materiyada mujassamlanishi bilan paydo bo’ladi.Avgustin ellinistik falsafa vakillari singari inson hayotining maqsadi va mazmuni baxt, deb hisoblamaydi. Avgustin baxtni faqat yagona bir narsa - xudoda topish mumkin, deydi. Insoniy baxtga erishish - bu, eng avvalo, xudoni bilish va jonni sinovlardan o’tkazish. Skeptiklardan farqli o’laroq Avgustin olamni bilish mumkin, deb hisoblaydi. U shunday bilim usulini qidirganki, u xatolardan xoli bo’lsin. Bilimning ishonchli boshlang’ich asosi, nuqtasini topishga harakat qilgan. Uning fikricha, ishonchsizlikni bartaraf qilishning yagona usuli, bu sezgilar bizga haqiqiy bilim berishi mumkin, degan fikrdan voz kechishdir. Sezgilar orqali bilish mumkin deyish ishonchsizlik (skeptitsizm)ni mustahkamlashdir.Avgustin bilish mumkinligiga yana bir dalil keltiradi. Skep- tiklarning dunyoga, bilishga, ishonchsizligi va shubhasining o’zi bilimning haqiqatligiga, aniqligiga dalildir, deydi u. Chunki ham- 
114



ma narsaga shubhalanish mumkin, lekin shubhalanayotganimiz- ga shubhalanib bo’lmaydi. Mana shu bilimga shubha bilish jara- yonidagi mustahkam haqiqatdir.Insonning ongi, joni doim o’zgarayotgan, notinch dunyodagi muxim tayanchdir. Qachon odam o‘z ruhini bilishga intilsa, u unda tashqi dunyoga bog‘liq bo‘lmagan mazmunni topadi. Odamlar o‘z bilimlarini Guarini o’rab turgan dunyodan oladilar, degan tasavvur juda yuzaki, aslida ular bilimni o’z ruhlarining tubidan oladilar. Avgustin bilish nazariyasining mohiyati hamma g’oya va tushunchalarning yaratuvchisi xudodir, degan aprior ta’limotdir. Abadiy va o’zgarmas g’oyalar haqidagi inson bilimi uni shunday xulosaga olib keladiki, ularning manbai, abadiy, mutlaq, zamondan tashqari, jismsiz xudoga borib taqaladi. Inson yarata olmaydi, u faqat ilohiy g’oyalarni qabul qiladi xolos.Xudo haqidagi haqiqatni aqi emas, e’tiqod bila oladi. E’tiqod esa aqldan ko’ra irodaga taalluqlidir. Sezgi va qalbning rolini ta’kidlagan holda Avgustin e’tiqod va bilimning birligini aslo unutmaydi. Shu bilan birga u aqpni yuqori pog’onaga ko’tarmay- di, faqat uni to’ldiradi. E’tiqod va aql bir-birini to’ldiradi. “E’tiqod qilish uchun aqlli bo’l, e’tiqod qil, aqlli bo’lish uchun”. Avgustin falsafasi fanning mustaqil holatini inkor qiladi. Fanda esa aql haqiqatning yagona vositasi va mezoni bo’lgan. Bunday ta’limot xristianlikning ruhiga mos keladi. Mana shu asosda xristianlik tarixida keyingi bosqich - sxolastika davri vujudga keladi.Avgustin bilish nazariyasining xarakterli tomonlaridan biri xristianlik mistitsizmidir. Bunda tadqiqotning asosiy predmeti xudo va inson ruhi sanaladi. Bilish nazariyasida irratsionallik - iroda omillarining ratsional-mantiqiy omillardan ustun turishini Avgustin o’z ta’limotida e’tiqodning aqldan ustunligini belgilaydi. Uningcha, inson aqlining mustaqilligi emas, balki diniy aqidalar karomati buyuk martabadir. Xudoga ishonish - bilishning boshlang’ich nuqtasi.E’tiqodning aqldan ustunligi masalasi xristian falsafasida yan- gi emasdi. “E’tiqodingiz manbai faqat muqaddas kitob”da, deb hisoblovchi o’tmish “cherkov ota”laridan farqli o’laroq Avgustin e’tiqodning eng oliy nufuzli manbai, deb cherkovni hisoblagan. Cherkov haqiqatan yagona, gunohsiz, so’nggi tayanchdir. Bunday 
115



dunyoqarash o’sha davr sharoitiga mos kelardi. Chunki Rim im- periyasining g‘arbida cherkov g‘oyaviy jihatdan ham, tashkiliy jihatdan ham kuchli markazlashgan tashkilot edi. Avgustinning cherkov oddidagi xizmati yana shundaki, u e’tiqodning aqldan ustunligini falsafiy jihatdan ham isbotlashga uringan. Uningcha, barcha inson bilimi ikki manbaga ega. Birinchisi, tajriba, hissiy aloqa doirasidir. Uning chegarasi hodisalar bo’lib, undan nariga o’tish mumkin emas. Ikkinchi manba birmuncha boyroq, muhim- roq bo’lib, u boshqa odamlardan bilim olishdir. Bu bevosita bilim bo’lib, u e’tiqoddir.Avgustin umuman e’tiqod bilan cherkov nufuzi tufay- li muqaddaslashtirilgan diniy e’tiqodni aralashtirib yuboradi. Ma’lumki, tajribaga suyangan ishonch butunlay boshqa mohi- yatga ega. U muqaddas kitoblar “haqiqat”laridan kelib chiquvchi e’tiqoddan butunlay farq qiladi. Avgustin falsafasida yaxshilik va yomonlik, ular o’rtasidagi farq masalasi muhim turadi. Uning- cha, bir tomondan xudo yaratgan dunyoda yaxshilik bo’lmasligi mumkin emas. Ikkinchi tomondan esa yomonlikning mavjudligi shubhasizdir. Shuning uchun Avgustin ta’kidlaydiki, yomonlik ta- biatga xos emas, u erkin ijodning mahsulidir. Xudo dunyoni yax- shilik manbai qilib yaratgan, lekin uni yovuz iroda zaharlagan. Bundan o’z navbatida boshqa bir xulosa chiqariladi. Yemonlik yaxshilikka mutlaq ravishda qarama-qarshi emas, u faqat yaxshi- likning zaif tomoni. Mutlaq yomonlik yo’q, mutlaq yaxshilik bor. Hech qanday yaxshi ishlar qilinmayotgan yerda yomonlik yuzaga keladi, yomonlik - oliy maqsadlardan yuz o’girish, kibr-havodir. Kibr-havo xudoga murojaat qilmaslikdan kelib chiqadi. Yana Av- gustin ta’kidlaydiki, yomonlik dunyo muvozanatini buzmaydi, lekin dunyo uchun zarardir. Gunohkorlarni jazolash ham, avli- yolarni mukofotlash ham bu muvozanatni buzmaydi. Demak, Avgustin dunyoda yomonlikning mavjudligini inkor qilmaydi, lekin uni faqat yaxshilikning yo’qligidan, deb hisoblaydi. Uning- cha, yomon-lik dunyoviy xarakterga ega bo’lib, odamlardan kelib chiqadi. Yaxshilik xudodan kelib chiqadi, chunki u xudo mehri- bonligining mahsulidir. Inson yomonligi uchun javob beradi.Muhabbat tushunchasi, masalasi bo’yicha Avgustin monax Pelagiy bilan bahslashadi. Bu xristian axloqi masalasi bo’yicha 
116



irratsionalistik va ratsionalistik oqim vakillari o’rtasidagi bahs edi. Pelagiy antik davr ratsionalizmidan kelib chiqib, dastlab gunoh bo’lmagan, deydi. Odam gunohlardan xoli tug’iladi, u cherkov yordamisiz o'zining huzur-halovati haqida g‘amxо‘rlikni c’yhishi kerak. Pelagiyning bu ta’limoti xristian cherkovining g‘oyaviy tamoyillariga ochiqdan ochiq hujum edi. Avgustin Pelagiyning bu ta’limotiga qarshi chiqib, taqsir haqidagi ta’limotni ishlab chiqadi. Bu ta’limot bc'yicha, Odam Ato birinchi inson sifatida ozod va gunohsiz tug'ilgan. U xudo irodasi bc’yicha harakat qilib mangu hayotga erishishi mumkin edi. Lekin shayton vasvasasi bilan Odam Ato shaxsida rc‘y bergan say- harakat uchun odamlarning butun avlodi ozod emas, gunohkor va c‘limga mahkum etilgan. Avliyo Pavel singari c‘z gunohlari uchun jazolanadilar.O’zgarmas, abadiy mohiyat sifatidagi xudo va c’zgaruvchan, c‘limga mahkum yakka narsalar c‘rtasidagi qarama-qarshiliklar- ni tadqiq qilish natijasida Avgustin zamon masalasiga tc‘xtala- di. Bu masalada Avgustin zamonni osmoniy sferalar harakati bilan bog’lab qc’yuvchi antik davr faylasuflariga qarshi chiqadi. Uningcha, osmoniy sferalari ham xudo tomonidan yaratilgan. Uningcha, zamon harakat, c‘zgarish c‘lchovidir. Bunday harakat va c‘zgarish hamma “yaratilgan” narsalarga xosdir. Dunyo yara- tilishidan ilgari zamon bc‘lmagan. U xudo yaratuvchanlik faoliya- tining mahsuli sifatida namoyon bc‘ladi. Narsalar c‘zgarishidagi c‘lchov xudo faoliyati tufayli yuzaga keladi.Avgustin vaqtning asosiy kategoriyalari c‘tgan, hozirgi, kelajak kabilar ekanligini tushuntirishga harakat qilgan. Uningcha, c‘tmish ham, kelajak ham hech qanday talqinga sig‘maydi. Faqat hozirni talqin qilish mumkin. Xuddi shu zamon tufayli c’g’gan yoki kelajak haqida bironta fikrga ega bc’lish mumkin. O’tgan zamon inson xotirasi bilan bog’langan, kelajak orzuda mujassamlashgandir. O’tmishni ham, kelajakni ham hozir- giga taqash ilohiylikdan, mutlaqlikdan dalolat beradi. Xudoda hamma vaqt hozirgi bilan c‘tmish va kelajak mujassamlashgan. Xudoning mutlaq abadiyligi va moddiy, insoniyat dunyosining c‘zgaruvchanligi, c‘tkinchiligi c‘rtasidagi qarama-qarshilik 
117



Avgustin tomonidan ishlab chiqilgan xristian dunyoqarashining asosi bo’lib qoladi.Avgustinning yirik apologetik asarlaridan biri “Ilohiy salta- nat haqida”gi risolasidir. 410-yilda Alarix tomonidan Rimning xonavayron qilinishidan vahimaga tushgan ko’pchilik, bu falokat rimliklarning eski dinlaridan voz kechib, xristianlikni qabul qil- ganliklari uchun yuz berdi, deb hisobladilar. Avgustin o’z do’sti Markellinning iltimosi bilan bunday qarashlarga zarba bermoq- chi bo’ldi. Uning ta’kidlashicha, davlatning ravnaqi eski ko’p- xudolik dini tufayli bo’lmagan, chunki rimliklar xristianlikni qa- bul qilgunlaricha ham mag’lubiyatlar uchun, abadiy farovonlikka erishish uchun Rim xudolariga sig’inishi zarur bo’lmagan. Avgus- tinning fikricha, mushriklar xudolari hayotda ham, ma’naviyatda ham hech qanday yordam berolmaganlar. Xristianlik esa rim- liklar foydalangan hamma moddiy boyliklarni berishi mumkin.Avgustinning bu asarida tarix falsafasi o’ziga xos ishlab chiqilgan. Unda Avgustin ikki shahar - Ilohiy va Dunyoviy shahar mohiyatini tahlil qiladi. “Xudo shahri” xudoga muhabbat bilan o’zaro birlashgan odamlar va samoviy jonzotlardan iborat. Dunyoviy shaharda o’z-o’ziga muhabbat qo’ygan, o’z sharafi va farovonoligiga intiluvchi jonzotlar yashaydi. Shunday qilib, bu shaharlar muhabbatning turlari bilan bir-biridan farqlanadilar. Shaharlar haqida gapirganda, Avgustin Rim imperiyasini nazarda tutmaydi. Uning qarashlari universal xarakterda bo’lib, o’sha paytda keng tarqalgan tarix qaytarilishlar (sikllar) bilan rivojlanadi, degan qarashlarga qarshi edi. Avgustin bu ikki shaharning o’sishi va ravnaqini tahlil qiladi va ularning taqdiri haqida bashorat qiladi. Qiyomatdan keyin Ilohiy shahar aholisi umumiy baxtga, dunyoviy shahar aholisi esa abadiy jazoga erishadi. Lekin Avgustin ta’kidlaydiki, bu shaharlar o’rtasidagi ikki xil holat vaqtincha, zaruriy emas va u xudo irodasi bilan tugatiladi.Avgustin jamiyat masalalarini ham ilohiyotchilik ruhida talqin qiladi. Avgustin yangi xristian falsafasiga asos soldi. U yunonlarning obyektivizm va intellektualizmiga asoslangan ta’limotini inkor qilib, iroda aqldan ustun, deb e’lon qiladi. Avgustin xudoni cheksiz, dunyoni esa g’ayritabiiy mohiyatning 
118



mahsuli va inoyati, deb biladi. Xudo, eng avvalo irodaga ega bo’lgan mohiyatdir. Uning falsafasi irodaga, e’tiqodga, muhabbatga, rahm-shafqatga, ishonchga asoslangan falsafadir. U hech mahal aql va isbotga asoslangan falsafa emas.Avgustin ijodida qarama-qarshilik va ishonchsizliklar ko’p. Masalan, u bir tomondan, haqiqatga faqat yakka odamgina erishishi mumkin deb hisoblasa, ikkinchi tomondan - haqiqat faqat cherkovning imtiyozidir, deydi. Bir tomondan, haqiqat bevosita xarakterga ega, ikkinchi tomondan esa u g‘ayritabiiy ne’matdir. Avgustin ratsionalizmga befarq qaraydi, lekin oxirgi maqsadni, intilishni aql bilan bog‘langan ilohiy shuurdir, deydi. Uningcha, tana yovuzlik emas, chunki u xudo tomonidan yaratilgan, lekin jismoniy xohishlar yovuzlik manbaidir. Avgustin moniychilikdagi yaxshilik va yomonlik dualizmini inkor qiladi, lekin dualizm uning tarix falsafasining asosi edi. Uning ijodida va qarashlarida pog‘onalarga ajratilgan turli xristianlik intilishlari, muqaddas kitoblar va cherkov g‘oyalari, ratsionalizm va mistitsizm, muhabbatga sodiqlik qorishib ketgan. Avgustinning juda ko’p izdoshlari bo’lgan.Sxolastika so’zining lug’aviy ma’nosi “maktab”, “o’qiydigan joy” kabilarni anglatadi. Sxolastlar deb, Buyuk Karl saroyidagi, saroy maktablaridagi o’qituvchilarni hamda dinni o’qitishda falsafadan foydalangan o’rta asr ilohiyotchilarini ataganlar. Bular haqiqatni yangidan qidirmaganlar, balki mavjud haqiqatni mantiqiy yo’llar bilan isbotlashga harakat qilganlar. Sxolastika - bu ilohiyotni ratsionallashtirishga bo’lgan urinishning yangi ko’rinishidir. E’tiqodni tafakkur bilan mustahkamlash maqsadida ilohiyot muqaddas kitoblar falsafiy nuqtayi nazardan tadqiq qilinishi kerak, deb hisoblagan. Muqaddas kitob so’zlarini Aristotel deduktiv logikasi yordamida sistemalashtirish va yangi kashf qilingan Aristotel falsafasi bilan uyg’unlashtirish kerak, deb hisoblangan. Sxolastika Aristotel falsafasining Yevropaga kirib kelishining asosiy sababidir. V asrda Boetsiy tomonidan tarjima qilingan bir necha asarlargina mavjud edi. Uning dunyoqarashi haqida lotin tilidagi tarjimalardan juda kam ma’lumotga ega edilar. XII asrga kelib G’arbiy Yevropada Aristotelning lotin va arab tilidan tarjima qilingan asarlari bilan kengroq tanishdilar.
119



Buyuk arab mutafakkiri Ibn Rushd (Averroes - 1128-1198)ning tarjima va sharhlari 1200 yildan Yevropaga Ispaniya (Andaluziya) orqali kirib keldi. Xuddi shu davrda Yevropaga mashhur yahudiy mutafakkiri Moisey Maymoniy (1135-1204) tomonidan qilingan tarjimalar ham kirib kela boshladi. Sxolastikaning tarqalishiga yana bir sabab - muqaddas kitoblarni o’rganish uchun ayrim monax ordenlarining falsafaga qiziqishi bo’ldi.Masalan, Foma Akvinskiy, uning ustozi Buyuk Albert, Dominikan ordeni monaxlari, Vilyam Okkam va Bonavetura, fransiskan ordenlari monaxlari edi. XII asrda vujudga kelgan universitetlar yangi ilmiy yо‘nalishga boshpana bo’ldi va tez ora- da ilohiyotni mantiq va tafakkur yordamida о‘rganishning das- turi ishlab chiqildi. Masalan, Parij universiteti Abelyar davrida sxolastikaning yetakchi markaziga aylandi. Sxolastlar asosan haqiqatni qidirish bilan emas, balki mavjud bo’lgan umumiy haqiqatni ratsional tahlil qilish bilan shug‘ullanganlar. Ular uchun haqiqatga qanday usul bilan erishilmasin, muqaddas ki- toblarga e’tiqod usuli bilanmi yoki falsafiy mantiq usuli bilanmi, bundan qat’i nazar, haqiqatning garmonik tarzda yaxlit bo'lishi shart qilib qo'yilgan.O'rta asr tafakkuri faqat siyosiy va cherkov birligiga erishishnigina emas, balki falsafada birlikka ham erishishni xohlagan. XIII asrda Yevropada Aristotel falsafasining kirib kelishi sxolastlarni bu masalani bajarishga undadi. Sxolastlar uchun dalillar mutlaq, ishonchli va muhimdir. Ular ta’limotining mazmunini Bibliya (Tavrot va Injil), e’tiqod ramzlari, cherkov otalarining asarlari tashkil etardi. Ularning maqsadi esa e’tiqod aqlga mos keladimi, degan savolga javob berish bo'lgan.Sxolastlar metodologiyasi Aristotel dialektikasi (ya’ni logikasi)ga tayangan, ta’limotning mazmuni esa ilohiyot bo'lgan. Mazmun ham, usul ham o'zgarishi mumkin emas.Aleksandriya maktabiga Klimentdan keyin uning shogirdi Origen (184-254) rahbarlik qildi. Uning otasi Leonid o'lgandan keyin 16 yoshli Origen 6 kishidan iborat oilasiga g'amxo'rlikni o'z zimmasiga oladi. Ma’lumotlarga qaraganda, Origen ham o'z 
120



otasi bilan jabrlanishni xohlagan, lekin onasi uning kiyimini berkitib qo’ygandan keyin uyda qolishga majbur bo’lgan. U shu darajada o’qishga qobiliyatli va bilimli bo’lganki, 203-yilda, 18 yoshida Klimentning maktabiga voris deb e’lon qilinadi va 231 yilgacha shu mansabda qoladi. Origenning ko’p asarlarini nashr qilinishiga sabab uning nufuzli oiladan chiqqan do‘sti Amvrosiy bo‘lgan. Origen 6000 ga yaqin taxta yozuv muallifi bo‘lgan. U katga obro’li va nufuzli do’stining qo’llab-quvvatlashiga qaramasdan, juda oddiy, darveshona hayot kechirgan, quruq taxta ustida uxlagan.Origenning “Selsga qarshi” asari, Selsning “Haqiqiy gap” asariga qarshi yozilgan edi. Platonning izdoshi bo’lgan Sels bu asarida xristianlarni irratsionalizmda ayblab, ular tarixiy asosga ega emasliklarini isbotlamoqchi bo’ladi. Origen bu aybnomani inkor qiladi va xristianlik mushriklikdan farqli o’laroq odamlarning xulq-atvoriga katta ta’sir qiladi, xristianlar haqiqatni izlashda izchildirlar, deb ta’kidlaydi. Uning asarlarida amalda Injilga ergashish nihoyatda ulkan axloqiy poklik bilan birlashib ketgan edi. Uning ta’kidlashicha, din va axloqning qoidalariga xilof ish tutish mutlaqo mumkin emas. Xristianlik va axloq doimo qo’lni qo’lga qo’yib yurishi kerak. Ko’p sxolastlarning falsafiy fikrlash mezoni yunon falsafasi bo’lgan. Ularning ta’limoti Platon va Aristotel falsafasining umumiy tamoyillariga mos kelishi kerak edi. Xususan, universaliylar (umumiy tushunchalar)ning tabiati, e’tiqod va tafakkurining mutanosibligi masalasida bahs- munozara olib borilar edi.Realizm ta’limoticha, universaliylar yoki umumiy g’oyalar yakka narsalardan alohida mavjuddir. Masalan, go’zallik, faro- vonlik kabi umumiy tushunchalar ayrim, yakka odamlarning xatti-harakatidan mutlaqo mustaqil mavjuddir. Bunday qarash “unversaliylar yaratilgan narsalardan avval mavjuddir”, deb if- odalanardi. Platon ta’biricha, odamlar bu dunyo chegaralaridan chuqurroqqa qarashlari va eng chuqur, haqiqiy reallikni ko’rish- lari kerak. Bu ta’limot realizm nomi bilan mashhur. Realizmning yirik vakillaridan biri Anselm Kenterberiyskiydir (1033-1109). U shimoliy Italiyada tug’ilgan. 1093-yilda Kenterberiyda arxi- 
121



yepiskop lavozimini egallagan. Uning tafakkur va e’tiqodning o’zaro munosabatlariga bo’lgan qarashlari “bilish uchun e’tiqod qilaman”, degan tezisda o‘z ifodasini topgan. Uningcha, eng avval va asosan e’tiqod bilimning asosi bo’lishi kerak. Anselm o’zining ikki asarida tafakkur e’tiqodni asoslab berishi kerakligi haqida- gi xulosalarga keladi. Ulardan biri “Monologion” - xudo borligi sabab-oqibat munosabatlari orqali induktiv usul isboti. Bu kos- mologik isbot shakli bo’lib, uni shunday izohlash mumkin. Odam hayotda ko’p ne’matlardan foydalanadi. Bu ne’matlarning bar- chasi eng oliy ne’matning intihosidir. Mana shu eng oliy ne’mat tufayli ular mavjuddirlar. Cheksiz pastga qarab ketishni tasav- vur qilib bo’lmaganligi uchun, bularning hammasining sababi xudodir. Anselmning ikkinchi asari “Prologion” - xudo borlig- ining deduktiv isbotidir. Bu ontologik isbot deb atalib, mos ke- lishlik haqidagi ta’limotga asoslangan. Anselmning fikricha, har bir odamning ongida eng oliy mukammal mohiyat haqida g’oya bor. Bu g’oya esa, obyektiv mavjud bo’lgan reallikka mos kelishi kerak, chunki agar bunday mohiyat mavjud bo’lmasa, demak, u komil ham bo’lmaydi, undan oliyroq mukammallikni ham tasav- vur qilib bo’lmaydi. Demak, xudodan ham yuqoriroq g’oyani, komilroq mohiyatni tasavvur qilish mumkin emas ekan, unda xudo haqiqiy reallikda bordir. Garchi bu va boshqa xudo mavjud- ligining mantiqiy isbotlari uning borligini to’liq isbotlay olmasa ham, ayrim qo’shimcha qimmatga ega. Ular har bir bilimga ega bo’lgan odamga agar xudo mavjudligini inkor qilinsa, hech nar- sani haqiqiy ravishda tushuntirish mumkin emasligini ko’rsata- di. Anselm o’zining “Nima uchun xudo odamga aylandi?” degan asarida yozadiki, odam mutlaq xudoga bo’ysunishi kerak. Lekin Odam Atoning gunohga botishi bilan tabiiy odam bo’ysunmay- digan bo’lib qoladi. Shuning uchun u xudo oldida qarzdordir. Buning uchun u qarzini to’lashi yoki jazolanishi kerak. Odam qiy- ofasidagi Xudo Iso xochda o’z o’limi bilan qarzini uzdi. Bu qarzni oddiy odam uzolmas edi. Shunday qilib u bunday majburiyatdan qutuldi.Aristotel reallik tabiatiga nisbatan mo’tadil munosabatda bo’lgan. Uningcha, universaliylar obyektiv mavjuddir. Lekin ular ayrim, yakka predmetlardan alohida mavjud emaslar, ularning 
122



o’zida, ularning ongida mavjuddir. Aristotel ta’limotining muhim tomonlarini tan olgan o'rta asr sxolastlari mo'tadil realistlar deb atalganlar. Ularning yirik vakillari Abelyar va Foma Akvinskiy- lardir.Britaniyada tug'ilgan Abelyar (1079-1142) o'z aqliy qobi- liyati bilan yoshligidanoq juda mashhur bo‘lgan. Uning Parij universitetida ilohiyotdan o‘qigan ma’ruzalari shu darajada mashhur bo‘lganki, hatto ayrim vaqtlarda ularni tinglash maqsadida bir necha ming talaba yig‘ilgan. U o'zi xususiy dars bergan Eloiz degan talabasini sevib qolgan. U Fulbert degan kanonikning jiyani bo‘lgan. Ularning bu sevgi mojarolari oshkor bo'lib qolgandan keyin Fulbert Abelyardan ayovsiz o'ch olgan. Bir necha kallakesarlarni yollab uni qattiq jazolagan. Shundan keyin Abelyar Eloizaga monastrga ketishi zarurligini uqtirgan.Abelyar pozitsiyasi - mo'tadil realizm. Uning fikricha, dastlab reallik xudo ongida mavjud bo'lgan, keyin bevosita narsalarning o'zida (lekin bu olam tashqarisida emas) va oqibatda odamlarning ongida mavjud bo'lgan. Anselmga qara-ma-qarshi Abelyar “Men e’tiqod qilish uchun bilaman”, deydi. Tafakkurning haqiqatni topishdagi rolini ta’kidlab, Abelyar doimo tafakkurga avtoritet (nufuz) sifatida murojaat qiladi. U ta’kidlaydiki, shubha tadqiqotni taqozo qiladi, tadqiqot esa haqiqatga olib keladi. Uning fikricha, Isoning o'limi xudoni qanoatlantirish uchun emas, balki odamlarga xudoning sevgisini yuqtirish uchun yuz berdi. Bu bilan esa odamlarga axloqiy ta’sir o'tkazish va uning oqibatida o'z hayotini xudoga bo'ysundirish bo'lgan. Bu qarash axloqiy ta’sir o'tkazish nazariyasi deb ataladi.Abelyarning yirik asari “Ha va yo'q” 158 tasdiqdan iborat. Ular maxsus tartibda cherkov otalarining ayrim g'oyalarga nis- batan “ha” yoki “yo'q” deb bildirgan qarashlari edi. Shunday qilib, Abelyar cherkov otalari orasida qarama-qarshilik mavjudligini, u esa ularni bartaraf eta olishini ta’kidlaydiki, garchi u umumqabul qilingan katolik ilohiyotini inkor qilmagan bo'lsa ham, uning usuli ruhoniylarning g'azabiga sabab bo'ldi. Chunki u haqiqatni anglashda tafakkurning rolini juda yuqori baholagan. Mo'tadil realizmning yana bir vakili Buyuk Albert (Albert fon Bolshtedt, 1193-1280) Paduan unversitetida erkin 
123



san’atlarni, tabiiy fanlarni, o'sha paytda cherkov tomonidan tan olinmagan Aristotel falsafasini o'rgandi. 1223-yilda dominikan ordeniga kirib, u yerdan Kyolnga ilohiyot va falsafani o‘rganish uchun yuboriladi. U o'qituvchi sifatida juda mashhur bo’lib, zalga eshituvchilar sig‘maganligi uchun ochiq maydonlarda ma’ruza o‘qigan. 1260-yilda Drezdenda yepiskoplik lavozimiga ko‘tariladi. O‘z xohishi bo‘yicha bu lavozimdan ozod qilinadi va qolgan umrini Kyolnda o‘tkazadi. Monastrda kechirgan tanholik hayotida butunlay ilmiy va adabiy faoliyat bilan shug‘ullanadi.U shuni tushunganki, G‘arbiy Yevropaga antik davr tafak- kurining kirib kelishini to‘xtatish mumkin emas, aksincha, xristianlikni asoslash va mustahkamlash uchun antik davr falsa- fasidan keng miqyosda foydalanish kerak. O‘z ijodida u ko’pincha Aristotel asarlariga murojaat qiladi, ularni sharhlaydi, ayniqsa, mantiqqa juda yuqori baho beradi. Aristotel mantiqiy ta’limoti ruhida XIII asr sxolastikasiga universaliylar masalasida realistik mazmun kiritadi. U avvalgi sxolastlarga nisbatan falsafaga mustaqil o‘rin ajratadi. Masalan, diniy aqidalar muammolari bilan (uchlanganlik, gunohni yuvish, qayta tirilish) misteriya masalalari o’rtasida farq mavjudligini ko’rsatadi. Uningcha, bu masalalar ilohiyotchilik tadqiqotlari, tabiiy-ilmiy muammolar mazmunini tashkil qilib, falsafiy tushuntirishni talab qiladi.Foma Akvinskiy 1225-yilda tug‘ilgan. U graf Landolf Ak- vinskiyning o‘g‘li edi. U Montekassino shahridagi benediktlar monastrida tarbiyalangan, Neapol universitetida erkin san’atni o’rgangan. 17 yoshida dominikanlar ordeniga a’zo bo’lib kiradi. U yerdan uni Parijga o’qishga yuborishadi. U yerda uning o‘qituvchisi Buyuk Albert bo‘lib, keyinchalik u bilan Kyolnga qaytadi. 1252-yilda u yana Parijga qaytadi va u yerda o‘z o‘qishi- ni davom ettiradi. Italiyada bo‘lganda Aristotel asarlari bilan tanishadi. 1268-1272-yillarda yana Parijda bo’ladi. Bu yerda ilohiyotdan mashhur o‘qituvchi bo‘lib taniladi, ko‘p sxolastlar bilan ilohiyotning muhim masalalari bo’yicha bahs yuritadi. 1274-yilda Lion shahriga safarga chiqqanida Terragino shahri yaqinidagi Fossanova monastrida vafot etadi. Unga muloyimligi tufayli “Farishta doktor”, degan laqab berishadi.
124



Lekin uning asosiy asarlari “Ilohiyot umumlashmasi” va “Mushriklarga qarshi umumlashma”, “Ilohiyot umumlashmasi- da” katolik dini aqidashunosligi ishlab chiqilgan. Bu asar umu- man sxolastik ilohiyotshunoslikning asosidir. Akvinskiy fan va din munosabatlari masalasini aniq ishlab chiqqan. Uningcha, fanning vazifasi dunyodagi qonuniyatlarni tushuntirish. Shu- ningdek, Akvinskiy obyektiv, to’g’ri bilimga ega bo’lish mumkin- ligini tan oladi. U faqat inson aklining faoliyatigina haqiqat bo’Li oladi, degan tasavvurlarni ham inkor qiladi. Uningcha, bilim ich- kariga, fikrlarning subyektiv shakllariga emas, obyektga, tashqa- riga qaratilishi kerak.Lekin bilim obyektiv va haqiqat bo’lishiga qaramasdan, u hamma narsani qamrab ololmaydi. Falsafiy, metafizik bilim dunyosi ustida boshqa bir dunyo borki, u bilan ilohiyot shug’ul- lanadi. Bu dunyoga tafakkurning tabiiy kuchi bilan kirish mum- kin emas. Foma Akvinskiy ta’limoticha, xristianlik dinining o’ta muhim sirlari falsafa va bilimdan tashqarida bo’ladi. Masalan, uch xudolikning yagonaligi bunga misol bo’la oladi. Bu yerda gap g’ayritabiiy haqiqatlar haqida ketayapti. Masalan, ilohiy karo- mat, shafoat, inoyat va h.k. faqat e’tiqoddadir. Lekin uningcha, fan va din o’rtasida qarama-qarshilik yo’q. Xristian dini aqldan ustun turadi, lekin aqlga qarama-qarshi emas. Haqiqat faqat bit- ta, chunki u xudodan kelib chiqadi. Xristian diniga qarshi inson aqli pozitsiyasidan qarama-qarshi qo’yilgan dalillar komil, ilo- hiy aqlga qarama-qarshidir. Inson tafakkuri ega bo’lgan vosita- lar esa yetarli emas. Bunday fikrni Foma hamma vaqt o’zining bahs yurituvchi risolalarida ta’kidlaydi. Bu munozarali risolalar mushriklarga ham, xristian shakkoklariga ham qar-shi qaratil- gan edi.Uningcha, falsafa ilohiyotga, dinga shuning uchun xizmat qilishi kerakki, u diniy haqiqatlarni aks ettiradi, ularni tafakkur kategoriyalarida talqin qiladi, shuningdek, dinga qarshi bo’lgan soxta dalillarni inkor qiladi. Falsafaning o’zi g’ayritabiiy haqiqatni isbot qilolmaydi, lekin unga qarshi qo’yilgan dalillarni kuchsizlantiradi. Akvinskiy dunyoqarashida ilohiyotning quroli sifatidagi falsafaning roli mukammal o’z aksini topgan.
125



Akvinskiyning borliq haqidagi ta’limotida Aristotel ta’- limotining unsurlari yana ham ko’proq namoyon bo’ladi. Lekin Foma Aristotelning tabiiy-ilmiy qarashlarini mavhumlashtiradi. Undan faqat xristian ilohiyoti uchun xizmat qilishi mumkin bo‘lgan jihatlarinigina saqlab qolishga urinadi. Uningcha, olam bir necha bir-biridan ajralgan pog‘onalarga bo‘lingan tartibda mavjuddir. Eng quyi pog’ona - o’lik tabiat. Uning ustida o’simlik va hayvonot dunyosi mavjud. Ulardan esa eng yuqori pog‘ona odamlar dunyosi kelib chiqadi. Odamlar dunyosi g‘ayritabiiy, ruhiy dunyoga o’tish bosqichidir. Hamma mavjud narsalarning maqsadi, ma’nosi, oliy darajasining birinchi mutlaq sababi, eng komil reallik - xudodir. Akvinskiy Aristotel metafizikasini Platon g‘oyalari bilan qorishtiradi. Bu ayniqsa, estensiya va ekzistensiya (mohiyat va hodisa) tushunchalarini talqin qilganda ravshan namoyon bo’ladi. Uningcha, har bir, ham yakka, ham ilohiy mutlaq shakldagi mavjud narsalar mohiyat va hodisadan iborat. Har bir narsaning mohiyati yakka, ayrim emas, balki jins xususiyatlari belgilarida mavjuddir. Xudo mohiyat, mavjudlik (hodisa) bilan bir xildir. Hamma yaratilgan narsalarning mohiyati esa, aksincha, ularning mavjudlik holatiga mos kelmaydi, chunki u ularning yakkalik holatidan kelib chiqmaydi. Har bir yakka narsa yaratilgan, boshqa omillar tufayli mavjud. Ular tasodifiylik va shartlanganlik xarakteriga ega. Faqat xudogina mutlaq, shartlanmagan, shuning uchun u zaruriy vujuddir, chunki zaruriyat uning mohiyatidadir. Xudo oliy, vujudiy borliqdir. Yaratilgan narsalar murakkab borliqdir. Mohiyat va mavjudlik (hodisa) haqidagi Akvinskiy ta’limoti xudo va dunyo o’zaro munosabatlari masalasini dualistik hal qiladi. Bu esa xristian monoteizmi (yakkaxudolik)ning asosiy tamoyillariga mos keladi.Akvinskiyning shakl haqidagi ta’limoti bilan bevosita univer- saliylar haqidagi ta’limoti bog’langan. Bu masalada u mo’tadil realizm pozitsiyasida turadi. Uningcha, birinchidan, universaliy (umumiy tushuncha)lar yakka narsalar mohiyati shaklida mav- juddir. Ikkinchidan, ular yakka narsalarni mavhumlashtirish ja- rayonida inson ongida mavjuddir. Uchinchidan, ular ilohiy ongda yakka narsa va hodisalarning ideal obrazi sifatida narsalargacha 
126



mavjud bo’ladi. Xuddi shu uchinchi xil ko’ri-nishda Akvinskiy ta’limoti, Aristotel ta’limotidan farq qiladi. Akvinskiy ta’limoti- cha, xudoning borlig‘i aql bilan isbot qilinadi. U Anselm Kenter- beriyskiy tomonidan talqin qilingan xudo borligining ontologik isbotini inkor qiladi. Uningcha, “xudo bordir”, degan ibora aql uchun ravshan va tug‘ma emas. Xudoning borlig‘i isbot qilinishi kerak. Foma Akvinskiy xudo borlig‘ining beshta isbotini keltira- di.
Birinchi isbot tabiatda harakatning mavjudligidir. Har bir harakat qilayotgan narsa boshqa qandaydir biron narsa orqali harakatga keladi. Lekin bu harakatning davomi uzluksiz bo’lishi mumkin emas, chunki birinchi “harakatga soluvchi” ham, u tufayli harakat qilayotgan narsa ham birinchi harakat qilayotgan narsa tufayli harakat qiladi. Birinchi harakatga soluvchining mavjudligi shu bilan belgilanadi. Bu esa xudodir.Xudo borlig‘ining ikkinchi isboti ta’sir qiluvchi sababning mohiyatidan kelib chiqadi. Dunyoda qator ta’sir qiluvchi sabablar bor. Biron narsa ta’sir qiluvchi sababchisisiz bo’lishi mumkin emas. Aks holda, u o‘zidan o’zi ilgari bo’lib qolardi, bu mumkin emas. Demak, qandaydir birinchi ta’sir qiluvchi sabab borki, u xudodir. Xudo borlig‘ining uchinchi isboti tasodif va zaruriyatning o’zciro munosabatidan kelib chiqadi. Bu o’zciro munosabatlar zanjirini ham uzluksiz tasavvur qilish mumkin emas. Tasodifiy narsa zaruriy narsaga bog‘liq. Bu za-ruriy narsaning zaruriyligi esa, yo boshqa zaruriy narsaga bog‘liq, yoki uning zaruriyligi o’zida mavjud. Oqibatda shu narsa aniqlana- diki, qandaydir birinchi zaruriyat borki, u xudodir.Xudo borlig’ining to’rtinchi isboti birin-ketin keladigan, hamma yerda, hamma narsada mavjud bo’lgan kamolot dara- jalarining mavjudligidir. Eng oliy darajadagi kamolot darajasi borki, u ham xudodir.Xudo borlig’ining beshinchi isboti teleologik isbotdir, ya’ni hamma narsalarning maqsadga muvofiq yaratilganligidir. Uning asosida butun tabiatda namoyon bo’ladigan foydalilik yotadi. Bu ta’limot bo’yicha, hamma narsa, hatto foydasiz va tasodifiy bo’lib ko’ringan narsalar ham qandaydir maqsadga intilgan, biron ma’noga ega, biron foydasi bor. Demak, shunday bir ongli

127



mohiyat borki, hamma tabiiy narsalarni maqsadga yo’naltiradi. Bu xudodir.Albatta, ko’rinib turibdiki, bu ta’limot ma’lum darajada Aris- totel va Avgustin ta’limotlariga ham yaqin. Xudoning mo-hiyati haqida gapirib, Akvinskiy о‘rtacha yo'lni tanlaydi. Uning fikri­cha, xudoni anglash, bilish uch xil ma’noda bo'lishi mumkin. Ta- biatdagi ilohiy ta’sir vositasi bilan, yaratuvchi va yaratilganning mosligi asosida anglanadi, chunki tushunchalar ilohiy yaratishni anglatadi. Har bir narsa faqat cheksiz, komil xudo borlig‘ining zarrachasi sifatida tushunilishi mumkin. Insonning bilimi ham- ma narsada komil emas, lekin u bizga mukammal, mutlaq borliq sifatidagi xudoni bilishimizga yordam beradi.Shuningdek, muqaddas kitob yoki ilohiy karomat ham bizni xudoni koinotning yaratuvchisi sifatida bilishga o'rgatadi. Ak- vinskiyning ta’kidlashicha, yaratilish faqat ilohiy karomat orqali bilish mumkin bo'lgan reallikka xosdir. Yaratish jarayonida xudo o'z ilohiy g'oyalarini amalga oshiradi. Bu yerda AkVinskiy yana Platon g'oyalarini boshqacharoq shaklda talqin qilishga urinadi.Foma Akvinskiy ta’limotida inson jonining mohiyati masalasi ham muhim o'rin egallaydi. U ko'pgina risolalarida sezgilar, xotira, ayrim ruhiy qobiliyatlar, ularning o'zaro aloqalari, bilish haqida yozadi. Bu masalada ham u Aristotelning passiv materiya va faol aql haqidagi ta’limotidan kelib chiqadi. Uningcha, jon hamma hayotiy voqea va jarayonlarda shakllantiruvchi tamoyil, mohiyatni tashkil etadi. Inson joni tanasiz, materiyasiz sof shakl, materiyaga bog'liq bo'lmagan ruhiy substansiyadir. Uning yo'qolmasligi va o'lmasligi shu bilan belgilanadi. Jon tanaga bog'liq bo'lmagan substansiya ekan, demak, u tananing yo'qolishi bilan yo'qolmaydi. U sof shakl sifatida o'z-o'zidan yo'qolmaydi.Shunday qilib, Akvinskiy insonning mangulikka tashnaligini ruhiy substansiyaning o'lmasligining isboti deb hisoblaydi. Bu narsa esa, yakka jonlar ustida turuvchi qandaydir umumiy jonning o'lmasligi haqidagi Ibn Rushd (Averroes) ta’limotiga ziddir. Ayrim ruhiy quvvatlar, ularning xususiyatlari masalasida ham Foma Aristotel ta’limotidan kelib chiqadi. Uningcha, o'simliklarga xos bo'lgan, modda almashini-shi va ko'payishi xususiyatiga ega bo'lgan o'simlik (vegetativ) joni bor. Undan 
128



yuqoriroq pog‘onada sezish, his qilish, intilish, erkin harakat qilish xususiyatlariga ega bo’lgan hayvonot joni turadi. Insonda esa bu xususiyatlardan tashqari onglilik xususiyati - aql bor. Inson ongli jonga ega. Bu ongli jon o‘zida yuqoridagi ikki xil jonning vazifalarini ham bajaradi.Akvinskiy aqlni irodadan ustun qo‘yadi. U shunday fikr yuritadi: “Agar biz narsalarni ularning ichki mohiyati orqali emas, balki tashqi ko’rinishlari asosida bilar ekanmiz, demak, biz o’z jonimizni bevosita emas, bilvosita, intuitsiya orqali bilamiz”. Akvinskiy jon va bilish haqidagi ta’limoti ratsionalistik ruh bilan sug’orilgan. Dominikan ordenining monaxi bo’lgan Akvinskiy ta’limoti fransiskan monaxlarining faqat psixologiya sohasida emas, boshqa sohalardagi qarashlariga ham qarama-qarshidir. Fransiskan monaxlarining qarashlarida inson bilishining faolligi ta’kidlanadi. Akvinskiy esa Aristotel ta’limotiga ilova qilib, bilishning passiv xarakterini ko’rsatadi. Bilishda u borliqning obrazli qabul qilinishini ta’kidlaydi. Agar obraz haqiqiy borliq bilan mos kelsa, bilim to’g’ridir.Inson bilimining manbai masalasida ham Foma dastlab Aris- totel ta’limotidan kelib chiqadi. Uningcha, bilishning manbai ilo- hiy g’oyalarni yoki ularni xotirlashda emas, balki tajribada, hissiy qabul qilishdadir. Bilimning mahsuli sezgilardan kelib chiqadi. Hissiy tajriba faqat yakka, ayrim narsalarni aks ettiradi. Aqlning obyekti esa ayrim narsalarning mohiyatidir. Mohiyatni bilish mavhumlashtirish orqali amalga oshadi. Akvinskiy o’zining jon va bilish haqidagi ta’limoti asosida axloqiy ta’limotni yaratdi. Axloqiy faoliyatning belgilovchi omili deb Akvinskiy iroda erkin- ligini ko’rsatadi. Bu masalada ham u Avgustin va fransiskanlar ta’limotiga qarshi chiqadi. Oliyjanoblik belgilari sifatida Akvins- kiy yunon falsafasidagi to’rt fazilat: donolik, jasurlik, mo’tadillik, adolatdan tashqari yana uch xristianlik oliyjanobligini: iymon, umid va muhabbatni e’tirof etadi. Oliyjanoblik haqidagi Akvins- kiy ta’limoti murakkab, lekin bu ta’limotning markaziy g’oyasi oddiy. Bu quyidagi g’oyaga asoslanadi: inson tabiati aqldir. De­mak, kim aqlga qarshi bo’lsa, u insonga ham qarshidir. Aql iro- dadan ustun va uni boshqaradi. Uningcha hayotning ma’nosi baxtdir. Baxtni esa u xudoni shuur qilish va bilish deb hisoblay- 
129



di. Bilish insonning eng oliy vazifasidir. Xudo - bilishning tubsiz manbai. Insonning oxirgi maqsadi xudoni shuur qilish, bilish va unga muhabbatdir. Bu maqsadga erishish yo’li sinovlarga to’la. Aql insonni axloqiy tartibga yetaklaydi. Axloqiy tartib - bu ilohiy qonunlardir. Aqya abadiy rohat va baxtga erishish uchun nima qilish kerakligani insonga o’rgatadi.Akvinskiy tabiat, moddiy dunyo, tabiiy-ilmiy masalalar bilan ham qiziqqan. U, eng avvalo, axloqiy dunyo, demak, jamiyat masalalari bilan qiziqadi. Uning diqqat markazida ma’naviy va ijtimoiy masalalar alohida o’rin egallaydi. Qadimgi yunonlar singari u ham odamni, eng avvalo, jamiyatda, davlatda olib qaraydi. Davlat umumiy farovonlik haqida g’amxo’rlik qilish vazifasini bajaradi. Lekin Akvinskiy ijtimoiy tenglikka mutlaq qarshi chiqadi. Tabaqalanish farqlari abadiydir, deydi u. Quyi tabaqalar o’z xo’jayinlariga bo’ysunishlari kerak, umuman, butun xristianlar uchun bo’ysunish oliyjanoblikdir. Davlatning eng afzal shakli monarxiyadir. Xudo dunyoda, jon tanada qanday o’rin egallasa, monarx o’z podsholigida shunday o’rinni egallashi kerak. Oliyjanob va adolatli podshoning hokimiyati xudoning olamdagi hokimiyatining aks etishidir.XIII asr oxiri XIV asr boshlarida dominikanlar ordenida Foma ta’limoti (tomizm) yetakchi o’rinni egallaydi. Akvinskiy uning “birinchi doktori” deb e’lon qilinadi. 1323-yilda u “avliyo” deb e’lon qilinadi. Foma Akvinskiy ta’limotining markazi dastlab Parij universiteti, keyinchalik Kyoln universiteti bo’lib qoladi. Sekin-asta tomizm (Foma Akvinskiy ta’limoti) cherkovning rasmiy doktrinasiga aylanadi. Uyg’onish davrida yangi ijtimoiy sharoitlar tufayli tomizm inqirozga uchraydi.
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar:1. O’rta asr G’arbiy Yevropa falsafasi xususiyatlari.2. Xristian dini mafkurasi, uning aqidaviy asoslari va ijtimoiy mohiyati.3. Xristian sxolastikasining mohiyati va tarixiy bosqichlari.4. Avreliy Avgustin dunyoqarashi.5. Foma Akvinskiyning sxolastik ta’limoti.6. Foma Akvinskiyning ijtimoiy-diniy ta’limoti.

130



6-mavzu. Renessans davri falsafasining antropotsentrik 
xususiyati

Reja:1. Uyg‘onish davri antropotsentrizmi.2. Aqlli shaxs avtonomiyasining gumanistik ideali.3. Insoniy tabiatning ochiqligi g‘oyasi.4. Antik ideallarga, qadriyatlarga murojaat.
Tayanch iboralar: shaxs avtonomiyasi, gumanistik ideal, 

uyg‘onish davri antropotsentrizmi, uyg‘onish davri, renessans, 
gumanizm, panteizm, utopiya, ideal jamiyat, davlat haqida.Uyg‘onish davri Yevropada XIV asrning ikkinchi yarmida to XVII asrning boshlarigacha bo’lgan davrni o’z ichiga oladi. Bu davrga kelib, ko’pchilik mamlakatlarda asta-sekinlik bilan eski ishlab chiqarish munosabatlarining o’rniga yangi ishlab chiqarish munosabatlari vujudga kela boshlagan edi. Bu esa insoniyat tarixida shu davrgacha yuz bergan eng buyuk ilg’or to’ntarishlardan biri edi.Haqiqatan ham bu davrda hayotning hamma tarmog’ida muhim ilg’or, hatto aytish mumkinki, inqilobiy o’zgarishlar yuz berayotgan edi. Sanoat ishlab chiqarish usulining dastlabki kurtaklari О‘rta yer dengizi atrofidagi ayrim shaharlarda XIV va XV asrlardayoq yuzaga kelgan. Bu davrda, ayniqsa, Italiya eng taraqqiy etgan davlat bo’lgan. Bu yerda boshqa davlatlarga nisbatan avvalroq savdo-sotiq, hunarmandchilik tez sur’atlar bilan rivojlangan. Shular tufayli Italiyada boshqa Yevropa davlatlariga nisbatan shaharlar va shaharlarning hayoti tez sur’atlar bilan o’sgan. Italiyada XIV asrlardayoq dastlabki manufakturalar vujudga kelganki, ular hunarmandchilik ishlab chiqarishiga nisbatan oldinga tashlangan katta qadam edi. Savdo, sudxo’rlik, hunarmandchilik manufakturalaridan juda katta foyda kelar edi. Natijada bank egalari, savdogarlar, sanoatchilardan 

131



iborat mavqeli tabaqa vujudga keldiki, ular Italiyaning Venetsiya, Genuya, Florensiya shaharlarida feodallar ustidan g’alaba qozonib, siyosiy hokimiyatni qo’lga oldilar. Shuningdek, sanoatning rivoji G’arbiy Yevropada XV-XVI asrlardagi qator geografik va texnik kashfiyotlar bilan ham bog‘liq. Amerikaga va Hindistonga dengiz yo’lining ochilishi, Magellanning butun dunyo bo’ylab sayohati shunga olib keldiki, bir necha asrlar davomida o’zgarmas deb hisoblagan Yer kurrasining chegarasini buzib yubordi.Ijtimoiy-iqtisodiy hayotdagi bu o’zgarishlar, geografik va texnik kashfiyotlar Yevropa xalqining bu davrdagi ma’naviy hayotida ham tub o'zgarishlarga olib keddi. Jumladan, bu davrda cherkovning ma’naviy hokimiyati xristian dini negizida vujudga kelgan islohchilik harakatlari ta’sirida ham singdirilgan edi. Bu islohchilik harakatlarida feodalizm quroli bo'lgan rim-katolik cherkovi ta’siridan qutulishga harakat qilayotgan, tobora mustahkamlanib borayotgan yangi tabaqalarning intilishlari aks etardi. Cherkov ma’naviy hokimiyatining zaiflanishiga faqat turli islohotchilik harakatlari ta’sir qilibgina qolmay, balki cherkov, din bilan hech qanday aloqasi bo'lmagan dunyoviy madaniyat va ma’naviyatlarning keng tarqalishi ham sabab bo'ldi.Renessans - fransuzcha “ Renaissayce ” - Uyg'onish ma’nosini bildiradi. Renessans insoniyat ma’naviy taraqqiyotidagi uyg'onish davri XV asrdan Yevropada boshlanadi105. Tabiiyki, ushbu ijtimoiy-tarixiy jarayon Yevropaning turli mamlakatlarida turlicha kechadi. Renessans davri Yevropada uch asosiy bosqichni: ilk bosqichi (XIV asr), yetuklik bosqichi (XV asr), va oxirlab qolgan so'nggi bosqichini (XVI asr) bosib o'tdi.

105 Фалсафа. Комусий луFат / ^.Назаров тахрири остида. - Тошкент: УФМЖ, 
2005. - Б. 346.

Renessans o'zining ilk bosqichida butun Yevropani emas, bal- ki uning eng rivojlangan mamlakatlarini qamrab oldi. Renessans davrining ilk bosqichining izlari qadimgi Italiyada XII asrdayoq vujudga kelgan edi. Xuddi shuning uchun ham Renessans o'zi­ning ilk bosqichida sof “italyancha voqea” edi. O'z taraqqiyotin- 
132



ing yetuk bosqichiga u butun Yevropaga xos xususiyat kasb etdi.Bu paytda Yevropaning bir qator rivojlangan mamlakatlarida hunarmandchilik va savdo-sotiqning tez rivojlanishi boshlandi. Kishilarning shahar tomon intilishlari oshib ketdi. Jamiyat hayotida shaharning o’rni va ahamiyati uzluksiz kuchaydi. Yangi iqtisodiy munosabatlar qaror topa boshladi. Kishilarning turmush tarzida muhim ijobiy o’zgarishlar sodir bo’la boshladi. Renessans davri o‘ziga xos yangi madaniyatni yaratdi. Ushbu madaniyat nafaqat dinga, balki ilm va fanning ilg‘or yutuqlariga tayana boshladi.Ilk Renessans davrida fanning buyuk qudratli qadriyatlari ulug‘landi va yanada boyidi. Oqibatda renessans davrida Yevropaning rivojlangan mamlakatlarida inqilobiy o‘zgarishlar го‘У berdi. Chunonchi, bu davrga kelib birinchi kitob nashr etildi, Kolumb tomonidan Amerika kashf etildi. Vasko da Gama Afrikani aylanib o’tib, Hindistonga boradigan dengiz yo’lini ochdi, Magellan o‘zining uzoq davom etgan sayohatiga asoslanib, Yer kurrasining sharsimon ekanligini isbotladi, geografiya va geodeziya fan sifatida e’tirof etildi.Matematikaga oid simvolik belgilar qabul qilindi, ilmiy anatomiya va fiziologiya asoslarini fan sifatida o’rganish boshlandi. Ximiya va astronomiyada yirik yutuqlarga erishildi va h.k.Renessans davriga kelib xristian dini o’zining mafkuraviy hukmronlik mavqeyini yo‘qota boshladi, ijtimoiy turmushning barcha sohalarida din va cherkovning zo’ravonlik ta’siri barham topdi. Bunday keskin burilish, faqat fan, falsafa, san’at va adabi- yotdagiga emas, balki xristian dinining o’z qobig’ida ham ro’y berdi. Ya’ni Yevropaning bir qator mamlakatlarida sekulyarizat- siya jarayoni boshlandi. Sekulyarizatsiya (din, cherkov ta’siridan xoli bo’lish) jarayoni kishilar dunyoqarashida dinning ta’sirini kamaytirib yubordi106. Shuningdek, bu jarayon ijtimoiy turmush- ning boshqa sohalariga ham o’z ta’sirini o’tkazmasdan qolmadi.
106 Фалсафа. Комусий луFат / ^.Назаров тахрири остида. - Тошкент: УФМЖ, 
2005. - Б. 346.

133



Oqibatda kishilarning fikrlash madaniyatida ham jiddiy o’zga- rishlar ro‘y berdi. Tabiiy, fikrlash madaniyatidagi bunday keskin o’zgarish o’rta asr teokratizmiga qarshi kurash zaminida vujud- ga keldi va rivojlana boshladi. Endilikda kishilarning fikrlash madaniyatida gumanistik qarashlar ustuvorlik qila boshladi.Gumanizm (lotincha humanus - insoniylik) - inson shaxsini borliqning asosiga qo’yib, uni ulug’lashga yo’naltirilgan qarash- lar majmuyidir107. Shu ma’noda gumanizm tushunchasi turli tarixiy davrlar va hududlarda tarqalgan turlicha ta’limotlar va dunyoqarash tizimlariga tatbiqan ishlatiladi.

107 Фалсафа. Комусий луFат / ^.Назаров тахрири остида. - Тошкент: УФМЖ, 
2005. - Б. 95.

Gumanizm, birinchidan, Yevropa madaniyati taraqqiyotidagi muayyan tarixiy bosqich (Uyg’onish davriga xos) falsafiy-amaliy tafakkur tarzi; ikkinchidan, borliqqa munosabat va uni idrok etish tizimidir. XIV-XVI asrlardagi Yevropa Renessansi cherkov aqidalarining inson ruhi ustidan mutlaq hukmronligiga qarshi vujudga kelgan harakat bo’lib, tafakkurda gumanizm shaklida namoyon bo’ldi.Gumanizm Avgustin rad etgan “insoniy o’lchamlarga binoan yashash”ni himoya qildi. Uni Tangri irodasiga zid emas, balki mu- vofiq deb baholadi. Aksariyat Yevropa olimlari gumanizmning “antropotsentrizm” (borliq mohiyatining asosiga inson irodasini qo’yish) g’oyasiga tayanishni e’tirof etadilar. Gumanizm rivojini tadqiqotchilar turli bosqichlarga ajratadilar:
• ilk gumanizm - XIV asrning 30-90-yillari;
• gumanizmning yuksalishi - XIV asrning birinchi yarmi;
• bevosita gumanistik talqindagi neoplatonizmning tarkib topishi - XV asrning ikkinchi yarmidan XVI asrning boshlarigacha;
• gumanizm g’oyalari mazmunidan chekinishlar va gumanizm harakatining so’nishi - XVI asrning ikkinchi yarmi.Ilk gumanistlar insonning hayotiy ehtiyojlariga e’tiborni qaratib, insonni borliq markaziga qo’ydilar. Bu davrda inson haqidagi ilmlarga, ayniqsa, she’riyat va axloq ilmiga qiziqish 

134



kuchaydi. Qadimgi yunon va rim allomalari yaratgan merosni jiddiy o’rganish keng tus oldi. Bu davr mutafakkirlari yerdagi moddiy hayot inson uchun berilgan, uni ezgulik va adolatning tabiiy qonunlariga muvofiq ravishda tartibga solish ham insonning o’z qo’lidadir, degan g’oyani ilgari surdilar.XV asr ikkinchi yarmidan boshlab gumanistlar bevosita neoplatonizm g‘oyalarining yangicha talqinini ishlab chiqishga kirishdilar. Neoplatoniklar insonning tangriga bo’lgan munosa- batini talqin etishda ibtidoiy tasavvurlarni yengib o’tib, borliqni yaxlit tizim sifatida tushundilar. Tabiat va ilohiy mohiyatning o’zaro ichki bog’liqligiga e’tibor berdilar. Ular o’rta asrlarga xos tarkidunyochilik kayfiyatidan yuz o’girib, yorug’ dunyo go’zalli- gini ilohiylashtirdilar.Gumanizm davri ijodkorlari yagona halloqi olamning yaratuvchilik mahoratiga havas qildilar va o’z faoliyatlarida butun mahorat va salohiyatlarini safarbar etib, ana shu mukammallikka intildilar. Gumanizm mohiyatidagi evrilishlarga ijtimoiy-siyosiy hayotdagi o’zgarishlar ham ta’sir ko’rsatdi, oxir oqibatda, gumanizm o’z o’rnini yangi qarashlarga bo’shatib bera boshladi.Tabiiy ijtimoiy muhitda sodir bo’layotgan o’zgarishlarga insonning intellektual aqliy imkoniyatlari nuqtayi nazaridan qarash insonning baxtliligi yoki baxtsizligining sabablarini osmondagi ilohiy mo’jizadan emas, balki u yashayotgan muhitdan izlash tuyg’ulari qaror topa boshladi. Kishilarning fikrlash madaniyatida gumanistik tamoyillarning ustuvorlik qilishi, ularning antik madaniy merosga bo’lgan qiziqishlarini kuchaytirdi. Bu hol o’z navbatida antik faylasuflarning asarlarini o’rganishga bo’lgan intilishlarini ham kuchaytirdi.Qadimgi yunon faylasuflari Aflotun va Arastu falsafasi qayta tahlil qilina boshlandi. Neoplatonizm, stoiklar falsafasi Epikur va Sitseron qarashlariga qiziqish kuchaydi. Renessans eng avvalo, antik zamonning madaniy va falsafiy merosi haqida erkin fikr yuritish, har qanday qoidalarni o’zgarmas, mutlaq haqiqat deb 
135



qarashdan voz kechish inson bisotida mavjud bo’lgan qobiliyat va iste’dodni erkin namoyish qilish uchun vujudga kelgan imkoniyat edi.Xuddi shuning uchun ham barcha ijod ahli “yopiq maktablar” namoyandalari emas, balki mustaqil tadqiqotchi sifatida harakat qila boshladilar, har bir tadqiqotchining o‘ziga xos bayon qilish, voqelikni real tasvirlash uslublari vujudga keldi. Bunday uslub- lar o’tmish falsafiy adabiyotlarining sxolastik - bachkanalikka asoslangan murakkab bayon qilish uslubiga zid edi, uzoq davrlar mobaynida hukmronlik qilib kelgan diniy-ilohiy mafkuraning tor manfaatlaridan iborat bid’atlarga qarshi kurash usuli edi.Renessans madaniyatining targ‘ibotchilari va tashviqotchi- lari shahar aholisining yuqori tabaqalari-yirik ishbilarmonlar, meshchanlar yuqori ma’lumotga ega bo’lgan ziyolilar edi. Renes­sans davri madaniyati insonparvarlik g’oyalari bilan yo’g’rilgan va falsafasi insonni eng oliy qadriyat ekanligini har tomonlama isbotlashga urindi.Xuddi shu davrga kelib ijtimoiy munosabatlarni baholash- ning yangi mezoni - insoniylik kriteriysi vujudga keldi. Insoniy- lik ajdodlar yaratgan madaniy-ma’naviy merosni o’zlashtirish qobiliyati bilan belgilandi, olamni teotsentrik tushunishdan antropotsentrik tushunishga o’tildi. Bunday inqilobiy o’zgarish, shubhasiz, o’ta murakkab jarayon bo’lib, turli ziddiyatlarga to’la edi.Xususan, renessans madaniyatini shod-u xurramlik bilan qo’llab-quvvatlovchi shahar aholisining yuqori tabaqalari bilan, uning o’rta va pastki qatlamlari orasida turli siyosiy ziddiyatlar, kelishmovchiliklar mavjud edi. Chunonchi, jamiyatning yuqori tabaqalaridan biri bo’lgan meshchanlar davlat apparatini cherkovni reformatsiya, ya’ni isloh qilish yordamida tovar-pul munosabatlarini barqarorlashtirmoqchi va uni kengaytirmoqchi bo’lsalar, aholining o’rta va past tabaqasi vakillari jamiyatni yana o’rta asr tartibotlariga rioya qilishga da’vat etardilar.Xuddi shuning uchun ham renessans Yevropaning turli mamlakatlarida turlicha shakllarda namoyon bo’ldi. Bunday turli-tumanliklar oqibati o’laroq, renessans madaniyati, falsafasi 
136



bilan reformatsiya, ya’ni isloh qilish orasidagi o'zaro aloqadorlik mexnanizmini baholashda, yevropalik mutaxassislar orasida xilma-xil fikr-mulohazalar uchrab turadi. Natijada renessans xalqaro, ya’ni umumyevropa ahamiyatiga molik voqea, refor- matsiya, ya’ni isloh qilish esa bu faqat milliy (nemislarga xos) voqea deb ishontirmoqchi bo'lgan qarashlar ham paydo bo'ladi.Shunday bo'lishiga qaramasdan, renessans va reformatsiya haqida bahs-munozara yurituvchilarning barchasi bu yirik vo- qea orasida umumiylik, o'xshash tomonlari mavjudligini e’tirof etadilar. Bunday umumiylik odamlar turmush tarzida ildiz ota boshlagan yangicha madaniyatning shakllana boshlaganligi bi­lan izohlanadi.Renessans davri insoniyat bosib o'tgan tarixiy taraqqiyot yo'lining eng muhim davrlaridan biridir. Bu davr jahon sivilizat- siyasi taraqqiyotiga ulkan hissa qo'shdi. Renessans davrida gu- manistik g'oyalarni ulug'lagan Dante Aligyeri (1265-1321-yil- lar), paduyalik Marsiliy (1278-1348-yillar), Franchesko Petrarko (1304-1374-yillar), Djovanni Bokachcho (1313-1375-yil- lar), Georgios Gomistes (1360-1425-yillar), Marsilio Fichino (1422-1495-yillar), Piko Dello Mirandola (1463-1495-yillar) kabi buyuk zotlarning katta bir sulolasi yetishib chiqdi. Ilm-fan- ga e’tibor kuchaydi, amaliyot bilan fan orasidagi chegara ham o'zgara boshladi.Injener va rassom nafaqat va o'rta asr zamonasidek “san’at- kor”, “texnik”, balki chinakam ijodkor yaratuvchi darajasiga ko'tarildi. Kepler, Galiley, Kovalyeri singari ijodkorlar Xudo to- monidan sodir etilgan tabiiy hodisalarni ichki tuzilishidagi o'zaro aloqadorlik qonuniyatlarini bilishga intilganlarini ular- ning ijodida uchratamiz. Inson to'g'risidagi qarashlar renes- sans davrida yanada yuksaklikka ko'tarila boshladi. Insonning qadr-qiymati har tomonlama osha boshladi. O'rta asrlarda mav­jud bo'lgan - Xudo orasidagi ittifoq haqidagi qarashlarga darz ketdi. Inson Xudodan ajralib, mustaqil fikrlash imkoniyatiga ega bo'ldi endi u falakiyotdan emas, balki o'zidan najot izlay boshla- di. O'zining teranlashib borayotgan tanasining imkoniyatlaridan madad qidirishga tushdi. Xuddi shu bois renessans davri antro- 
137



potsentrizmida go’zallikni ulug’lash tamoyili ustuvor mavqega ko’tarildi. Tasvirlarda insonning go’zalligini, ayniqsa, uning qiyo- fasidagi latofatni tasvirlash o’sha davr san’atining bosh mavzusi- ga aylandi. Bunday holatni renessans davrining mashhur musav- virlari - Bottichelli, Leonardo da Vinchi, Rafael asarlarida ko'rish mumkin.Ba’zida “Uyg‘onish davri” atamasi keng ma’noda uzoq muddat davom etgan ma’naviy va ijodiy turg'unlikning o'rniga keluvchi intensiv madaniy rivojlanish ma’nosida tushuniladi. VIII-IX asrlardagi Karolinglar Renessansi, Yevropada shaharlar taraqqiyoti bilan bog’liq ravishda ro’y bergan XII asr Renessansi, shuningdek, gruzin, eron, arman, arab, hind, xitoy Renessansi haqida so’z borganda atama keng ma’noda qo’llaniladi. Tor ma’noda esa XIV asrda Shimoliy Italiyada boshlanib, XVI asrda G’arbiy Yevropaning kattagina qismiga yoyilgan hamda antik madaniyat ideallari va qadriyatlarining qayta “uyg’onishi”, qayta qadr topishi bilan tavsiflanuvchi davr tushuniladi. “Uyg’onish davri” atamasi xuddi “O’rta asrlar” kategoriyasi singari nafaqat xronologik, balki ma’naviy mazmunga ham ega. Mazkur davrni “O’rta asrlar”dan ham, “Yangi davr”dan ham ajratib turadigan aniq chegarani belgilash imkonini beruvchi uning o’ziga xos jihati ko’proq ma’naviy hayot sohasida namoyon bo’ladi. Agar ushbu o’ziga xoslik ko’zdan qochirilsa, “Uyg’onish davri”ni yo “o’rta asrlar”, yo “yangi davr”ning qismi sifatida olib qarash yoki bo’lmasa, ularning o’zaro almashinuv paytidagi nomustaqil davr o’laroq baholashga to’g’ri keladi.Har qanday hayot voqeligiga mutlaqning majozi namoyon bo’lish shakli sifatida, bu davrning eng asosiy ma’naviy xususiyati sanaladi. O’rta asrlarda xudo ayro holda, yangi davrda olam xudodan alohida tasavvur qilindi. Uyg’onish davrida esa xudo va olam munosabatlari Foma Akvinskiy tushuntirganidek, “oqibatdan sababga” yo’naltirilgan tarzda emas, aksincha, obrazdan proobrazga, majozdan ma’noga, hodisadan mohiyatga tomon yo’nalgan tarzda talqin etildi. Bruno va Kampanella hayotlariga o’lim xatari tahdid qilgan kezlarda ham, hatto qiy- noqlar ostida jon taslim qilganlarida ham o’zlarining haqiqatga 
138



nisbatan shaxsiy qarashlari va borliqni ilmiy bilish borasidagi huquqlari uchun emas, insonning, olam va undagi narsalarning ilohiy qadr-qimmati uchun kurashganlar. Ular bu qarashni nafaqat inkvizitsiya, balki, tabiatdan yaxlit, to’laligicha iste’mol qilish tarafdori bo'lgan endigina yetishib kelayotgan korchalon tadbirkorlar oldida ham qat’iy turib himoya qilganlar. Uyg‘onish davrida го‘у bergan tabiatga munosabatning o‘zgarishi Nikolay Kuzanskiyning: “Olam - markazi hamma joyda, chegarasi esa hech qayerda bo'lmagan sfera (soha)dir”,108 - degan so'zlarida yaqqol ifodasini topadi. Garchi mazkur ta’kid neoplatonizmni yuzaga keltirgan bo'lsa ham, uni uyg'onish davriga yaqin deyish mumkin.

108 Кузанский Н. Об учёном незнании // Перев. Бибихин В.В. - М.: 
“Академический проект”, 2011. - 160 с. - С. 46.
109 Karimov R., Toshov X. Falsafa tarixi: O‘rta asr G‘arb falsafasi. O‘quv 
qo‘llanma. - Toshkent: Universitet, 2017. - B. 84.

O'rta asrlarda borliq Arastu metafizikasi va Ptolamey kos- mologiyasiga muvofiq ravishda cheklangan, o'tib bo'lmas “qo'zg'almas yulduzlardan iborat makon” ko'rinishida tasavvur etilgan. O'sha zamonlar insonining aqli ham, tasavvuri ham chek- sizlik oldida ojiz qolgan. Ta’bir joiz bo'lsa, cheksizlik o'rta asrlar tafakkurini sarosimaga solgan. Ehtimol shundan ham ular olam- ni o'z aqliy imkoniyatlariga mos holda cheklangan shaklda tasav- vur qilgan bo'lsalar ajabmas. Garchi yer olam markazida tursa ham, unga oy ostidagi nur singan ko'rinishda tushadigan (nur yerga oy orqali tushishi nazarda tutilmoqda) borliqning qismi deb qaraganlar. O'rta asrlar odamini orzu-umidga to'la nigohi- ni ko'kka qadagan inson obrazida tasvirlash mumkin. Aniqrog'i, ular - “o'rta asr kishilari” - o'z istak va intilishlari ro'yobini os- mon bilan bog'lab, o'lim esa uning badali109, - deb bilganlar. Jism to'siqlariga (materiyaning) yerdan yulduzlar ruhi tomon qo- chish lozim bo'lgan. Obrazli qilib aytganda, yangi davrga kelib olam hech qanday chek va chegaraga ega emas deb tushunildi. Aql va iroda garchi cheksizlikni tan olsa-da, hali-hanuzundan sarosimada edilar, hamon aql cheksizlikni to'la tasavvur qilishga ojiz edi. Shu sababdan yangi davrda insoniyat fanni qalqon qi- 
139



lib ko’tardi. Markazning yo’qligi boshlang’ich nuqtaning, ma’no- ning, hayot tayanchlarining yo'qligini anglatardi.Uyg‘onish davriga kelibgina insoniyat anglanmagan tarzda bo‘lsa-da cheksizlik haqida o'ylab ko'ra boshladi. Uyg'onish davri kishisi tabiatning har nuqtasida xudo namoyon, “har jabhada markaz mavjud”, shuning uchun ham butun olam tayanch, hayot va ma’noga to‘la, deb hisoblardi. Uyg‘onish davri mutafakkirlari jonli mavjudotlarning cheksiz darajada turli-tuman shakllarini bilgan, shuning uchun ham har qanday olam sayyoralar va yulduzlarda hayot kechirish uchun qulay shart-sharoit mavjud deb hisoblagan. Ular kosmosni xalq bilan to‘la muhabbat va uyg‘unlik hukmron bo‘lgan go‘zal shahar sifatida tasavvur qil- ganlar. Tabiatga munosabat masalasida XIX asr romantiklari va Shellinggacha bo‘lgan davr yangi zamon falsafasining uyg‘onish davridan ko'ra, o‘rta asr tafakkuri bilan yaqinligi ko'proq ko'zga tashlanadi: tabiatga nisbatan yuqoridan turib past nazar bilan qaralgan, nari borsa, unga befarq munosabatda bo'lingan. Insoniyatning ehtiyoji, ayniqsa, moddiy ehtiyojini qondirish uning eng asosiy vazifasi sanalgan. Tabiat oldidagi ulkan hayrat, uning ulkan e’tirofi, haqiqiy bilimga chanqoqlik va tabiatga ham shu yo'sinda munosabat bildirish, uyg'onish davri dunyoqarashining o'ziga xos xususiyatlari sifatida namoyon bo'ladi. Tabiatni bilish hamda u orqali o'zlikni va uning yaratuvchisi bo'lmish xudoni bilishni anglatgan. Uyg'onish davrida erkakka nisbatan ayol, ayniqsa, uning yaratish - “tug'ish”i tabiatga yaqinroq deb hisoblangan. Qolaversa, yuqoridagi tabiatga oid mulohazalar ayolga ham taalluqli. O’rta asrlarda ayolga yovuzlikning uya- si110, - deb qaralgan. U vaqtlarda undan mumkin qadar qochish, uni iloji boricha jilovlab turish zarur, degan fikr keng targ’ib qilingan. Bu esa zaminiy, mislsiz go'zallik sohibasi bo'lmish o'sha zamon Madonnasi timsolini yuzaga keltirdi. Bulardan tashqari, Uyg'onish davrining quyidagi o'ziga xos xususiyatlarini ham ajratib ko'rsatish mumkin.
110 Karimov R., Toshov X. Falsafa tarixi: O‘rta asr G‘arb falsafasi. O‘quv 
qo’llanma. - Toshkent: Universitet, 2017. - B. 86.

140



Yunonlar va rimliklardan so’ng Yevropa sahnasiga chiqqan German qabilalari qanchalik yuksak madaniy taraqqiyot- ga erishgan bo’lmasinlar, antik sivilizatsiyadan keyingi butun boshli davr uyg‘onish davri mutafakkirlari tomonidan “varvar- lar davri” deb baholandi. Bu uyqudan uyg‘ongani uchun G‘arb ko’p jihatdan Sharq oldida qarzdor sanaladi. Uyg‘onish davridan oldingi asrda Portugaliyadan G‘arbgacha, Indoneziyadan Sharq- qacha bo’lgan hududga yoyilgan arab-musulmon olami yuksak madaniy qadriyatlar va an’analarning tashuvchisi bo'ldi. Salb yurishlari davridayoq о‘sha zamonlarda musulmon dunyosining qalbi sanalgan Quddusi sharifda yevropalik ritsarlar o'zlarining ma’rifatli raqiblaridan ko‘p narsani о‘rgangan edilar. Keyincha- lik arab mamlakatlari bilan savdo aloqalarining yo'lga qо‘yilishi, madaniy qadriyatlar, badiiy did va ilmiy-falsafiy g'oyalarning o’zaro almashinuviga xizmat qildi. Italyan gumanistlari o'rta asr an’analari va qadriyatlari, ta’lim darajasi, ayniqsa, iste’moldagi til - “xalqchil lotin tili”ga varvarlikning sarqiti sifatida qaraganlar. Hali salb yurishlari davrida “haqiqiy iymon” - xudoga to'g'ridan to’g’ri, bevosita murojaat, Isoning hayoti va o’limi bilan belgila- nuvchi muddat bilan cheklanardi. Yevropalik ziyoratchilar esa bir qancha qotib qolgan iymon aqidalaridan chekinib nisbatan jon- liroq, nisbatan hayotiyroq shakllarini qabul qila boshladilar. XI asrdagi klyunkskiy Injil tarixi shular jumlasidandir. Keyinchalik ruhning alanga misol intilishiga monand barcha rasmiy chega- ralarni sidirib tashlaydigan yangi iymon shakllarini targ’ib etuv- chi Avliyo Bernar, avliyo Fransisk Assizskiy singari avliyolar pay- do bo’la boshladi. XIV-XVasrlarda yevropaliklar xudoni anglash va diniy ma’noda o’zlikni bilish borasida shunday nozik nuqtaga yetib kelgandilarki, bunchalik o’tkir hissiyotni na o’rta asrlar- da, na yangi davrda uchratib bo’lmasdi. Hatto oddiy xalq ham e’tiqodning nozik jihatlarini qizg’in muhokama qilardi. Bir to’da Flagellantlar (Flagellantlar - “qamchilovchilar”, XIII-XV asrlar, ayniqsa, 1348-yil “qora vabo” avjiga chiqqan paytlarda Germani­ya va Italiyada keng tarqalgan tanani azoblash orqali gunohlar- dan poklanishni targ’ib qiluvchi birodarlar) shaharma-shahar 
141



izg’ib yurardi. Taqvodorlikning tashqi - inson ichki dunyosi bi­lan bog’liq bo’lmagan, cherkov vositasida amalga oshiriladigan shakli o‘z umrini o’tab bo’lgandi. Endi har bir kishi yaratuvchi va o’z qalbi o’rtasida ichki aloqa bog’lashga intiladigan vaqtlar kelgandi. Uyg’onish davrining yetakchi mutafakkirlari (’zlariga- cha xristianlik paytlarini bid’at va irim-sirimlar zamoni deb, hi- soblay boshladilar. Ayniqsa, e’tiqod va o’zlikni anglash borasida katta o’zgarishlar fursati yetganini bot-bot ta’kidlardilar.Uyg’onish davriga kelib, madaniy hayotda ham, sivilizatsiya rivojida ham birdek katta burilish ro’y berdi. XV-XVI asrlarda hayot sur’atlarining keskin oshishi, Yevropa xalqlari turmush tarzining tubdan o’zgarishi, ularning tor, mahalliy hududlar che- garasidan chiqib, butunjahon miqyosida faoliyat ko’rsatishlariga sabab bo’lgan ulkan kashfiyotlar yuzaga keldi. Bular orasida eng muhimlari sifatida kompas, porox hamda kitob chop etishning yo’lga qo’yilishini ko’rsatish mumkin.Kompasning kashf etilishi dengizchilarga katta tavakkal bilan ummon orqali o’zlariga noma’lum o’lkalarga ham suzib borish imkonini berdi. Buyuk geografik kashfiyotlar tufayli dunyo hududining o’rta asrlarda tasavvur qilingandan birmuncha kengligi ma’lum bo’ldi, harakatsiz yulduzlar sohasi - qotib qolgan borliq haqidagi xayollar barham topdi. Insoniyat tafakkuri “Yer qobig’i”dan tashqariga chiqib, cheksizlik sari intilardi. Inson yangitdan o’zini “dunyo fuqarosi” o’laroq tasavvur qilib, “global dunyoqarash” sohibiga aylana boshladi.Yevropada porox kashf etilishi (u kompas singari allaqachon Xitoyda kashf etilgan edi) bilan, uni turli vayronkor qurollar: to’p va zambaraklar, o’qotar qurollar yasashda qo’llanila bosh- landi. Hatto Venetsiyaning zambarak va yadrodan tashkil topgan qurol-aslahalari uning harbiy qudrati ramzi va Sharq bilan o’za- ro savdo va madaniy aloqalarining tayanchi ekanligi to’g’risida afsona ham mavjud.Yevropada birinchi marta XV asrda kitob nashr etilgan. Biroq bunday kitoblar nisbatan birmuncha qimmat va kamyob bo’lgan. Tommazo Kampanellaning g’ururlanib: “XVI asrda o’tgan besh 
142



ming yildagidan ko’ra ko’proq kitob chop etildi”111, - deb aytgan so’zlarida ancha jon bor.

111 Karimov R., Toshov X. Falsafa tarixi: O‘rta asr G‘arb falsafasi. O‘quv qo‘llanma. 
- Toshkent: Universitet, 2017. - B. 91.

Davrning asosiy yutuqlari sirasiga yuksak mahorat bilan ishlangan haykaltaroshlik, me’morchilik va tasviriy san’at namunalarining yaratilishi-yu, Lyuterning diniy islohoti kabilar kiritiladi. Ammo falsafiy fikr rivojida davr ruhi go‘yoki kamroq namoyon bo’ladi yoxud umuman ko’zga tashlanmaydi, degan qarashlar mavjud. Quyidagi mulohazalar esa bu yondashuvning bahsli ekaniga ishora qiladi. Antik falsafaning yangidan chuqur tadqiqi uyg’onish davrining falsafiy fikr sohasidagi ulkan xizmatlaridan sanaladi. Garchi antik mualliflarning asarlari lotinchada o’rta asrlar mutafakkirlariga tanish bo’lgan bo’lsa-da, ular keyinchalik Italyan tilining shakllanishiga asos vazifasini o’tagan qo’pol, oddiy xalq kundalik iste’molidagi lotin tilida yozilgan va nusxa ko’chirilgandi. Shuningdek, ulardan faqatgina sxolastik shtudiyda foydalanilardi. Amalda esa yunoncha original matnlar noma’lum bo’lib, borlariga ham tartib berilmagan edi. Uyg’onish davrining boshlaridanoq (kitob nashr qilish keng yo’lga qo’yilgan paytlar - XV-XVI asrlardan) gumanistlar original yunon va lotin tilidagi matnlarni katta jo’shqinlik bilan izlab topish, o’rganish, o’zaro qiyoslash, ularni filologik tanqid chig’irig’idan o’tkazib chop etishga kirishib ketdilar. XVIII asrning oxirlarigacha yevropalik faylasuflar antik falsafa manbalari bilan uyg’onish davrida amalga oshirilgan tarjimalar orqaligina tanishishga muvaffaq bo’lganlar. Ko’pincha Uyg’onish davri falsafasi bosqichlarining uch tendensiyasi ajratib ko’rsatiladi: 1) gumanizm; 2) neoplatonizm; 3) naturfalsafa.Gumanizm - XIV asrning o’rtalaridan XV asr o’rtalariga qadar bo’lgan muddat oralig’ida, neoplatonizm - XV asr o’rtalaridan XVI asr birinchi yarmigacha bo’lgan vaqt mobaynida, naturfal- safa esa XVI asrning qolgan qismida rivoj topdi. Neoplatonizm ravnaq topsa-da, gumanizm uyg’onish davri mutafakkirlariga xos xususiyat bo’lib qolaverdi, u o’zining barcha asosiy xususiyat- 
143



larini saqlagan holda shunchaki yangi, nisbatan falsafiy, nazariy asoslangan tusga kirdi. Neoplatoniklar va naturfaylasuflar ham nazarda tutilib, keng ma’noda, uyg‘onish davri mutafakkirlari- ning barchasini “gumanistlar” deyilsa, mubolag’a bo’lmaydi. Obrazli qilib aytganda, neoplatonizm naturfalsafa tomonidan siqib chiqarilmadi, aksincha, alohida tarzda unga kirib bordi.Antik neoplatonizm yuksak va ezgu xristianlik bilan bir qatorda vujudga keldi. Neoplatonizm o’zining ilk Plotin va Prokl tomonidan asos solingan paytlarida yagona ilohiy moddiy olamning oxirgi mavjudotiga qadar kirib borishga qodir emas deb hisoblaganlar va shuning uchun ham xristianlikning materiyani boshqacha tushunish imkonini bergan xudoning singib ketishi siri haqidagi ta’limotiga katta shubha bilan qaraganlar. Lekin faol ijodiy yaratuvchi kuch, ijodiy yaratuvchi aql vazifasini o’taydi. Materiya xudoni to’laligicha mutlaq o’ziga jo qila olsa, u holda materiya “borliqning nusxasi”, gunohning ibtidosi, nurni mahv etgan zulmat degan ta’rif-u tavsiflar yolg’onga chiqib qolardi. Darhaqiqat, materiyaning mazkur talqiniga nasroniylikning birinchi asrida xristian dogmatiklari tomonidan ko’p murojaat qilinmadi. Ammo uyg’onish davri faylasuflari xristianlikni ana shunday tushunish asosida materiyaning ulkan e’tirofiga urg’u berdilar.“Xudo hamma narsada mavjud - u hech narsada mavjud emas” degan Dionisiy tezisini nazarda tutib, uyg’onish davri namoyandalarining barchasini u yoki bu ma’noda “panteist”lar deyish mumkin. Lekin uyg’onish davri panteizmi umumiy ma’nodagi panteizmdan farq qiladi. Masalan, Spinozaga ko’ra, xudo nafaqat “ibtido” va “intiho”, balki “o’rtaliq” hamdir. U butun borliqda va har narsada namoyon: ibtido sifatida u birinchi sabab, borliq va mavjudlikning mangu chuqur asosini; intiho sifatida mutlaqlikning chegarasi, barcha intilishlarning maqsadi, universumning hamma narsani qamrab olishga qodir yaxlitligini; o’rtaliq sifatda esa har bir narsaning individual mavjudligini ifodalaydi. Cheksizlik nuqtayi nazaridan qaralganda, har bir narsaning individualligi qaysidir ma’noda (abadiy asos bo’lgan) 
144



xudo ma’lum narsani o'ziga aylantirishini anglatadi. Bundan har bir individuallikning mutlaq ahamiyati to‘g‘risidagi ulkan dunyoqarash darajasidagi xulosa kelib chiqadi: unga ko'ra, har bir individuallik o'zi voqe’ bo'lgan mavjudotda qanchalar o'zgacha va takrorlanmas tarzda namoyon bo'lsa, unda “ilohiy olam nuri” shunchalar yorqinroq va aniqroq aks etadi. Butun olam va uning har bir zarrasi ilohiy sifat ifoda etadi. Kampanella “Butun olam va uning har qanday bo'lagi qudrat, donolik, va muhabbatdan iborat”112, - deb hisoblaydi. Bu xudoning uch ipostasiga muvofiq keluvchi, uch “primaliteta” deb ataluvchi uch mutlaq shaklidir.

112 Антология мировой философии: Возрождение. - М.: Харвест: АСТ, 
2001. - 927 с. - С. 645.

XIV-XV asrlarda G'arbiy Yevropa mamlakatlarida yangi ish- lab chiqaruvchi kuchlar o'rta asr tuzumi ustidan g'alaba qo- zonishda jamiyatdagi ilg'or kuchlar - sanoatchilar, savdogarlar va bankirlarning tabaqalari shakllana boshladi. Yangi tuzum- niig rivoji tabiatni o'rganishta bog'liq bo'lgan. Tabiat ilmiy bi- lish - manbai taraqqiyot zaminiga aylangan edi. Ana shu tarixiy sharoitda mazkur tuzum madaniyatiga qarshi o'z kashfiyotlari va asarlari bilan kurash olib borgan insonparvar, tabiatshunos olimlar g'oyaviy maydonda o'z o'rinlarini topa bordilar. N.Ku- zanskiy, N.Kopernik, J.Bruno, G.Galiley sxolastik falsafaga qar- shi kurashda quvg'inliklardan, o'limlardan qo'rqmay, mardlik ko'rsatib, jamiyatning olg'a siljishiga katta ta’sir ko'rsatdilar. Fal- safa tarixida Yangi davr falsafasiga asos soldilar.Inson tabiati xudoning eng buyuk yaratgan borlig'idir. Inson- ning tabiatida koinotdagi barcha unsurlar, jonzotlar birlashadi va yagona borliqni tashkil etadi. Shuning uchun insonning tabiati- da xudoning yagona borlig'i mavjuddir. Lekin bu yagona borliq inson tabiatida yashiringan va ayrim insonlarda bu yagona bor- liqning faqat bir qismi ochiladi. Xudoning borligi va mavjudligi butun odamzodning borlig'ida mavjuddir. Butun odamzodning borlig'ini, ya’ni uning zotini o'z ichiga qamrab olgan shaxs ilohiy odamdir. Bu ilohiy odamii xristian dini tilida Nikolay Kuzanskiy “xudoning o'g'li”, ya’ni mutlaq ruhdan yaratilgan Iso Masih deb 
145



hisoblaydi. Iso Masihning borlig‘ida Ollohning nurli siymosi ta- jalli etadi va u butun olamni o’z ichiga jamlaydi. Iso Masihning tabiati ilohiy tabiatdir va u butun borliq koinot bilan qo‘shilib ketadi. Borliqning har bir nuqtasida Iso Masih mavjuddir va Iso Masihning ichida butun borliq mavjuddir. Ayrim odamlarning ta- biati esa bu yagona borliqning faqat bir qirrasini aks ettiradi. Le- kin har bir insonda cheksiz rivojlanish imkoniyatlari mavjuddir.Kuzanskiy fikricha inson tafakkuri barcha bilimlarni o‘ziga jo etgan va asta-sekin ularni ochib beradi. Bilimning bunday yuza- ga chiqishi asta-sekinlik bilan tajriba orqali amalga oshadi. Ta- fakkurning bir nechta bosqichlari bor. Tafakkur yoki aql hissiyot, tasavvur va mantiqiy fikr yuritishdan iboratdir. Bularning bar- chasi oliy darajadagi aql yoki ruhning xossalaridir. Hissiyotlar asosida fikr yuritish yordamida aql narsalar haqida bilimga ega bo’ladi. Hissiyotlar inson aqliga nozik moddiy substansiya orqali ta’sir qiladi. Mantiqiy fikr yuritish hissiyotlardan olingan ma’lu- motni tahlil qilib, bu tahlil asosida narsalar haqidagi bilimga ega bo’ladi. Lekin mantiqiy fikr yuritishning o’zi to’la bilimga yetisha olmaydi. Bunday to’la bilimni aqldagi intuitiv qobiliyat beradi. Aql chegarasi yo’q bilimdir. Mantiqiy fikr yuritish esa chegara- langan. Kuzanskiy mantiqiy fikr yuritish bilan aql o’rtasidagi farq bor deb hisoblaydi: aqlga mantiqiy fikr yuritishdan tashqari his- siyot, tasavvur, intuitsiya kiradi. Shuning uchun aql cheksiz nar- salarni bilishga qodir.Ishonch va bilim masalasida Nikolay Kuzanskiyning fikrlari panteistik xarakterga ega edi. Ya’ni u xudo tabiatda tajalli etadi, tabiat esa xudoning ko’rinishi deb hisoblar edi. Lekin Kuzanskiyning bu fikrlari keng tarqalgan mistik bilimlardan farq qilar edi. Bu masalada Kuzanskiyning fikri averroistlarning fikridan farq qilar edi. Bundan tashqari e’tiqodning bunday tushunishi Kuzanskiy ta’limotini undan oldingi faylasuflarning qarashidan ham ustun edi. Kuzanskiyning intuitsiya va cheksizlik haqidagi bilimlari o’sha davrning bilimlaridan tubdan farq qilar edi va Kuzanskiy intuitsiya orqali bir-biriga zid bo’lgan fikrlarni birlashtiradi va ularning bir-biriga o’tish jarayonini qayd qiladi. Intuitsiya ziddiyatlarni yengib bilimdagi barcha 
146



tafovutlarni yechadi. Intuitsiya aqlning oliy turi bo’lib, barcha narsalarning mohiyatini ochib beradi. Mantiqiy fikr yuritishda esa, narsalarning faqat yuzaki xossalarini o’rganadi.Intellektual intuitsiya N.Kuzanskiy ta’limotida “bilimli bilim- sizlik” sifatida tan olinadi. Bilimsiz bilim deb atalgan intuitiv qobiliyat sxolastikadagi mantiqiy fikr yuritishga qarama- qarshi qo‘yiladi. “Bylimsiz bilim” orqali narsalarning mohiyati asta-sekin bosqichma-bosqich ochiladi. Kuzanskiy tomonidan intuitsiyaga qo’yilgan bu nom olimlarni kamtarinlik yo’liga chaqirar edi. Manmanlik Kuzanskiy fikricha, bilish jarayonidagi eng katta to’siqlardan biridir. Bu to’siqqa qarshi intuitsiya o’zining kamtarinligini qo’yadi. Kuzanskiy ta’limotida haqiqat mutloq haqiqat emas, balki bosqichma-bosqich bilish jarayonidir.Nikolay Kuzanskiy ta’limotida bilimning subyekti va obyek- ti bir-biriga o’tadi va birlashadi. Bilish jarayoni cheksiz jarayon bo’lib, bu jarayonda tafakkur haqiqatni to’la bilishga intiladi. Lekin unga yetisha olmaydi. Kuzanskiy fikricha tafakkurning haqiqatga intilishi ko’p burchakli shaklning doiraga intilishiga o’xshaydi, ko’p burchakli shaklning burchaklari ko’payib bor- gan taqdirda ham doira shakliga aylanmaydi. Xuddi shunday inson tafakkuri mutlaq haqiqatga erisha olmaydi. Ko’pburchakli shaklning doiraga aylanishi subyektning obyektga aylanishiga o’xshashdir. Subyekt obyekt munosabatlarini bunday tushunish panteistik qarashlardagi xudo va inson o’rtasidagi munosabatlar- ni yangicha talqin qilishga ham ta’sir etdi. Kuzanskiy fikricha, in­son butun borliqdagi xudoni bilishga intiladi buning natijasida insonning tabiati ilohiylashib boradi. Xudo esa insonning ichki olamida tajalli eta boshlaydi. Natijada inson ilohiy odamga ayla- nadi. Xudo tabiatda qanday o’zini tajalli etsa, inson ham xudoni aynan shu shakllarda o’rganadi. O’sha davrning bilimlari ichida eng rivojlangani matematika bo’lganligi uchun Kuzanskiy ham hamma boshqa fanlarda ham matematika usullarini keng ish- latishni taklif qildi.Makiavelli fikricha inson faqat taqdirga bo’ysunib yashashi xatodir. U o’z qo’lidan kelgan faoliyatni yuritishi kerak va bu 
147



faoliyat orqali u o’z taqdiriga ta’sir ko’rsatadi. “Taqdir xuddi asov daryoga o’xshaydi, u yo’lida duch kelgan barcha narsalarni oqizib yuboradi. Ammo bu daryoning o’zani va oqimini bilgan siyosatchi ehtiyotkorlik bilan oldindan harakat qilishi mumkin. U xavf-xatarni oldini olish uchun daryoning ayrim joylariga to‘g‘on qurishi mumkin va bu to‘g‘onlar orqali o’zini xavf-xatar- dan asraydi. Taqdir o‘yinlarida omad ko’proq tavakkal qiluvchi- larga kulib boqadi” deb yozadi Makiavelli. Insonlar tomonidan sodir bo’ladigan buzg’unchiliklarga qarshi davlat qonun-qoida- lar ishlab chiqaradi.
O‘z falsafasining markaziga Tomas Mor axloqiy masalalarni qo’yadi. Uning fikricha jamiyatning rivojlanishi fuqarolarning halolligi, vijdonliliga bog‘liqdir. Xudo insonni ozod va erkin qilib yaratdi va unga barcha narsalarning me’yor o‘lchamini berdi. Toki inson o‘z nafsi dardida bu me’yorni unutar ekan baxt-sao- datga yetishishi ancha mushkuldir. Boshqa jonzotlarga nisbatan xudo insonga o‘z-o‘zini anglash, o‘z xatolarini tushunib yetish qobiliyatini ham bergan. Bundan kelib chiqib odamlar jamiyat tuzumini o‘zgartirishlari va adolatli tuzum ham barpo etishlari mumkin. Baxt nima degan savolga javob berar ekanlar, utopiya- liklar Epikur ta’limotiga yon bosadilar va dunyoviy lazzatdan ro- hatlanishni baxt deb hisoblaydilar. Morning “Utopiya”sida o‘rta asr xristian diniga xos bo‘lgan tarkidunyochilik g‘oyasini tanqid qiladi. Insonga berilgan buyuk ne’matlardan biri salomatligidir. Inson uning qadriga yetishi va asrab-avaylashi kerakdir. Utopiya- liklara diniy e’tiqod va tafakkur bir-birini inkor etmaydi. Aksin- cha ular bir-birini to‘ldirib turadilar.Kampanella fikriga ko’ra, narsalar tashqi hodisalari jihatidan turli-tuman bo’lsa ham, ichki mohiyatiga yoki metfizxikligiga ko’ra, yagona Ilohiyotga tegishlidir. Ilohiyot orqali ular bir-biri bilan sirli, ajralmas munosabatda bo’ladi. Ana shu narsalarning “simpatik” bog’liqligi yoki tabiiy magiya shuni taqozo qiladiki, hamma yaralgan narsaning asosida Yagona dunyoviy jon yotadi. Bu Ilohiyotning dunyoni yaratishdagi va boshqarishdagi universal qurolidir.

148



Dunyoviy jon bilan uning hodisalari o’rtasidagi bog’lovchi rolni naturfalsafiy kategoriyalar bo’lgan - makon, issiqlik, tortilish va itarilish tushunchalari o’ynaydi. Dunyodagi tabiiy mavjudotlarning Ilohiyot bilan va o’zaro metafizik muloqoti ongsiz yoki instinktiv tarzda sodir bo’ladi. Inson dinda ongli va erkin tarzda Ilohiyot bilan birlashishga intiladi. Insonning bunday yuksaklikka intilishi Ilohiyotning quyiga intilishi bilan birga kechadi. Donishmandlikning ilohiy timsoli sifatida Isoni olishimiz mumkin. Demak, insoniyatga ijtimoiy yagonalik sifatida diniy-mistik nuqtayi nazarni bog’lashi Kampanellani yoshlik chog’idanoq teokratik kommunizmga olib keldi.Kampanella falsafada bilishda tajribani ahamiyati kattaligini va zaruratini ko’rsatadi. Ikki haqiqat masalasini ko’taradi, ya’ni Tabiat va Ilohiy Yozuv. Dunyoni nafaqat mushohada qilish, balki o’zgartirish insonning qo’lidan keladi. Inson erkin va qudratli mavjudotdir. Uning qalbi ilohiyotga monanddir. U o’zi yaratil- gan tabiatdan ustun bo’la oladi. Kampanella Galileo Galileyni himoya qiladi. Koinotning cheksizligini qabul qilmaydi. Lekin dunyoning ko’pligini tan oladi. O’zining falsafiy antropologi- yasida Kampanella ilk insonparvar-gumanistlarning g’oyalarini davom ettiradi.Renessans davri insoniyat bosib o’tgan tarixiy taraqqiyot yo’lining eng muhim davrlaridan biridir. Bu davr jahon sivilizat- siyasi taraqqiyotiga ulkan hissa qo’shganligi, yangicha fikrlash tarzining shakllanganligi bilan xarakterlidir. Yangicha fikr yu­ritish madaniyati antik zamon, o’rta asr fikrlash madaniyatidan tubdan farq qildi. Cherkov tomonidan o’rnatilgan rasm-rusumlar va urf-odatlarga qarshi chiqish, tabiatshunoslikning rivojlanishi, insonga oliy qadriyat sifatida qarovchi gumanistik g’oyalarni yu- zaga kelishiga turtki bo’ldi. Renessans davri dunyoqarashining antik va o’rta asrlar davri dunyoqarashidan farq qiladigan eng muhim xususiyatlaridan biri uning san’atga asoslanganligidir. O’rta asr falsafasining negizida din turgan bo’lsa, Renessans davri dunyoqarashining markazida badiiy-estetik did ustunlik qiladi.
149



0‘rta asr sharoitida kishilar o’rtasidagi munosabatlarda ularning qaysi tabaqa va guruhga, qanday kasbga mansubli- gi yoki din bilan aloqadorligi muhim ahamiyatga ega edi. Shu- ning uchun ham kishilar dunyoqarashida guruh yoki tabaqa, kasb-hunar yoki din nuqtayi nazari, ehtiyoji, manfaati hukmron- lik qilardi. Uyg’onish davriga kelib, har bir kishining o’zi mus- taqil fikr-mulohaza yuritadigan bo’ldi. Mustaqil fikr yuritish- ning vujudga kelishi ularning ijtimoiy turmushdagi pozitsiyasini o’zgartirdi. Kishilar faoliyatida o’z kuch quvvati va qobiliyatiga ishonish, mag’rurlik kabi xislatlar mustahkam o’rin egalladi. Umuman olganda, Renessans davri jahon sivilizatsiyasini o’zi- ga xos layoqat, qobiliyat va iste’dodga ega bo’lgan burch, indivi- duallik bilan boyitdi.Uyg’onish davridagi madaniy va falsafiy fikrlarni rivojlan- tirishga alohida e’tibor berilishi lozimligi, ilmiy-falsafiy fikr rivojida XVI asr yangi davrning ikkinchi bosqichi sifatida o’ziga xos o’ringa ega. Ilm-fan markazi bu davrda Fransiyaga ko’chadi, chunki XVI asr oxiri va XVII asr boshlarida bu yerda ma’rifatchilik harakati keng quloch yoyadi. Uyg’onish davrida Rafael va Leonardoning kartinalarida, Petrarka va Ronsard she’riyatida, Bokkacho va Rableda real inson yulduzday yarqirab turdi. Monten tabiatining xususiyatlariga bo’lgan ko’p qirrali va so’nmas qiziqishida kashfiyotning quvonchli ekanligini his etish mumkin. U mutafakkir uchun nihoyatda jozibali mavzu va mo’jizadir, va muallif bunday mukammallikdan qoyil qolishdan charchamaydi. Uyg’onish davrida Rafael va Leonardoning kartinalarida, Petrarka va Ronsard she’riyatida, Bokkacho va Rableda real inson yulduzday yarqirab turdi. Xuddi shu qadar shov-shuvli, keng qamrovli, katta hajmli ravishda inson timsoli “Tajribalar” asari sahifalarida ochib berilgan. Monten uni jamoatchilikka nihoyatda sodda tarzda tanishtiradi: u o’zini timsolida ochib beradi va buning uchun mutaffakirdan maxsus harakatlar talab qilinmaydi, shunchaki samimiy bo’lish va “yog’ochoyoqda turmaslik” kifoyadir. Ehtimol, mutafakkir xuddi shu yo’sinda teng muvaffaqiyatga erishgan holda, o’z rejasini 
150



amalga oshirishi mumkin edi, agar boshqa bir insonni namuna qilib olganda. Bu yerda tub farq yo‘q: shunchaki mutafakkir o’zini yaxshiroq biladi.Fransuz ma’rifatparvarlik harakatining ko’zga ko'ringan vakili, psixologik tahlil ustasi, mutafakkir Mishel Montenning “Tajribalar” (“Les Essais”) asari muallifining o‘ziga xos jozibali kuch bilan singdirilgan izlarini o'zida mujassam etgan. Uyg'onish davrining tarixiy tajribasini chuqur aks ettirgan ushbu kitob eng yaxshi insonparvarlik intilishlarini o’zida mujassam etgan holda, haqiqatan ham bitmas-tuganmas hayotiy donolik xazinasiga va inson qalb sirlarini nozik kuzatishlariga aylandi. Hozirgi kunda ham u o’zining doimiy falsafiy, estetik, tarixiy, didaktik-pedagogik, filologik ahamiyatini saqlab kelmoqda. Aynan shuning uchun har bir o’quvchining ushbu kitob muallifining fikr parvozini va chuqur falsafiy mulohazalarini tushunishga bo’lgan hayotiy ehtiyoji va istagi sifatida tushunish mumkin.Xuddi shu qadar shov-shuvli, keng qamrovli, katta hajmli ravishda inson timsoli “Tajribalar” asari sahifalarida ochib berilgan. Monten uni jamoatchilikka nihoyatda sodda tarzda tanishtiradi: u o’zini timsolida ochib beradi. Inson o’z fikrlari va ishlarining xo’jayinidir, faqat ular unga bo’ysunadi, ular uchun u, avvalambor, javobgardir. Agar u o’z hayotini, faoliyatini, kundalik hayotini atrofdagilar bilan muloqotni aql, adolat, ezgulik asosida tashkil qila olsa, rejalari va ishlarida tabiatga, shu jumladan, o’z tabiatiga bo’ysunsa, bu tamoyillar tabiiy ravishda jamoaviy hayotning tanasiga kiradi. Shu bilan birga Monten “Tajribalar” asarining ikkinchi kitobidagi XII maxsus bobini butun asarning deyarli oltidan biriga bag’ishlangan skeptitsizmni asoslash muammosiga bag’ishladi. Bunda bayon etilgan falsafiy g’oyalarni aql va imon o’rtasidagi munosabatlarga oid takliflarini to’g’ri va aniq tushunishga va tiklashga yordam beradigan asosiy muammo bo’lib xizmat qiladi.Monten “Tajribalari”ning asosiy mohiyati insonni o’zi anglash uchun o’ziga va o’z ongiga tajribalar o’rnatishga urinishdan iborat. Axir, inson o’zining asosiy prinsipida narsalarning mohiyatini bilmaydi; “agar biz narsalarni qanday bo’lganligini bilsak, ularni 
151



xuddi shunday qabul qilgan bo’lar edik”113. Aql-idrok shubhalar bilan doimiy o’zaro aloqada ishtirok etish bilan birga, o’z-o’zidan chekinib, mavjud bo‘lgan barcha narsalarni tushunishga intiladi. Shuni ta’kidlash kerakki, aynan Monten o’zining “Tajribalar” asarida Rene Dekartning falsafiy pozitsiyasida fundamental asos olgan yangi metafizikaga yo’l ochdi.

113 Монтень М. Опыты. Книга 3. Издание подготовили А.С. Бобович, 
Ф.А. Коган-Бернштейн, Н.Я. Рыкова, А.А. Смирнов. 2-е издание. Ответ­
ственный редактор Ю.Б. Виппер. - Москва:“Наука”, 1979. -С.271.
114 Монтень М. Опыты. Книги 1,2. Издание подготовили А.С. Бобович, 
Ф.А. Коган-Бернштейн, Н.Я. Рыкова, А.А. Смирнов. 2-е издание. Ответ­
ственный редактор Ю.Б. Виппер. - Москва:“Наука”, 1979.-С.242.
115 Савицкий С. Праздность и свобода по Монтеню // Философско-литера­
турный журнал Логос. - 2019. - Т. 29. - № 1(128). - С.192.

Dunyo doimiy ravishda o’zgarib turishi va inson uni tashkil etuvchi element ekanligi sababli, u doimo o’zgarib turadi. Monten insonni buyuk kuch va hurmat bilan ajablantiradigan sirli sinoat sifatida qabul qilmaydi. Shuningdek, u inson bilan bog‘liq mavjud haqiqatni fojiali idrok etishga intilmaydi. Uning fikriga ko’ra, inson “hayratlanarli darajada behuda, chindan ham o’zgaruvchan va abadiy o’zgaruvchan jonzot”, “u qanday kurakda turmaydigan so’zlar bilan ifodalash zarurati bo’lsa, shunchalik kulgili”, “farslar (ya’ni - qo’pol hazil) dagidek hazilkash” va hokazo. Insonni doimiy o’zgaruvchan mavjudot sifatida tushunish uchun tajriba zarur. Bular - “o’z ustidan amalga oshirilgan tajribalar” yoki “o’z-o’zi uchun uyushtirilgan tajribalar”114. Monten o’zining “tavsiflari”ga muvofiq ravishda jamiyat g’oyalari evolutsiyasini tahlil qilish imkoniyatini berish istagiga ishora qiladi. U bu o’zgarish jarayonini mustaqil ravishda kuzatib borish istagi haqida bo’ladi115.Mutafakkirning fikriga ko’ra, tashqi dunyo teatrning sahna- simon ko’rinishi bo’lib, u insonning ichki dunyosini, uning ruhini oydinlashtirishga hissa qo’shishi mumkin. Uning “Tajribalar” asarining asosiy mohiyati “ruhimizning sarg’ish yo’llarini izlash, uning qorong’u tubiga kirib borish, u yoki bu son-sanoqsiz eng kichik harakatlarini payqash - bu juda qiyin vazifa, bu bir qarashda tuyulishi mumkin bo’lganidan ancha qiyinroq. Bu kasb 

152



yangi va g’ayrioddiy bo’lib, bizni kundalik hayot faoliyatidan, eng keng tarqalgan ishlardan chalg‘itadi. Bir necha yillardan buyon, mening barcha fikrlarim o’zimga qaratilgan, chunki men faqat o’zimni o’rganaman va tekshiraman, agar boshqa narsani o’rgansam, bu kutilmagan tarzda o’zimga tatbiq etish, aniqrog’i, o’z vujudimga kiritish demakdir”116.

116 Монтень М. Опыты. Книги 1,2. Издание подготовили А.С. Бобович, 
Ф.А. Коган-Бернштейн, Н.Я. Рыкова, А.А. Смирнов. 2-е издание. 
Ответственный редактор Ю.Б. Виппер. - Москва:“Наука”, 1979.-С.198-199.
117 Монтень М. Опыты. Книги 1,2. Издание подготовили А.С. Бобович, 
Ф.А. Коган-Бернштейн, Н.Я. Рыкова, А.А. Смирнов. 2-е издание. 
Ответственный редактор Ю.Б. Виппер. - Москва:“Наука”, 1979.-С.201.

Montenning fikricha, o’zgaruvchan narsalarning tashqi muhiti, o’z-o’zini boshqarish va o’z “men”ini anglash uchun fayla- sufning o’z-o’zini anglashdagi uslubiy harakatlarini takrorlab, intellektual yuk hosil bo’ladigan amaliy ma’noni yaratadi. Muallif doimiy ravishda o’ziga bo’lgan qiziqishi haqida gapiradi, atrofda bo’layotgan chin voqelikka emas. Muallif o’zining johilligiga ishora qiladi, lekin u buni kuchli va oliyjanob hodisa sifatida ko’rsatadi.Monten hayotga to’g’ri yo’l vazifasini bajaradigan o’z-o’zini bilish jarayoniga o’ziga bo’lgan ishonch emas, balki faqat o’zi- ning johilligi hissa qo’shishi mumkinligini ta’kidlaydi: “Hech qa- nday alohida qadr-qimmat, ta’kidlaydi Monten, unga xos bo’lgan barcha juda ko’p nomukammallik va zaif tomonlardan xabardor bo’lgan odamni mag’rurlikda ayblamaydi, ya’ni - inson mav- judligining barcha ahamiyatsizligini. Suqrot natijada o’zini o’zi anglash jarayonida o’ziga nisbatan nafratga botdi, unga donish- mand unvoni berildi. O’zini xuddi shu tarzda biladigan kishi, o’z bilimlari natijalari haqida gapirishdan qo’rqmasligi mumkin”117.Monten aql haqida fikr yuritar ekan, undan foydalanish me’yorlarini aniqlashga intiladi. Uning fikricha, aqlni ma’lum me’yorgacha ishlatish foydali, bu me’yordan o’tgach, aql ham ish bermay qo’yadi. Masalan: Xudo haqidagi tushunchani keltiradi. Xudo borligini, diniy aqidalarni aql yordamida asoslab berish, diniy aqidalarning ratsionalistik sistemasini vujudga keltirishga 

153



urinish bema’nilikdan boshqa narsa emas. Shu bois Monten Xudo haqidagi tushunchalarni insoniy belgilardan ozod qilishga urinadi.0‘zini bilish istagi doimiy ravishda Montenning ichki nutqining dialogini yuzaga keltiradi. Bu o’ziga xos tanishning yangi ma’nolarini ochib beradigan chizgilar polifoniyasi bilan ajralib turadi. Bunday faol taranglik muallifning o‘ziga xos “Men”i orqali o’zini egallash va tushuntirishga urinish bilan tavsiflanadi.Shunday qilib, inson uchun o’zini kashf etish jarayoni “o’zida” amalga oshiriladigan eksperimental faoliyat doirasida amalga oshiriladi. Monten ta’kidlaganidek, inson hayot faoliyatini olib boradigan empirik holatlar tufayli doimiy o’zgarishga duch keladi.Monten ta’kidlashicha, har bir kishi boshqalardan o’zining xislatlari va fazilatlari bilan ajralib turadi. Insonning o’ziga xos fazilatlari butun umri davomida o’zgarib turadi. Bu o’zgarish ma’lum ratsional axloqiy qoidalar asosida bo’lishi shart. Demak, Montenning yetuk axloqli shaxs nazariyasida inson kamolotida aqlning o’rni beqiyosdir.
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar:1. Renessans va gumanizm nima?2. Antropotsentrizmga ta’rif bering.3. Gumanizm nimani ilgari suradi?4. Utopiya nima?

154



7-mavzu. Musulmon falsafasida inson tafsiri

Режа:1. Musulmon madaniyati va uning o’ziga xos xususiyati.2. Sunniylik: mutakallimlik, mu’tazalliylik va shialik ta’limot- larida inson borlig‘i.3. Tasavvufda komil inson haqidagi mulohazalar.4. Inson ruhiyati erki, inson ichki olami, hislari.
Tayanch iboralar: mutkallimlik, mu’tazalliylik, “ruh”, “qalb” 

va “aql” to‘g‘risida, jismoniy, aqliy, nafsoniy, ruhiy quvvatlar, 
tasavvuf antropologiyasi.Sharqning, xususan, O‘rta Osiyo hududida yetishib chiqqan tasavvuf ilmi vakillarining ilmiy merosida inson, uning mohiyati, ma’naviyati muammosi asosiy o‘rin olganligi sababli, jumladan, insonni yuksak axloqiy-ma’naviy komillikka ko‘tarishda tarbiyaning ahamiyati katta ekanligi alohida e’tirof etilgan. Insonning insoniyligini belgilaydigan asosiy yo’l - tarbiya va ma’rifatdir. O‘rta Osiyo mutafakkirlari ta’lim, tarbiyaga e’tibor barcha davrlarda ham ustivor ahamiyat kasb etgan118.

118 Xolmo’minov J.M. Qiyosiy tasavvufshunoslik. Monografiya. - Toshkent, 2016.
119 Abu Iso Termiziy. Sahihi Termiziy. Tanlangan asarlar. - Toshkent, 1993. - B. 8.

O‘rta Osiyo hududida ilk tasavvuf tariqati - “hakimiya”ning asoschisi Hakim at-Termiziyning ilmiy merosi ilm-fan, xususan islom dini rivoji uchun muhim o‘rin tutadi. Hakim at-Termiziy inson ma’naviyati haqidagi fikr-mulohazalarini o’zining mash- hur “Al-Jomi’ as-sahih” asaridan tashqari “Shimoili Nabavariya” (“Payg‘ambar alayhissalomning shakl va sifatlari”), “Kitob uz- Zuhd” (“Zohidlik kitobi”), “Asomi’u as-sahoba” (“Sahobalarning ismlari”), ‘Al-asmo’ valkuno” (“Ismlar va kun’yalar”), “Kitobul ilal” (“Illatlar kitobi”) va boshqa kitoblarida bayon etdi.119Uning “Navodir al-usul” asarida ayrim kimsalarning goho o’zini ojiz va notavon deb his qilishi, o’zini xo’rlangan deb bilishining asosiy sabab qilib, “Insonning umidsizlikka tushishi 
155



bu uning Allohni bilmaganidandir”120, - deb ko’rsatadi. Alloh insonni yaratib, nega umidsizlikka tushiradi degan savol tug‘iladi. Bunda alloma aytmoqchiki, Allohni tanigan banda zinhor umidsizlikka tushmaydi, u doim Allohga suyanadi. Inson taqdiridan nolish bandaga xos ish emas, inson taqdiridan emas, o‘zini umidsizlik botqog‘iga kishanlagan - nafsidan o‘pkalashi kerak. Shuningdek, asarda inson butun umr sinovlarda sinalib, Allohning imtihonidan o‘tadi. “Navodir al-usul” bayonida “Alloh bandasiga bu dunyoda boylik, faqirlik, izzat, ulug‘lik va tubanlik kabi xislatlarni ato etib, ularni imtihon qiladi121.

120 Tursunov S., Murtozoyev B. Termiziylarning ilmiy tafakkuri. - Toshkent: O‘z- 
bekiston, 2016. - B. 74.
121 Abu Iso Termiziy. Sahihi Termiziy. Tanlangan asarlar. - Toshkent, 1993. - B. 
50.
122 Ibrohimjon Usmonov. Navodir al-usul hikmatlari. - Toshkent: Fan, 2009. - B.
119.

Alloma insondagi ichki xilqatlar “ruh”, “qalb” va “aql” to‘g‘risi- da ham purma’no hikmatlar qoldirgan. Uning fikricha, “ruh” ning qarorgohi inson boshida, nafsning qarorgohi inson qorni- da bo‘ladi. “Qalb” Allohning rahmatini, Uning nuri xususiyatla- rini va bulardagi sirlarni idrok etadi. “Aql” esa Allohning tadbiri va uning xususiyatlari hamda undagi hikmatni anglaydi. “Qalb” “aql” ustida hukmdordir. Keyinchalik allomaning qarashlarini Ibn al-Arabiy rivojlantirib:” Inson dunyosining asosi - “qalb”dir, uning vaziri - “aql”dir”,- degan qarashni ilgari suradi122.Hakim at-Termiziyning “Manozil ul-iboda” asarida Alloh bandalarining yetti manzili haqida so‘z yuritiladi. Asarda har bir manzilning asl xususiyatlari, ularning talablari, maqomi va mavqeyi bayon etilgan. Har bir manzilda inson nafsga duch kelib, manzilga yetmoqlik uchun inson shu nafs bilan kurash olib borib, uni yengishga undaydi. Asarning umriboqiyligi ham shunda, ya’ni nafs insonni ko‘zini ko‘r, quloqlarini kar qiladi, unga qarshi kurash esa “qalb” ko‘zini nurli qiladi, zotan bu insonni teran mushohadaga yetaklaydi. Ushbu asar insonni islomiy ma’naviyatni anglashga, yosh avlodni kamolot sari mushohada etishga da’vat etadi.

156



Hakim at-Termiziy o‘z asarida Allohning bandalarini uch toi- faga ajratadi, bular:Allohning mahbuslari - mo’minlar, shahvat- ning mahbuslari-fosiqlar, shaytonning mahbuslari - kofirlardir. Xullas, ushbu asarda bandaning eng katta jihodlaridan biri - o‘z nafsiga qilingan jihod ekanligi, haqiqiy mo‘min banda esa Al- lohga yaqinlik maqomiga erishish uchun bir necha mashaqqatli sinovdan o‘tishi kerakligi, bu imtihonda “xurmo bargigek yo- nishi” mumkinligiga qaramay iroda orqali Allohning madadiga tayanib bosib o‘tib, “qalb nuri” ila manzilni yakunlashi bayon etilgan. Asarning qiymati ham, uning bandani Allohga ixlos, chin e’tiqod, itoat, so‘ng ilmga amal qilishlikni targ‘ib qiladi.Allomaning “Navro‘znoma” risolasi alohida tahlil etish uchun muhim manba hisoblanadi. Risolada tabiat va jamiyat, tabiat va insoniyat aloqalari, ular o‘rtasidagi mutanosiblik va nomutanosiblik holatlari, shuningdek, tabiat mo‘jizakorligi oldida insonning ojizligi bilan bayon etiladi. Insoniyatning necha asrlik turmush tarzi, ularning hayotiy tajribalari mujassam etilgan. Sharq olamida yetti raqami ulug‘lanib kelingani, hatto inson a’zolarini ham yetti sayyora bilan nomlangan. Masalan, orqa miya - Zuhal, qalb (qon aylanish tizimi) - Quyosh, oshqozon - Oy, bosh miya - Mirrix, o‘pka (nafas yo‘llari) - Atorud, jigar - Mushtariy, buyrak - Zuhra. Allomaning fikricha, inson tabiatida ham yettita xulq mavjud: g‘azab, rag‘bat, raxbat (hadik, qo‘rquv), shahvat, g’aflat, shak, shirk. Shuningdek, “Ixtilojoti a’zo” deb nomlangan risola debochasida inson sochi yoki ko‘zining rangi, bundan tashqari, qosh, kiprik, yuzining ranglari va ularning inson tabiatiga, fazilatiga, xususiyatiga ta’siri haqida sharh berilgan.123

123 S. Tursunov. B. Murtozoyev. Termiziylarning ilmiy tafakkuri. - Toshkent: 
O'zbekiston, 2016. - B. 46.

XIV asrda Muhammad ibn Muhammad Naqshband (1317­1389) “Naqshbandiya” tariqatiga asos solib, uning ta’limotiga ko‘ra solik yo‘lini hayotdan ajralmagan holda, inson turmush tarzi bilan chambarchas bog‘lanishga egadir. Bahouddin Naqshbandning quyidagi beshta: “Hayotnoma” yoki “Arbobi urfon”, “Dalilul-oshiqin”, “Al-avrod al Naqshbandiya”, “Xadiyyat 
157



us-solikin va tuhfat ut-tolibin”, “Tanbeh al-g‘ofilin” asarlari ilmiy meros sifatida talqin etiladi. Ushbu ta’limot o‘zining soddaligi, hayotiyligi va insonning jamiyatdan ajralmagan holda o‘z kasb-hunari bilan halol yashashga chorlov sifatida boshqa tariqatlardan ajralib turgan. Xususan, naqshbandiya tariqati “safar dar vatan”, “xilvat dar anjuman”, “dil ba yor, dast ba kor”, “ho‘sh dar dam, nazar ba qadam” kabi ham irfoniy, ham amaliy shiorga asoslanadi124.

124 Abdulhakim Shar’iy Jo'zjoniy. Tasavvuf va inson. - Toshkent: Adolat, 2001. - B. 49.

Naqshbandiya ta’limotining asosida “dil ba yoru, dast ba kor” shiori yotadi. Naqshbandning fikricha, bandaning Allohga sirtdan turib e’tiqod qo‘yish, iymon mustahkamligi, Haq taologa sidqidildan itoat etish, ixlos va ma’naviy kamolot asosiy o‘rin egallaydi. Axloqiy poklik, qanoatli, xalq g‘ami bilan yashash, mehnatsevarlik, sabrli bo‘lish, o‘zi nazorat qilib borish, olgan bilimlarini dilda mustahkamlash, umrning har bir damini savob ishga, har bir nafsni ma’naviy kamolot uchun sarflash, hatto ixtiyoriy faqirlik bilan Allohga intilish yuksak fazilat hisoblanadi. Bahouddin Naqshband odamning qadrini mansabi, boyligi bilan emas, ma’naviy komilligi bilan o‘lchaydi. Unda hunar, kasb egallab, o‘z mehnati bilan halol luqma yeb yashash talab qilinadi, tilanchilik, darbadarlik bilan kun kechirish sufiy uchun isnod sanaladi. Inson hamma yumushni o‘zi qilishligi, uyda xizmatkor saqlash, o‘zganing mehnatidan foydalanish (ekspluatatsiya) ham taqiqlangan.Alloma tariqat haqida quyidagi so‘zlarni keltirib o‘tadi: ban­da yo jazba, yoki suluk yo‘li bilan tarbiyalanadi. Bu bandaning ixtiyoridagi tanlov sanaladi. Bu tariqatni tanlaganlar orasida ba’zilarining dillarida muhabbat urug‘i mavjud, ammo dunyoviy aloqalar tufayli rivojlanmay, o‘smay qolgan. Tariqatning vazifasi ularning dillaridagi o‘sha aloqalarni sindirib tashlash hisoblana- di. Aksincha, ba’zilarning qalblarida esa muhabbat urug‘i yo‘q. Bu qalblarda muhabbat urug‘larini yuzaga keltirmoqlik ham tariqat ishidir. Naqshbandiya ta’limoti esa bandani Suyukliga yetkarishga vosita hisoblanib, ushbu yo‘lga kirganlar oxirida bu 
158



sulukdan ayrilib, Allohga yetishlik musharraf bo‘ladi. Bu yo‘lda insonga faqirlik katta yordamchi bo‘ladi. Banda nimaga erish- sa ham shu sifati bilan erishishi aytiladi. Suluk yo‘liga endigina qadam qo‘ygan inson, avvalo, odamlarning so‘ziga quloq solish lozim. Agar ular Allohdan gapirayotgan bo‘lsalar, vujudim bilan tinglash kerak, aksincha bo‘lsa bunday odamlardan uzoqlashish kerak. Bu yo‘lni tutguvchilar nimaga erishgan bo‘lsa, Qur’oni karim oyatlari va hazrat payg‘ambar alayhissalom hadislari- ga amal qilganlik orqaligina bo‘ladi. Bu amaldan biron natijaga erishmoq uchun taqvo qilib, shariat qoidalariga azimat bilan rio- ya qilmoq, ahli sunna val jamoa asoslariga amal qilmoq hamda bid’atlardan qochmoq kerakligi uqtiriladi. Bu suluk egalari tav- hid siriga erishmoq mumkin bo‘lmasa ham ma’rifat siriga erish- moqligi mumkin. Suluk shiori esa quyidagicha bo‘lishi lozim: “Dast ba koru dil ba Yor, tan dar bozoru dil ba Yor” - qo’ling ish- da, ko‘ngil Allohda bo‘lsin, tan bozorda bo‘lsa ham ko‘ngil Yor- da bo‘lsin”. Bu yo‘lda inson hoy’u havasga berilmasligi, nafs ahli tutgan ishlar asosining sababchisi zalolat ekanligi va inson qila- jak ishlarida niyatni to‘g‘ri qilish u uchun eng muhim narsa hi- soblanadi.Kishi o‘zining nafsiga tuhmat qilishi kerak,shu orqali o‘z nafsining yomonligini taniydi,uning hiyla-nayrangini anglay- di, bunday qilish insonga bu yo‘lda yurishlik oson bo‘ladi. Bu ish insonda hatto o‘zgalarning gunohini ham o‘zlaridan deb bilish hollari ko‘p bo‘ladi. Banda uchun musulmonlik - bu iloji boricha hukmlarga bo‘ysunish, taqvoga rioya qilish, amalni bajarishga intilish va bekorlikdan uzoq bo‘lib, bularning hammasi nuri safo va rahmat hamda valoyat darajasiga yetishish vositasi sanaladi. Agar bu yo‘l toliblaridan bir guruhi bir-birovlari bilan hamsuhbat bo‘lsalar, bu suhbatda xayr-u baraka ko‘p bo‘ladi. Solik bu ishga doimo amal qilinsa, oxiri haqiqiy iymon bilan yakunlanadi... Xoja Bahouddin Naqshband tariqatida iymonga quyidagicha ta’rif qiladi: “Iymon - qalbni Allohdan boshqa o‘ziga rom etuvchi foy- dali va foydasiz narsalardan uzib, Haqqa bog‘lashdir”125.
125 Alisher Navoiy. Nasoyim ul-muhabbat. Alisher Navoiy nomidagi Til va 
adabiyot instituti. - T.: O’zbekiston, 2012. - B. 127.

159



Uning “Al-avrod al Naqshbandiya” asari necha yillar ilm-fan- da o‘rganilmagan bo‘lsada, Ali ibn Ahmad al-G‘uriy yozgan sharh - “Sharhi avrod” asari keng jamoatchilik qiziqishiga sabab bo’ldi. Asarda banda barcha ilmlarni qodir emasligi, bandaning ilmlari ma’lum hududga egaligi, faqat Allohgina barcha ilmlarni o‘rab ol- gan va barcha narsalar adadining hisobi Unda ekanligi aytilgan. Banda Allohdan o‘z ilmini o‘rganishga, Uni fahmlashga qobilyat berishini, shukr qilishga, serduo va gunohlardan qaytuvchilar qa- toridan qilishlikka, toatli, mutavoze’-kamtar bo‘lishlikka, behuda so‘zlashlikdan asrashni doimo so‘rashligi uqtiriladi. Insonning badxulq xislatlari - nafrat, o‘zgalarni yomon ko‘rishni yuragidan uzoqlashtirish, qalbida kina, fasod, g‘azab saqlashmasligi aytila- di. Chunki ular “qalb hijobi” deb hisoblaydi. Xususan, asarda eng katta g‘am - sarosimalik deb ta’kidlaydi126.

126 Xoja Bahouddin Naqshband. Al-avrod al Naqshbandiya. Gulchehra Navro‘zova 
tarjimasi. // Buxoro mavjlari jurnali, - Buxoro, 2008. - B. 41.
127 Alisher Navoiy. Nasoyim ul-muhabbat. -Toshkent: O‘zbekiston, 2008. - B. 180.

Naqshbandning e’tiroficha, insondan talab qilinadigan asosiy narsa - o‘z qalbini dunyo g‘uborlaridan tozalash, o‘z nafsi bilan kurashish, qalbda Alloh nomlarini takrorlab yurish shart qilina- di. Ushbu tariqat Yassaviya tariqatidan farqli ravishda inson Allohni zikr qilishda “zikri xufiya” (yashirin zikr tushish) bilan ajralib turadi.Naqshband insonni yakkalikka emas, jamoa bo‘lib yashashga chorlaydi. U insonni suhbatdoshlar ichra bo‘lishga, bilmaganni bilib olishga, yuksalish, karomatlar sir-u asrori, ilohiyot olami nurlaridan bahramand bo‘lishlikka da’vat etadi. Agar inson bu- ning aksini qilsa, yakkalik insonni bilimdan, ma’rifatdan mahrum qilishini ta’kidlaydi.Islom dunyosining aqtobi arbaa (to‘rt qutbi)ga mansub qo- diriylik tariqatining muassisi Abdulqodir Giloniy ham o‘z asari- da inson masalasiga to‘xtalib o‘tadi. O‘z davrining buyuklaridan bo‘lgan Hazrati Navoiyning yozishicha: “Shayx Muhyiddin Ab- dulqodir Jiliy (q.s.) karomatlari tavotur (uzluksiz)... jahon shayx- larining birortasiga bunday karomatlar zohir bo‘lmagan”127.
160



Abdulqodir Giloniyning tasavvuf ilmiga oid “Sirrul asror” va “Sirrul fl yahtajju ilayhil abror” (“Aziz va pok kishilar toifasining ehtiyojlarini atalgan sirlarning siri”) mavjud. Uning “Maktuboti Giloniy” yozishmalarida insonning eng muhim “a’zosi” - qalb hisoblaydi. Uning ta’kidlashicha, “Ey inson! Qalb bir qandil kabidirki, undan nur taralmog‘i zarur. Bunday taralayotgan nurga, har saboh atrofni yoritadigan quyosh va uning ziyosi misol bo‘la oladi. Qalbingdagi ana shu ziyoni topishga kirish” deb ta’rif beradi.Abdulqodir Giloniy inson ma’naviyatida qozonish kerak bo‘lgan xislat - irfon, ya’ni ma’rifat tuyg‘u deb tushuntiradi. Inson bilish doirasi cheklangan, chunki faqatgina ushbu dunyoni bilgan idrok, undan olislarni seza olmoq uchun yetarli emas. Unga bir boshqa tushuncha va o‘zgacha bir hissiyot kerak. Bu (idrok sohibi) faqat ko‘z o‘ngidaginigina ko‘ra oladi. Ko‘rilajak narsaning ustiga biror parda tortilsa yoki biror to‘siq chiqib qolsa ko‘rolmay ham qoladi. Ya’ni gap zohiriy va botiniy ilmlar haqida ketmoqda. “Ma’rifat”ga erishmoqlik ham oson emas. Faqat, erishmoq uchun inson qalbda sodiq basirat ko‘zini ochmoq kerakki, mushohada etmoqlikni va fikr yuritmoqlikni talab etadi.Naqshbandiya tariqati yirik vakili - Abdulxoliq G‘ijduvoniy- ning falsafiy-irfoniy merosida dunyoviylikni o'zida singdirgan, insonning ilm-ma’rifat, oliy axloq, ma’naviy yuksalishga intilish g‘oyalari teran ifodalanganligi bilan ajralib turadi. Uning “Odo- bi tariqat”, “Vasiyatnoma”, “Maqsad as-solikin” kabi tasavvufiy risolalarida insonning bu dunyodagi vazifasi haqida so‘z yuri- tiladi128.

128 Abdulxoliq G'ijduvoniy va tasavvuf. Ilmiy konferensiya maqola va tezislari. - 
Toshkent, 2003. - B. 10.

Abdulxoliq G‘ijduvoniy “Vasiyatnoma” risolasida soliklarni o‘z nafsini tiyish, kam uxlab, kam yeyish va keragidan ortiq ga- pirmaslikka chaqiradi. U inson yomon insonlarga ham yaxshilik qilishga mehr-oqibatli bo‘lish kerakligi uning e’tiborga sazavor fikrlaridan biri sanaladi. Uning fikriga ko'ra, agar biron kishi boshqa odamning ko‘nglini og‘ritgan yoki unga ozor bergan, 
161



zarar yetkazgan bo’lsa, zinhor undan qasd olish fikrida bo’lmas- lik kerak. Aksincha, inson o‘zgalarga ozor bermasdan, iloji bo- richa xayrli ishlar bilan mashg‘ul bo‘lgani ma’qul. Bu dunyoda inson fursatni boy bermaslikka, kishilarni har bir daqiqadan unumli foydalanishga da’vat etadi, jamiyatga foyda keltiradigan ishlar bilan shug‘ullanish lozimligini ta’kidlaydi.Xojagonlar nafs tarbiyasiga alohida e’tibor berib, nafs insonni fano darajasiga olib kelishini isbotlashga harakat qilganlar. Unga ko‘ra, banda ixtiyori to‘la ravishda ilohiy ixtiyor bilan uyg‘unlashib, bandaning asosiy maqsadi Haq rizoligiga erishish hisoblanadi. Tariqat peshvolarining fikricha, insonga barcha jismoniy, aqliy, nafsoniy, ruhiy quvvatlarni boshqara olish, o‘z- o‘zini anglash va o‘zining mikroolamida makroolamni ilohiylikni joylashtirishning eng afzal yo‘llarini izlab topganlar. Qalbda ilohiy fayzni to‘plash, insondagi mavjud zaxiralarini ochish, ularni borliqni go‘zallshtirish kabi ezgu ishlarga safarbar etish uchun “Nazar bar qadam” rashqasi asosida qo‘l va oyoq quvvatini jismonan va ruhan to‘g‘ri yo‘naltirgan.Abdulxoliq G‘ijduvoniy o‘n nur ta’limoti orqali inson qalbida o‘nta nurni mujassam etish mumkinligini ko‘rsatdi. Komil inson qalbida iymon, islom, tavhid, ma’rifat, hidoyat, yodkard, bozgasht, nigohdosh, yoddosht, shayx nurlari tajalliy etgan bo‘lib, bundan inson butun mavjudotga ilohiy ishq bilan mushohada, nazar, munosabat qila oladigan bo‘ladi129.

129 N. Safarova. Xojogon tariqatida komil inson masalasi. Ilmiy maqolasi. - 
Toshkent, 2003. - B. 12.

Uning fikricha Haqning maskani insonning o‘z qalbi, ko’ngli bo‘lib, bu dunyodagi ko‘plikning yagonalik jihatini, yagonalik- ning abadiy aslini anglagan kishi Haqqa yaqinlashadi. Kimki ko‘plik olamida Yagonalikni nazorat etsa, kimki sanoqsiz jonlar- da Yagona abadiy hayot, Ruh, Jonni ko‘rsa, kimki turli shakllar olamida Yagona Mutlaq Vujudni payqasa, u abadiy baxt-saodatga erishib, oromlik holatiga yetishadi. Haq vasliga yetishishni niyat qilgan inson uchun zaruriy shartlaridan biri qalbni, ko‘ngilni poklash, soflash va odamlarga, barcha tirik mavjudotlarga yax- shilik, mehribonlik qilish kerakligi uqtirilgan.
162



Islom dinining insonparvarlik mohiyatida o‘z hissasini qo‘shgan mutasavvufchilardan biri, “Porsoiya” ta’limoti asoschi- si Muhammad Porsoning falsafiy-irfoniy qarashlari inson kamo- loti uchun pozitiv ta’sir ko'rsatgan. Porsoning “Tahqiqot” asari- da "-»J" “vujud” haqiqati “Mutlaq borliq”130 dir. Ahadiyatdan “ ---" ?” vohiyatga, vohiyatdan “'—^^y rububiyatga va undan “jome’ai insoniyat” ga tajalliy qilib, “_Д -j'^L-^” “xazoroti kulliya’ni tashkil qilishi haqidadagi “tajalliy”(“in’ikos”) nazari- yasini ishlab chiqadi. Bu tajalliyotdan Olamdagi barcha moddiy va nomoddiy narsalar vujudga keladi va ular doimiy o’zgarish- da bo’lib, “£jjl” “uruj” takomillashishda bo’lishi ta’kidlangan. Mutasavvufning “Tahqiqot” asaridagi “Haq o‘zining vujudi bilan ashyolarga shakl va tamoyillar kiydirdi. O’zining vujudi nuri bilan ularni ko’rinadigan qilib qo’ydi. O’zining shuhudi baqosida boqiy bo’lishlari uchun tajalliy etdi. O’zining uluhiyatining (ilohiy mut- laqiyat) dalili uchun vahdatda kasratni (birlikda ko’plikni) joy- lashtirdi”131 degan irfoniy-falsafiy g’oyasini kiritdi. Muhammad Porsoning Alloh odamni yerning barcha tomonlaridan olingan bir siqim tuproqdan yaratgani sababli, odam avlodi yerning turi- ga o’xshab, “qizil tanli”, “oq tanli”, “qora tanli” deb tadqiq qiladi. “Yerning yumshoq, qattiq, nopok joylari bo’lgani kabi insonlar ham turlicha bo’lib, pokiza tuproq odamlari muloyim, karomatli, ulug’ xislatli bo’lib, ular orasida hur va erkin mukarram kimsalar bo’lishi”132 haqida aytib o’tilgan. Shuningdek, kitobning “Qolibi odamiy” (“odam andozasi”) deb nomlangan faslidagi inson qo- lipi tuproqning makoni zohir va ayon ekanligi, suvning makoni alohida bo’lib, latifligi, bu latiflik suvning latofatiga o’xshashligi, suvning havoning makoni o’ziga xos bo’lib, suvning makonidan ham latifroq ekanligi, havoda olovning makoni bo’lib, u ham havoning makonidan latifroqligi hamda “ruh” ushbu barcha 
130 Muhammad Porso. Tahqiqot. Buxoro. // Markaziy AKM Sharq qo‘lyozmalari 
bo’limi. - inv № 137. - B. 74.
131 Muhammad Porso. Tahqiqot. Buxoro. // Markaziy AKM Sharq qo‘lyozmalari 
bo‘limi. - inv № 137. - B. 3.
132 Muhammad Porso. Tahqiqot. Buxoro. // Markaziy AKM Sharq qo‘lyozmalari 
bo‘limi. - inv № 137. - B. 88.

163



zarlarning zari, haqiqat va mavjudligi to‘g‘ridagi g‘oyalar ilmiy tahlil etilgan. Xususan, “mohiyati ruh misoli bo jasad mohiyati Haq ast”133, ya’ni “ruhning mohiyati misoli jasadda Haqning mo- hiyati kabidir”- degan talqin inson borlig’idagi har bir unsur o‘z makoniga ega hamda “Ruh” mohiyatini barcha unsurlar ichida muhim ekanligi ta’kidlanadi.

133 0‘sha asar. - B. 81.
134 0‘sha asar. - B. 100.
135 Muhammad Porso. Faslul-xitob. // Qo‘lyozma. (Tarjima N.B.) - Kogon: 
Naqshbandiya, - Inv. 1443. - B. 98.

Porsoning “Tahqiqot” asarida shuningdek, “Dar adl va hikmat bad onki, harchi xudoyi taolo ofaride ast. Dar haqqi odamiy chohor qismat. Yaki onki, ham dar in jahon sudmand ast va ham dar on jahon chun ilm va xulqi neyku dar in jahon ne’mat bihaqiqati on ast”134. Ya’ni, “Hikmat va adolat Undan keyingi, har bir narsaning yaratuvchisi Allohdir. Muhammad Porsoning “Faslul-xitob” asarida inson nuqsonlari quyidagilardan iborat:I. Insonning banda ekanligi.II. Insonning borlig‘i Alloh borlig‘ining o‘zidan emas, balki u yaratilmishdir.III. Insonning johilligi uning nuqsonlarining avvalidir.Muhammad Porsoning fikricha, “inson” nomi bilan yaratilgan mavjudot uch xil bo‘ladi: aqli to‘liq shakllangan va aniq bo‘lmagan tasavvurlarga qaram odam, turli e’tiqodlarga taqlid qiluvchi odam va o‘zining nafsoniy istak-mayllariga qarshi kurashib, nafsini tozalagan va o‘zining yomon sifatlaridan voz kechgan komil inson.Asarda inson bilimlarini ham uch martabada hosil bo‘lishi haqida fikr yuritiladi. Ulardan biri, “ilmul-yaqin” insonning mushohada shu’lasi ma’lum va muhaqqiq ravshanlashish va ro‘yobga chiqish martabasidir. Ikkinchisi, “Aynul-yaqin” mushohada va mu’oyin (kuzatish) orqali bo‘ladi, xayol va asmo al-husna bilan dil xotirjamlikka erishadi. Uchinchisi, “Aynut- tavhid” ya’ni Haqning yagonaligini bilish, Haqni tanimoqlik, unga erishishdir135.Muhammad Porsoning “Tahqiqot” asarida “Hazrati dil’ kon- sepsiyasiga ko‘ra, “dil’ ilohiylik va insoniylik o‘rtasidagi oxirat 
164



ko‘zi ekanligi yoritilgan. Inson saltanati “Hazrati dil”ga har jihatdan bog‘liqdir. Insondagi sifat o‘zgarishi aynan dil orqali amalga oshishini asoslab bergan.Sharq mumtoz adabiyotining yirik vakillaridan biri Farididdin Attor136 insonning ilohiy olam sirlarini hech qachon tushunolmasligi o‘zining qarashlari bilan tahlil qilishga uringan. “Agar odam Allohni bilsa, o’zining ham naqadar aziz, sharafli zot ekanligini tushuna boshlaydi. Buni tushuna boshlagach esa odam o‘zidagi yomon fe’l-atvor, tuban qiliqlar, baxillik, ichi qoralik, badnafslik, boshqa insonlarga jabr-zulm qilish, kibr-u havo, jahl- g’azab bilan kamtarin, sofdil odamlarning dilini og’ritish - inson ishi emasligini, odam tabiatiga nomunosib ekanligini tushuna boshlaydi”137.

136 Farididdin Attor Nishopur shahri yaqinidagi Kadikon qishlog‘ida 1119-yilda 
tavallud topgan. Nishopur madrasalarida tahsil ko‘rgan.Makka, Misr, Iroq, Shom 
shaharlarini kezib, so‘fiy shayxlar kitoblarini o‘rgangan. Attorning diniy-falsafiy 
qarashlari Ilohiynoma, Asrornoma, Musibatnoma, Haydarnoma. Muxtornoma, 
Xisravnoma, Sharqul qalb, Mantiqut tayr, Bulbulnoma, Ush-turnoma kabi 
dostonlarida bayon etilgan.
137 Farididdin Attor. Mantiq ut-tayr. / Forsiydan Najmiddin Komilov va Mahkam 
Mahmudov tarjimasi. - Toshkent, 2009. - B. 28.
138 O‘sha asar. - Toshkent, 2009. - B. 169.

Farididdin Attorning fikricha, inson ilohiy sirlar olamidan tashqaridadir. Agar, ichkarida bo‘lsa, bu olamda ahmoqona, gunoh ishlar bilan, vayrongarchilik bilan, jabr-zulm qilish bilan o‘zini do‘zaxga tayyorlamas edi. Shu sababli, sofdil insonlar bu dunyoda mashaqqatda yashaydilar138. Insonlar bu moddiy olamda ko‘rinmasdir, chunki bu Olam cheksiz va Haq shu qadar ulug‘, qudratliki Yaratuvchining olamlarni, hayotni qanday yaratganligini bilishga inson aqli ojizdir, yaxshisi - inson o‘zini turli illatlardan poklab, Yaratganga shukronalar aytib yashashi kerakligini ta’kidlaydi. Attorning “Mantiq ut-tayr” dostonida nomi keltirilgan har bir qushning sifatlari inson sifatlari yanglig‘ o‘xshatishlar va vazifalar taqsim qilib berilgan.Inson gavhar (boylik)ni doimo sevadi, lekin “gavharning asli usti biroz bo‘yalgan toshdir. Inson ana shu tosh savdosida (g‘avg‘osida, ishqida) dili toshday qotib qolibdi. Agar ustidagi 

165



rangni ko‘chirib tashlasang, gavhar bir tosh kabi bo‘lib, qaysi insonkim rangi yo‘q ekan, u shubhasiz, toshning o‘zi bo‘lib qoladi. Qaysi insondaki “ruh” bo‘lsa, u rangni istamaydi, chunki mard (asl inson) tosh istamaydi”139, - deb tushuntiradi.

139 Farididdin Attor. Mantiq ut-tayr. / Forsiydan Najmiddin Komilov va Mahkam 
Mahmudov tarjimasi. - Toshkent, 2009. - B. 34.
140 O‘sha asar. - B. 100.
141 Abdulxoliq G‘ijduvoniy va tasavvuf. / ILmiy konferensiya maqola va tezislari. 
- Toshkent, 2003. - B. 14.

Uning ta’kidlashicha, inson ma’naviy dunyosida insof najot sultonidir. Agar inson insof bilan ish qiladigan bo‘lsa, bu bir umr namoz o‘qib, boshini sajdaga qo‘yishidan ko‘ra yaxshiroq. Jahonda odamlarga beg‘araz insof bilan muomala qilish, insonlarga bildirmay hojatlarini chiqarishdan ulug‘roq savob, yaxshiroq javonmardlik yo‘q. Kimki oshkora ravishda insof ko‘rsatsa, bunday odamda riyo kam ko‘rinadi. Inson Haq yo‘liga kirsa boshqalardan insof talab qilmaydi, ammo o‘zlarida insof ustuvor bo‘ladi, u uchun inson borini bag‘ishlaydi140.Farididdin Attorning e’tirof etishicha, inson tuproq va ruhdan tarkib topgan bo‘lib, buning sababini Allohning o‘zigagina ayon. Insonni ko‘za, ilohiylik esa daryoga qiyoslash mumkin. Agar ko‘zani suvga botirganda, uning ichi suvga to‘lguncha quldirab ovoz chiqaradi, ammo ichiga suv to‘lganidan keyin u ovoz chiqar- may qo‘yadi, daryoga qo‘shilib ketadi. Attor bundan shunday xu- losaga keladi: biz aslimiz Ilohga yetguncha nola qilamiz, Ilohga yetgandan keyin esa, U bilan birlashib ketamiz, nolamiz ham tu- gaydi. Bundan tashqari, ko‘zaning vujudi loydan, insonning vuju- di ham shunday: uning ichi suvga, ya’ni ruhga to‘la, loydan asar ham qolmaydi. Daryo ichida qalbing ham daryoga aylanadi, qalb ko‘zi ochiladi141.Abdurahmon Jomiyning insonparvarlikka yo‘g‘rilgan qarash- lari uning qator asarlarida o‘z ifodasini topgan. Uning “Nafohot ul-uns” asari tasavvuf tarixini o‘rganishga katta manba hisobla- nib, unda 616 ta mutasavvuf hayoti va faoliyati haqida ma’lumot berilgan bo‘lib, ulardan 34 nafari ayollardir. Jomiy o‘zining “La- voyiq” (“Lavhalar”) va “Sharqi Ruboiyot” asarlarida olamdagi 

166



barcha narsalar (jumladan, inson ham) bosqichma-bosqich Xu- dodan emanatsiya yo‘li bilan kelib chiqqanligi to‘g‘risidagi qa- rashlarini bayon etgan142.

142 Anvar Choriyev. Inson falsafasi. - 1-kitob. - Toshkent. 2007. - B. 60.
143 Abdurahmon Jomiy. Bahoriston. / Forschadan Sh. Shomuhamedov tarjimasi. - 
Toshkent: Yangi asr avlodi.2007. - B. 11.
144 O‘sha asar. - B. 15.

Allomaning “Bahoriston” asari ham umuminsoniy aqidalar va insonparvarlik g‘oyalarining ko‘pligi bilan ajralib turadi. Jomiy o‘zining insonparvarlik g‘oyalarini obrazlar orqali ham, xususan, asosiy sujet chizig‘idan tashqarida qoladigan chetga chiqishlar va muayyan boblarda ham ifodalab bergan. Mutafakkir bu asarda o‘zining ezgu g‘oyasini do‘stlik, kechirimlilik, murosa va adolat kabi xislatlar orqali ochib berib, hikoyat, naql, go‘zal baytlar bilan jamlangan sakkiz jannat ravzasiga qiyoslagan.Jomiy asarda yozadiki, Iskandar bilan hakim suhbatida falsafiy tahlil qilsak, “Inson tani qindir, jon esa qindagi qilich. O‘tkirlik va kesmoqlik qilichning ishi”143. Inson xulqi xalqi bilan yaxshi bo‘lmasa, uning badanidagi terisi o‘z uchun zindonidir, chunki o‘z vujudi oh-vohdir, zindon uning oldida oromgohdir144.Jomiy “korxonayi ilohiy” tushunchasi bilan borliq olamini tushunib inson bu olamda yashar ekan “forig‘ o’lturmoq” - g’aflatda bo’lmoq “yaxshi ermasdur” deb, “Dil ba yorlik”ni “Dast ba korlik” bilan birga uyg‘un, mutanosib, mustahkam aloqada bo‘lishi lozimligi va bu yo‘ldagi insonlar birovni og‘irini yengil qilish g‘amida yurishi kerakligini ta’kidlagan.Necha asrlardan buyon inson mohiyatini ochib berishda umuminsoniy qarashlari bilan ilm-fanda ulkan meros qoldirgan, Sharqning mashhur shoiri Alisher Navoiyning asarlari bashari- yat uchun yirik manba sifatida o‘rganish obyektiga aylangan.Alisher Navoiyning umri oxirida yozilgan - “Mahbub ul-qu- lub” asarida o‘z davri ijtimoiy - siyosiy voqe’likni hokim mafku- ra bilan yangicha talqin qilgan. Alisher Navoiy e’tirof etishicha, ushbu asar insonni ulug‘lash, uni barkamol ko‘rish, zamondosh- lari va avlodlarga o‘rnak bo‘lish, yaxshilik va yomonlikni anglash, go‘zallikni ardoqlashda, ezguliklarga intilish, chirkin xislatlar va 
167



yovuzliklardan asranishda dastur ul-amal bo‘lish nazarda tutil- gan.Ushbu asarning ikkinchi qismida insonning komillikka erishish yo’li, tasavvuf tamoyillari haqida fikr yuritiladi. “Ush- bu qismdan yomonliklardan mosivo bo‘lishning eng to‘g‘ri yo‘li nafsni riyozat bilan mavh etib, sabr-u qanoat bilan pok yashash, ruhni chiniqtira borib, hamida axloqqa erishish xu- susida fikr yuritiladi. Nafsni mag’lub etib, ilohiy fayzdan bah- ra olishning dastlabki bekati - tavbadir. Tavbadan murod haq yo‘liga kirgan solikning barcha yomon ishlardan ogoh bo‘lib, ulardan butkul voz kechishi, har taraflama poklanishdir”.145 146 Asarning “Mutafarriqa favoid va amsol surati” (“Turli foydali maslahatlar va maqollar”) deb nomlangan qismida axloq ma- salalariga doir 400 ga yaqin maqol va hikmatli so‘zlar qo‘llan- gan bo‘lib, adib ular orqali pand-nasihat berib, go‘zal insoniy fazilatlarni egallashga, yomon illatlardan saqlanishga, ilm o‘rga- nishga, yaxshilarga yor, muhtojlarga madadkor bo‘lib, xalq va Xoliq oldidagi burch, vazifalarini halol ado etishga da’vat eta- di”146.

145 Vohidov R, Eshonqulov H. O’zbek mumtoz adabiyot tarixi. - Toshkent: O’zbe- 
kiston yozuvchilar uyushmasi Adabiyot jamg‘armasi nashriyoti, 2006. - B. 435.
146 Masharipova Z. Mahbub ul-qulub hikmatlarida xalq maqollari. Navoiyga 
armug‘on. - 5-kitob. - Toshkent, 2006. - B. 77.
147 Najmiddin Komilov. Tasavvuf. - Toshkent. Movarounnahr nashriyoti, 2009. - 
B. 345.

Insonning ma’naviy kamolotini yuksaltirishda Alisher Navoiyning tasavvufga oid asargina emas, uning g‘azallaridan ham “ma’nolar xazinasi”ni kafsh etish mumkin. Najmiddin Komilov o‘zining “Tasavvuf” asarida shoirning “Qaro ko‘zim” g‘azali tahlil etgan. Bu g‘azal quyidagicha boshlanadi:Qaro ko‘zim, kelu mardumliq emdi fan qilg‘il, Ko‘zim qarosig‘a mardum kibi vatan qilg‘il.Xususan, ushbu g‘azal oshiqning yetuklik va kamolot timsoli - Komil insonga muhabbati ifodalangan147. Chunki tasavvufiy istilohlarda ko‘z - Komil inson timsoli hisoblanadi. Ko‘zni sevish orqali Allohni sevish ifodalanadi. G‘azalning har bir baytidan 

168



tasavvufiy ma’no - mazmunga boy timsollar, tashbehlarni uch- ratish mumkin. Xususan, Komil inson shoir uchun eng aziz, eng mahbub, eng qadrli va uni ko‘z qorachig‘idek asrashga intiladi, unga talpinadi, butun vujudi bulan shu vujudga singib ketmoqchi bo‘ladi. Mazmunan shoir odamning loydan yaratilgani, Haqqa bo‘lgan ishqning azaliy va abadiyligi, Odam atodan qolganligiga ishora etadi. Mutlaq ruh dunyoni yaratar ekan, unga o‘z nurini taratib (tajalli etib) harakatga keltirgan. Husn-u jamol bag‘ishlagan. Dunyo - kasrat, ya’ni ko‘plikni anglatadi, bunda Ilohning sifatlari mujassam. Dunyo bepoyon va Iloh manbasiga nisbatan qorong‘uroq - zulmatlidir. Inson esa tajalliyotning oxiridir, u asl manbaga qaytishga intiladi, chunki u Mutlaqiyatdan ajralgan, hijronda. Lekin dunyo tashvishi, zulmatini yengmasdan turib, Mutlaq ruh jamoliga musharraf bo‘lolmaydi. Haq visoliga erisholmaydi. Inson falak aylanishi, zamonlarning o‘tishi, tabiat qonuniyatlariga qarshilik qilishga ojiz. Shuning uchun inson Yor visoliga intilishi, g‘animat damlarini behuda o‘tkazmay umr shodliklaridan bahramand bo‘lishi lozim148.

148 Najmiddin Komilov. Tasavvuf. - Toshkent. Movarounnahr nashriyoti, 2009. - 
B. 354.
149 Mirzo Abdulqodir Bedil mutafakkir va jamiyatshunos olim, о‘ziga xos fayla- 
sufona qarashlar sohibi asli Shahrisabzning barlos urug‘idan bo‘lib, Hindistonning 
Azimobod shahri yaqinidagi Patnada 1644-yilda harbiy xizmatchi oilasida tavallud 
topgan. Bedil 1720-yilnmg 5-dekabrida Dehlida vafot etadi. Tilsimi hayrat, 
Tarkibot va tarjeot, Muhiti a’zam, Turi mа’rifat, Ishorat va hikoyat, Ruqa’ot, Chor 
unsur, Irfon, Nukot, G‘azaliyot, Ruboiyot kabi bir qancha asarlari mavjud.

Mirzo Abdulqodir Bedil149 u inson to‘g‘risidagi qarashlari asosini hamma narsa Xudoda o‘z ifodasini topganidek, Xudo ham hamma narsada o‘z ifodasini topadi degan qarashga asoslanadi. Uning fikricha, Koinot abadiy, uni hech kim yaratmagan, inson esa, real borliqning, koinotning mahsuli hisoblanadi. Shuning uchun faqat insongina Olamni bilishga qodir.Najmiddin Komilovning e’tiroficha, Bedil ijodi - bu faylasuf so'fiy shoirning tafakkuri va kechinmalari, hayotga, Ilohga, insonga munosabati, an’anaviy hikmatlarni yangi zamon talablari bilan muvofiqlashtirib, xalqning dard-u hasrati, 

169



turmush chigalliklari va oliy haqiqatlarni ifodalagan o‘ziga xos bir murakkab va jozibali badiiy olimdir. Bedil qarashlarining boshqa so’fiy shoirlardan farqi - Ilohdan insonga qarab emas, balki insondan Ilohga qarab borish g‘oyasi yotadi.150

150 Najmiddin Komilov. Tasavvuf. Birinchi kitob. - Toshkent, 1996. - B. 373.
151 Xolmo‘minov J. M. / Abulma’oniy ma’naviyati(Bedil hayoti va falsafiy 
qarashlariga chizgilar). Ilmiy maqolasi. - Toshkent, 2016. - B. 326.

Xususan, Bedilning ijodida borliq va inson o‘rtasidagi robita masalasi asosiy o’rin tutadi, chunki u bu falsafiy masala bilan doimiy ravishda shug‘ullanib, faqat o‘zigagina xos bo‘lgan dunyoqarashni takomillashtirib bordi151.Tasavvuf antropologiyasida inson tushunchasi va mazmun- mohiyati. Ko‘p asrlar mobaynida islom dini inson ma’navi- yatining ajralmas qismi sifatida odamzodning hayot ma’nosini anglash, insoniylik, mehr-oqibat, halollik, oxiratni o‘ylab yashash, yaxshilik, mehr-shafqat singari fazilatlarni o‘zida mujassam etgan muqaddas dinlardan biri bo‘lib kelgan. Bugungi kunda islom dini bilan birga tasavvuf ilmiga nisbatan ham ko‘plab olimlarning qiziqishlari ortib bormoqda. Buning asosiy sababi har qaysi insonning Alloh marhamat qilgan bu hayotda to‘g‘ri yo‘l tanlashi, umrning mazmunini anglashi, avvalambor, ruhiy poklanish, yaxshilik va ezgulikka intilib yashashida uning ta’sirini anglamoqdagi ahamiyati bilan bog‘liq.Xususan, falsafada ham bahs mavzusi insonmi yoki borliq va uning shakllarimi degan savolga olimlar uch ming yildan ko‘proq vaqt davomida javob izlab kelmoqdalar. Falsafa ilmida inson, uning orzu-umidlari, uning borliqqa bo‘lgan munosabatlarini o‘zining bilimlar, amaliy tajriba natijalari bilan bog‘lab, yaxlit tahlil etuvchi, shu asosda ularni teran anglashga imkon beradigan umumiy metodologik xulosalar chiqaruvchi fanlar sirasiga kiradi. Shuningdek, necha asrlardan buyon shakllangan falsafiy ta’limotlarning asosiy ahamiyati ham inson mohiyati, manfaatlari qanchalik to‘g‘ri aks etgani, insonparvarlik g‘oyalari, qadriyatlariga qanchalik tayanilgani bilan belgilanadi.Sharq ma’naviyati tarixida tasavvuf ta’limoti VIII asrning o‘rtalarida paydo bo‘lgan. Dastlab u zohidlik harakati ko‘rinishi- 
170



da bo‘lib, u ta’limot tarafdorlari qanoat va zuhdni asosiy maqsad qilib olib, tarkidunyochilik g‘oyasi asosida faqat toat-ibodat bi­lan shug‘ullanganlar. Shu asnoda, birinchi tasavvuf maktablari Kufa, Bag‘dod, Basra shaharlarida vujudga kela boshladi. Tasav- vuf ilmida insonni Allohni jon-dildan sevish, Uning zoti va si- fatlarini tanish va bilish, ko‘ngilni nafs-u hirs g‘uboridan poklab, botiniy musaffo bir holatda iloh vasliga yetishishga chorlov ko‘p o‘rinlarda uchraydi.IX asr oxiri - XI asr boshlariga kelib, tasavvuf ilmi inson mohiyatini anglash uchun keng yoyila boshladi. Bu davrga ke- lib, tasavvufning fano va baqo kabi tushunchalari, Haqqa vosil bo‘lish mayli shiddat bilan targ‘ib qilingan bo‘lsa, XIII asr o‘rta- laridan boshlab esa “vahdatul vujud” ta’limoti yuzaga keldi.Tasavvuf falsafasiga binoan, Alloh avval Muhammad (s.a.v.) ning nurini yaratdi. So‘ngra shu nur tufayli olam va odamlarni yaratdi. Ayrim nazariyotchilar inson olami olami sag‘ir (kichik olam) sifatida olami kabir (katta olam) deb nomlanadigan yuqori olamlarning xususiyatlarini o‘zida aks ettirishini ta’kidlaydilar. Mazkur qarash Aziziddin Nasafiyning insonning ikki asosdan iboratligini yana bir karra tasdiqlaydi. Inson ruhi o‘z rahmoniy xususiyatlari bilan Mutlaq ruhga faqat inson o‘zligini anglash bilan yetishmoq mumkin. Ibn al-Arabiyning “Fusus ul hikam” asarida shunday deydi: “Inson ikki tomonlama oynadir. Bir tomoni rahmoniy xususiyatlari va ikkinchi tomondan bandalik illatlari unda aks etadi. Qachonki siz rahmoniy xususiyatlar bilan qaralganda, u (inson) barcha mavjudotlardan ko‘ra ulug‘roqdir; qachon bandalik nuqsonlari bilan qarasa, u (inson) barcha mavjudotlardan ko‘ra pastroq va arzimasroqdir”152.

152 Ahmed Avni Konuk. Fususu’l-Hikem Tercume ve §erhi. - ICilt. - Istanbul, 
2017. - B. 30.

Tasavvuf antropologiya o‘zi nima degan savol insonda tug‘ilishi tabiiy. Xususan, ushbu savolga javob topish uchun “arxeologik”, “antropologik” va “falsafiy” jihatdan tahlil qilsak to‘g‘ri bo‘lsa kerak.Tadqiqotlarga qaraganda, insonlar dastlab dunyoning eng katta parchasi bo‘lmish Osiyo qit’asida yashaganlar. Shu sabab- 
171



dan Osiyo insonlarning ilk tavallud topgan joyi, ilk madaniyat, ilk din chiqqan hudud hisoblanadi. Insonlarning dastlabki hayoti, ularning yashash tarzi haqida arxeologlar va tarixchilar shunday fikr bildiradilar: “Insonlar avval vahshiy bo’lishgan, keyinchalik darajama-daraja yuksalib, bugungi madaniy saviyaga yetish- gan. Dastlab chaqmoq toshdan yasalgan bolta bilan ish ko‘rgan bo‘lishsa, keyinchalik temir qilich qo‘llay boshlashgan. Demak, bu nuqtayi nazardan, inson ikki davrni - vahshiylik va madani- yat davrini boshidan kechirdi, deb hisoblanadi. Lekin tasavvuf ahli arxeologiyaning, insoniyatning dastlabki davri “vahshiy- lik davri bo’lgan”, degan fikrini rad etadilar. Ularning fikricha, insonlarning dastlabki davri vahshiylik emas, balki ilk madani- yat davridir. Bu ilk madaniyat darsini insonlarga ilohiy payg‘am- barlar berishgan. Xususan, inson o‘z hayoti davomida ikki davr- ni - vahshat va madaniyat davrini emas, balki ilk madaniyat, vahshat va ikkinchi madaniyatdan iborat uch davrni boshidan kechirgan. Vahshiylik esa, insonlar uchun ikki madaniyat orasi- dagi bir bosqichdir.Antropologiya inson mohiyatini, uning tabiat va jamiyatdagi o‘rnini, o‘ziga xos xususiyatlarini o‘rganish bilan shug‘ullanadi. Antropologiyada inson mohiyatini to‘laroq ochish uchun “men”, “ong”, “shaxs”, “ruh” tushunchalari qo‘llanadi. Antropologiya insondagi insoniylikning namoyon bo‘lishi va rivojlanishini ruh bilan bog‘laydi. Ayrim tadqiqotchilar insonga xos bo‘lgan biror-bir xususiyatga alohida urg‘u bergan va shu orqali insoniy mohiyatni ochib berishga harakat qilgan. Masalan, I. Kant insondagi axloqiy jihatlarga ko‘proq e’tibor bergan va uni ezgulikni yovuzlikdan farqlovchi mavjudot sifatida ta’riflagan. Vladimir Solovyev insonning boshqa mavjudotlardan farqini uyalish, achinish va oliy kuchlarga sig‘inish kabi xususiyatlarda, deb bilgan. Uning fikricha, inson o’zining tuban mayllari va gunohlaridan uyalish qobiliyatiga ega. Faqat odamlarga emas, balki butun tirik jonga achinish va muqaddas kuchlarga sig’inish insongagina xos.Tasavvuf antropologiya esa insonshunoslik, ya’ni tasavvufiy falsafada inson yaratilishi, uning mohiyati, olam bilan o’zaro aloqadorligi, axloqiy xususiyatlari va insonning o’zligini 
172



anglamoqligi, xususan, komil inson masalasini o‘rganishdan iborat ilm hisoblanadi. Shuningdek, islom dini insonni ulug‘lab, uni fikrlashga, o’zini anglashga va o‘z nafsini tarbiyalashga yordam berguvchi din sifatida qudratini namoyon etdi.Tasavvuf insonparvarlik g‘oyalari bilan sug‘orilgan hayot- baxsh bir ta’limot ekanligini hisobga olsak, avvalo, tasavvuf haqi- da biroz to‘xtalsak. So‘zimiz boshida mutasavvuf olimlarning “tasavvuf” atamasi haqida ta’riflarini keltirib o’tamiz:- Hasan al-Basriy bir so’fiy haqida: “Bir kun Ka’bani tavof qilayotgan bir so’fiyni ko’rdim. Unga pul bermoqchi bo’ldim, lekin u rad etdi. U dedi: “menda to‘rtta tanga bor, shu ham menga yetarli”, - deb so’fiy pulni olmadi. Lekin uning bir dirhami ham yo‘q edi. Hasan al-Basriyni u kishining qalbining boyligi haqiqatdan hayron qoldirdi. Rasululloh (s.a.v) dedilar: “Haqiqiy boylik ko‘p pul miqdorida emas, balki qalbning boyligida (ruh)”- Imom Molik aytdilar: “Kim bo‘lsa shariat ilmlarini o‘rganadi, lekin tasavvufni o‘rganmaydi - u fosiq bo‘ladi (ya’ni Allohga osiy bo‘ladi)”.- Imom Shofeiy roziyallohu anhu aytadilar: so’fiylar bilan do‘stlashib, ulardan:“Vaqt qilichdir, agar siz undan foydalanma- sangiz u o‘z manfaati uchun sizga qarshi xizmat qiladi. Nafsing- ni yaxshilikka aylantir, bo‘lmasa u seni yomonlikka aylantiradi. Senda nafsning istaklari kamligi najotdir”- degan hikmatli ibo- rani tashbeh qilgan. Imom Shofe’iy yana shunday deganlar: “Bu dunyoda uchta narsa kerak: 1. G‘ayritabiiylikdan voz kechish. 2. Odamlarga yumshoq munosabatda bo’lish. 3. So’fiylar yo’liga er- gashish (ahlu tasavvuf)”.- Imom an-Navaviy tasavvuf haqida ikkita kitob yozgan, ular “Bo’ston al-Orifin” va ‘Al-Maqosid”. U “Al-Maqosid”da shunday yozadi: “Tasavvuf beshta asosdan iborat turadi: 1. Taqvo - yashirin va ochiq; 2. So‘zda va amalda Payg‘ambar (s.a.v)ga ergashish; 3. Uchrashuv va ajralishda odamlarga bog‘lanmaslik; 4. Katta-yu kichik Allohdan rozi bo‘lish; 5. Quvonch va qayg‘uda Alloh bilan birga bo‘lish”.- Ibn Xaldun, butun dunyoda mashhur “al-Muqaddima” yo- zilgan. U bu kitobda shunday yozadi: “Tasavvuf shariat ilmlari- 
173



dan biri va u islomda paydo bo‘lgan. Bu sahobalar, tobeinlar va ularning yo‘li, shuningdek, u odamlarni haqiqatga o‘rgatuvchi yo‘ldir”..- Husayn Muhammad Maxluf tasavvuf haqida shunday yozadi: “Islomiy tasavvuf - yuqori islomiy ta’lim olish orqali tana va ruh sifatlarini yaxshilash, yurak xastaligini davolash uchun yuksak axloq va aniq yo‘naltirilgan yo‘ldan iborat”.- Abul-Vafo Taftazoniy o‘z asarida shunday yozadi: “Islomiy tasavvuf insonga dunyodan ma’naviy ozuqa olishga yordam beradi. Tasavvuf moddiy dunyoni ma’naviy ozuqa olish vositalaridan biri. Va tasavvuf yordamida inson tana qurquvidan qutuladi va haqiqiy ixlosga erishadi”.- Mashhur so'fiy Sari Saqatiy (vafoti 251 h. y. 865-m. y.) shun- day deydi: “Tasavvuf uch ma’noni o‘z ichiga olgan atamadir:1. Ma’rifat nuri, vara’ nurini so‘ndirmaydi.2. Botin ilmiga oid biror so‘zni kitob, (ya’ni, Qur’on) va sunnatga qarshi ishlatmaydi.3. Karomatlarni, sirlarni, Alloh bilan o‘zining orasidagi xos sirlarni elga bildirmaydi” .153

153 Usmon Turar. Tasavvuf tarixi. - T.: Istiqlol, 1999. - B. 17.
154 Mansur Muhammad bin Ahmad.Tashrif ul- badan. O‘z. RFAA. Beruniy 
Sharqshunoslik instituti qo‘lyozma inv. - Toshkent, 2000. - B.12.
155 Mir Said Sharif Jurjoniy. Oyineyi gitinamo. O‘z. RFAA. Beruniy Sharqshunos- 
lik instituti qo‘lyozma inv. - Toshkent, 1994. - B.11.

Inson hayvonlardan o‘zining xatti-harakati va butun mav- judotga ongli munosabatda bo‘lishi bilan ajralib turadi. Buni ko‘plab tasavvuf ahli olimlari o‘z asarlarida bayon etgan. Mansur Muhammad ibn Ahmad insonning hayvonlar, mineral va o‘sim- liklar dunyosidan afzalligi 2 ta xususiyati bilan belgilanishini ta’kidlaydi:- sezgilar- ongli harakat .154Jurjoniy esa, insonning afzalligi uning noma’lum narsalarni ma’lum narsalardan ajratib olishida deb tushuntiradi. U “insonga sezgi, ongli hatti harakat, nutq xosdir, u idrok qilish qobiliyatiga ega”,155 - deb yozadi.

174



Faylasuf olim H.Aliqulov “aql insonning boyligi, u Alloh tomonidan in’om qilingan qimmatbaho sovg‘adir. Inson nimaiki ish bilan mashg‘ul bo‘lar ekan, biror narsani idrok qilar ekan, bularning hammasi aql tufayli, tafakkur qilish orqali sodir bo’ladi”156, - deb yozadi.

156 Aliqul H., Nosirov R., Ortiqov T., Ashurov A., Rahimjonov Sh. Ma‘naviy- 
axloqiy qadriyatlar mutafakkir talqinida. - Andijon, 2003. - B. 65.
157 Komilov N. Tasavvuf. Tavhid asrori. - Toshkent: Movarounnahr, 1999. - B. 21.
158 Annamararie Shimmel. Jonon mening jonimda. /Tarjimon Y. Parda. - Toshkent: 
Sharq. 1999. - B. 73.

Jaloliddin Rumiyning quyidagi fikri bizning irfon to’g’risidagi tushunchamizni yanada boyitadi: “Ajab emaski, Haq taolo oramizdagi bir jinsdan iborat bo‘lgan ba’zilarimizni mumtoz etsa, toki bizning ichimizga kirsa va biz undan bexabar bo‘lsak, U esa bizni bilib tursa”157.Olmon olimasi Annamariye Shimmel fikricha, “insondagi nafs tushunchasi Qur’oni Karimda so‘z qiymati erkin bo‘lib, u ko‘pin- cha umumiy ma’noda “o‘zim”ga tegishli”158, - deb tushuntiradi.Muqaddas kitobimiz Qur’oni Karimda insonning yaratilishi haqida “Ar’of” surasining o‘n birinchi, o‘n ikkinchi, o‘n beshinchi - “Xijr” surasining yigirma oltinchi oyatlarida dastlabki Odam (Odam Atoni) suratini, Alloh qora botqoqdan, ya’ni loydan erta tongda yasaganligi keyin unga tiriklik, ya’ni jon ato etganligi, keyin esa Momo Havoni Odam Atoning “chap biqinidan” yaratil- ganligi xabar qilinadi. Islom qoidalariga muvofiq butun kishilik jamiyati Odam Ato bilan Momo Havodan tarqalgan. Ko‘rinib tu- ribdiki, tasavvuf falsafasida inson to’g’risidagi fikr-mulohazalari islom dinining paydo bo‘lishi (VI asrning boshlari) va uning shakllanishi bilan bog‘liq. Tasavvufshunos olim J.Xolmo‘minov to‘g‘ri ta’kidlaganidek, Qur’oni Karimda Inson mohiyatini ochib berishda uning barcha mavjudlardan ulug‘ligi, aksincha ba’zi joy- larda mazammat etilgan. Ya’ni, Qur’oni Karimda Inson ham yax- shi va ham yomon, ham go‘zal va ham buning aksidir. Ulug‘langan Inson “mamduh inson”, mazammat etilgan inson esa “mazmum Inson” sanaladi. Tasavvuf ta’limotining “Inson” tushunchasi atro- fidagi tasavvurlari Qur’oni Karim asosida shakllangan.

175



Tasavvufda inson mohiyati zamonlar osha eskirmay kelmoq- da. Chunki inson, uning tabiati, ruhiy olami, qalb sofligi, nafs- ga qarshi jihodi va o‘zini anglashida Inson ruhiy tarbiyasining go‘zal bir usuli sifatida turli zamon va makonlarda mavjud bo‘la oladigan, bugun va kelajakda ham mavjud bo‘lishga haqli bo‘lgan ta’limot sanaladi.Tasavvuf antropologiyasining hayotbaxsh g‘oyalari bugungi davr insoniyat uchun ham katta nazariy va amaliy ahamiyatga ega. Tasavvuf antropologiyasining inson tamaddunidagi bugun va kelajak uchun qo‘shgan hissasi quyidagilar bilan izohlash mumkin:1. Insonning sha’nu sharafini yuksaltirish, uni ruhiy inqiroz- lar, har qanday pastkashlik, tubanlik va qabohatlardan asrash uchun xizmat qiladi.2. Inson sha’ni va qadr-qiymatini ulug‘lab, uni eng yuksak maqom va martabalarga ko‘tarishga yordam beradi, Insonning aqlan-ma’nan boyishi, ruhan-botinan poklanishi va ma’naviy ko- millikka erishishi uchun xizmat qiladi.3. Har bir inson fitratida umumbashariy insoniy fazilatlarni kamol toptirishga yordam beradi.4. Har bir inson qalbida Yaratganga shukronalik, Inson, Jami- yat, Borliq, Tabiat, Hayot va borliqdagi barcha mavjudotlarga nis- batan mehr-muhabbat hislarini uyg‘otadi, insonni mehr-oqibat- li, rahmdil, shafqatli, kechirimli, bag‘rikeng va saxovatli bo‘lishga undaydi.5. Insonparvarlik g‘oyalarini tarannum etish orqali har bir inson tabiatida insoniyatga bo‘lgan cheksiz ishq-muhabbat tuyg‘ularini uyg‘otadi, uni ulug‘lash va ardoqlashga chorlaydi.6. Insonni Xudo, Borliq, Inson, Hayot, Ruh, Tabiat, O‘tmish, Bugun, Kelajak... haqida tafakkur qilish va olamni ham aqlan, ham qalban idrok etishga undaydi.7. Insonga Yaratganning qudrati, Olamning tuzilishi, Inson aql-zakovati va qobiliyatlari haqida fikr yuritish va bundan ke- rakli falsafiy-mantiqiy xulosalar chiqarishga yordam beradi.8. Inson, Borliq, Hayot, Tabiat va Jamiyatning dialektik taraqqiyoti manzarasini yaxlit holda tasavvur etish imkoniyatini yaratib beradi.
176



9. Inson tabiatida yuksak estetik zavqni, go‘zal his- tuyg‘ularni tarbiyalaydi, butun Borliq va undagi mavjud narsalar Yaratganning go‘zal mahsulotlari va ayni paytda, Uning cheksiz- tuganmas nuri hikmatining shu’lalari, hatto Uning O‘zi ekanligi uchun ham undan zavqlanish, bahramand bo‘lish, go‘zallik olamiga sho‘ng‘ib ketish va shu orqali qalbni, ruhni, botinni, niyatni poklashga da’vat etadi. Insonda yuksak ma’naviy-ruhiy fazilatlar va insoniyatga bo‘lgan chuqur mehr -muhabbat, izzat- ehtirom tuyg‘ularini tarbiyalash va tinchliksevarlik g‘oyalarini targ‘ib qilish orqali uning tabiatida har qanday zo‘ravonlik, kuch ishlatish, urush va qurolli to‘qnashuvlarga qarshilik ko‘rsatish immunitetini oshirishga yordam beradi.10. Ushbu tasavvuf antropologiyasi insonni oliy qadriyat deb bildi va qadr-qiymati, asrlar davomida qadr-qiymati toptalgan Insonni ulug‘ladi, uning mavjudotning gultoji ekani, mehnat, riyozat, ma’rifat va ruhiy-qalbiy poklanish orqali ilohiyot olami bilan bog‘lanishi mumkinligini ko‘rsatib berdi .159

159 Xolmo‘minov J. M. Vahdad ul-Vujud falsafasi va uning Naqshbandiya 
ta’limotiga ta’siri (Monografiya). - Toshkent: Tafakkur, 2020. - B. 291.

Inson mohiyatini falsafiy jihatdan chuqurroq tahlil qilishda shaxs, individ, individuallik tushunchalarining mohiyatini bilish va ularni bir-biridan farqlash muhimdir. Shaxs o‘zida sotsial sifatlarni mujassamlashtirgan insonni ifoda etadi. Kishilar shaxs bo‘lib tug‘ilmaydi, balki jamiyatdagina shaxs bo‘lib shakllanadi va rivojlanadi. Chunki insonga xos ijtimoiy sifatlar, fazilatlar avloddan avlodga irsiy yo‘l bilan o‘tmaydi. Inson dunyoga kelgan vaqtida jamiyat, siyosiy tuzum, madaniyat, ishlab chiqarish, oila, ommaviy axborot vositalari, mafkura kabi ijtimoiy tuzilmalar mavjud bo‘ladi.Tasavvufda insonning mohiyati, manfaatlari, borliqqa munosabatini muayyan qadriyatlarga tayanib, yaxlit tahlil etish zaruriyati barcha davrlarda ham bo‘lgan, bundan keyin ham davom etadi. Bunda faylasuflar inson va olam tahlili bilan bog’liq bo‘lgan barcha umumiy xulosalarida axloq, odob mezonlari insonparvarlik qadriyatlariga tayanganlar. Shu masala to‘g‘risida 
177



Forobiy shunday degan edi: “Falsafani o‘rganishdan avval o‘zingizni hirs-havaslardan shunday tozalangki, sizda maishat, shahvoniyat kabi tuyg‘ular emas, balki kamolotga bo‘lgan ishtiyoq-havas qolsin... Bunga xulq-axloqni so’zdagina emas, balki amalda takomillashtirish orqali erishish mumkin”.Jumladan, XIX asrning o‘rtalarida yuzaga kelgan, XX asrda dunyodagi qator mamlakatlarda tarqalgan markscha falsafa oqi- batida tasavvuf ilmida Inson mohiyati siyosiy aqidalar, avtoritar ko‘rsatmalar soyasida qolib ketdi. Xususan, markscha-lenin- cha falsafaning eng asosiy kamchiliklaridan biri ham insonning ruhiy-ma’naviy olamini o‘rganishga yetarli e’tibor bermagan- ligidir. Insonning jismoniy va ma’naviy qiyofasi, ruhiy holati haqida aniq ma’lumotga ega bo‘lmasdan turib, uning kasbkor malakasini oshirish yo‘llari, uslublari va usullarini izlash xato ekanligini tarix isbotlab berdi. Insoniyat ongi va faoliyatini turli yo’llar, zug’umlar bilan tiqishtirilgan: “inson - mehnat resursi”, “inson - mehnatning subyekti” kabi markscha-lenincha g’oyalar- dan voz kechmoqlik uchun oliy darajadagi biosotsial mavjudot bo‘lgan insonni yaxlit o‘rganmoq keyingi davrlarga kelib ilm-fan- da muhim ahamiyat kasb etdi.Tasavvuf falsafasi shakllanishida nafaqat Qur’oni Karim, Hadisi Sharif, shu bilan birga tariqatlarning ta’siri sezilarli bo‘ldi. So’fiylikning g’oyaviy-nazariy asosi bo’lgan tasavvuf talablariga ko‘ra, inson barkamollik darajasiga erishmoqligi uchun to‘rtta murakkab: shariat-tariqat-ma’rifat-haqiqat bosqichlarini bosib o’tmoqligi nazariy jihatdan ko’plab tasavvufiy olimlar tomoni- dan ilmiy o‘rganildi.O‘rta asrlar antropologiyasida mutafakkirlarning izlanish- larida odam nafaqat barcha tabiatda(koinotda) uning shohi yoki “koinot toji” sifatida birinchi o‘rinni egallaydi. O‘rta asr mutafakkirlari uchun inson va butun koinot o‘rtasida o‘tib bo‘lmaydigan tubsizlik yotadi. Inson, aniqrog‘i uning ruhi boshqa dunyodan, ruhiy olamdan ajratilgan holda mavjud, degan qarashlar ham mavjud.Xulosa qilib, falsafa va tasavvuf ilmida inson mohiyati o‘zaro uyg‘unlikda, tasavvuf ilmining asosi islom dini ekanligi bilib 
178



olish mumkin. Insonni falsafiy bilish va tahlil etishda falsafiy qarashlarga ehtiyoj tug‘diradi.
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar:1. Markaziy Osiyo falsafasida inson masalasi talqini.2. Inson muammosining gumanistik yechimi.3. Inson kamoloti qanday bosqichlardan o‘tadi?4. Vahdatul vujud va vahdatul shuhud o‘rtasida qanday farq bor?5. Ruhning ichki intizomi, fikrning paydo bo’lishi va yo’qoli- shi, tasavvur va tafakkur, xayol va borliqning ongga, ongning bor- liqqa ta’siri qanday?

179



8-mavzu. Tasavvuf falsafasi va insonning ruhiy-ma’naviy 
kamoloti

Reja:1. Kubraviyada inson tavsiri.2. Yassaviyada inson ta’rifi.3. Naqshbandiyada inson timsoli.4. XVI-XX asrlarda musulmon falsafasida barkamol inson g‘oyalarining targ‘ibot va tashviqot qilinishi.
Tayanch iboralar: kubraviya, yassaviya, naqshbandiya, 

barkamol inson g‘oyalari, tasavvuf nazariyasi va amaliyoti, 
teologiya, tasavvufly-axloqiy qarashlar, jadidchilik, komil inson 
tarbiyasi.IX asr davomida tasavvuf nazariyasi va amaliyoti rivojlandi va bir qancha shaharlarda so'fiylik maktablariga asos solindi, jumladan Basra, Bag'dod va Xuroson maktablari paydo bo'lgan. Tasavvufyetakchilariinson va uning Xudoga qanday munosabatda bo'lishi kerakligi haqidagi ta’limotlarini yaratdilar. So'fiylarning, X asrga kelib dastlabki diniy uyushmalari vujudga keldi. X-XI asrlarga kelib tasavvufda nazariy qarashlar va ta’limotlar to'liq shakllandi, musulmonlar tomonidan islomiy ta’limot sifatida qabul qilindi. Tasavvuf ta’limotlarining dastlabki davrida Mansur Halloj, Fariduddin Attor, Jaloliddin Rumiylarning birgina borliq, haqiqat, mohiyat borki, u Xudodir kabi qarashlari tariqatlarda ilgari surilgan bo'lsa, Imom G'azzoliy, Xoja Ahmad Yassaviylar davriga kelib tasavvufiy-irfoniy qarashlarda Xudo bilan birlashib ketish g'oyasi ilgari surildi. XI-XII asrlarda tasavvuf ijtimoiy hodisa sifatida musulmon jamiyati, diniy hayotning bir qismiga aylandi. Tasavvufiy g'oyalarni rasmiy islom shariati bilan yaqinlashtirishga erishgan mutasavvuf Imom G'azzoliy edi160.
160 Islom tasavvufi manbalari. - Toshkent.: O'qituvchi, 2005. - B. 92.

Xoja Ahmad Yassaviy o'z tariqati tamoyillarini yaratishda av- valo “aholining ruhiy-ma’naviy darajasi, diniy-ma’rifiy tayyorgar- ligi”ni nazarda tutgan, so'ngra ko'chmanchi chorvador tabaqala- 
180



rining ijtimoiy-iqtisodiy imkoniyatlarini hisobga olgan. Aholi zich joylashgan hunarmandchilik yoki dehqonchilik bilan tirikchilik qilinadigan yerlarda esa darvishlar xalqning xayr-ehsonlari hiso- bidan yashab turganligi uchun ular yassaviylikning barcha talab- larini bajarishlari imkon bo’lmagan. Natijada yassaviya asosan Turon zaminining turkiy el-u elatlari-ko’chmanchi chorvadorlar orasida vujudga kelib, yoyilgan bo’lsa, Naqshbandiya ta’limoti esa kishilarni mehnatga, hunarmandchilik bilan shug‘ullanishga da’vat etib, ko'proq shaharlarda, hunarmandchilik yoki dehqon- chilik bilan kun kechiruvchi o'troq aholi orasida keng tarqaladi. Albatta, naqshbandiylik va yassaviylikning tarqalishini bunday “jug'rofiy-etnik” chegaralash nisbiydir. Yassaviylik tariqatini tur- kiy xalqlar orasida tarqalishi ularning ruhiy-ma’naviy ehtiyojla- riga ham bog‘liqdir.Xoja Ahmad Yassaviy o'zining “Devoni hikmat”larida ma’na- viy-ma’rifiy tarbiya, ma’naviyat, axloq, insonni tarbiyasi bilan bog'liq, insonniy sifatlarni shakllantiruvchi vositalarni o’ziga xos bo’lgan qarashlarni ilgari suradi.Xoja Ahmad Yassaviyning ma’naviy kamolot, ya’ni, bilimlari darajasi uning ijtimoiy voqelik, mehnat, kishilar va jamiyatga bo’lgan munosabatlarida aks etdi. Xoja Ahmad Yassaviy teologik qarashlarini ilohiyatsiz tasavvur qilib bo’lmaydi. Hikmatlarda ta’kidlanishicha, u hali tug’ilmasidanoq ilohiy olam bilan bog’lan- gan edi.Xoja Ahmad Yassaviyning ijtimoiy-falsafiy axloqiy qarashla- riga e’tibor qaratsak, ular faqat gunoh, tavba, nafs mavzularidan iborat emas. Xoja Ahmad Yassaviy komilikka yetishishida to’siq bo’ladigan, barcha illatlarni qoralaydi. Ulardan biri adolatsizlik- dir. Shuning uchun mutasavvuf adolatsizlik qurbonlari bo’lgan insonlarni o’z qarashlarida, asarlarida himoya etadi.Xoja Ahmad Yassaviy fikricha, inson nodonlik va jaholat tu- zog’iga tushmasligi uchun u ilmni egallashi, “olimlarga xizmat” qilib, ular “so’ziga amal” qilishi zarur. Haqiqiy ilm egalari “tan-u jonga rahbar turur”, tariqatning “ayn ul-yaqin”i, shariatning “ilm ul-yaqin”i, haqiqatning “haqq ul-yaqin”i bosqichlarini sadoqat bilan o’tagan insonlardir. Bunday insonlarni Yassaviy tasavvu- ridagi komil insonlardir deb ta’kidlaydi. Xoja Ahmad Yassaviy 
181



“Hikmatlar”da oriflar haqida so‘z yuritib, “ich-u tashi” “haq nuri- ga” to’la, ko’ngli yorug‘, nazari ochiq, nigohi bedor kishilardir deb ta’kidlaydi.Xoja Ahmad Yassaviy adolatni himoya qilish, qalban poklik, samimiyat, muhtoj-u qashshoq va ojizlarga yordam qo’lini cho’zishga tayyor turish va bundan biron minnat kutmaslik kabi umuminsoniy qadriyatlarni hikmatlarida, pand-u nasihatlarida ma’noli ifodalagan. Mutassavvuf fikriga ko'ra, har bir tolib, har bir solih, har bir shayx, har bir so'fiy ana shunday bo'lishi lozim.Vatanparvarlik, vatanga muhabbat tuyg‘usi, uning ravnaqi yo'lida fidokorlik qilish, taraqqiyotiga o'z hissasini qo'shish g'o- yalari ham Xoja Ahmad Yassaviy hikmatlarida muttasil jarang- lab turadi. U ilm o'rganish, olamni bilish maqsadida yurtidan uzoq-uzoqlarga safar qiladi, musofirlikning ko'p azob-uqubat- larini boshdan kechiradi. Bunday safarlar, o'zga o'lkalardagi g'ariblik hayoti uning qalbida Vatan qadri, yurt sog'inchi, xalq mehri kabi oliy tuyg'ularni tarbiyalaydi. Xuddi shunday vaziyat- larda Xoja Ahmad Yassaviydan yordam olish, uning aytganlarini yoshlarga namuna qilib ko'rsatish ishning ancha oldinga siljishi- ga ko'mak beradi. Yassaviya tariqatining axloqiy mohiyatini, “bu dunyoning dog'larini insonga yuqtirmaslik”, uning “Alloh yarat- gan chog'idagi musaffoligini saqlash” tashkil qiladi.Ma’lumki, Xoja Ahmad Yassaviy xalq orasida katta shuhrat topgan, kambag'al, g'ariblarning himoyachisi, hayotning barcha tama’laridan uzoqlikda, haqqa yetishgan valiylardan edi. U, shuhrat ortirgan paytlarida ham faqirona kiyinar, g'ariblarcha yashar, ko'proq ibodat qilar edi. Xoja Ahmad Yassaviyga zamondosh ruhoniylar orasida badavlat muridlar hisobiga mol-dunyo orttiradigan tama’gir shayxlar, pirlar topilar, ana shunday shayxlarni pir keskin tanqid qiladi. Ko'rinib turibdiki, Xoja Ahmad Yassaviy tarki dunyo qilgan emas, balki hayotning boy, komil insoni edi. Bu hikoyalar, rivoyatlar ma’lum bir haqiqat asosida vujudga kelgan, deyish mumkin. Bu haqiqat shundan iboratki, dunyoning tinchligi va farovonligi, insoniyat kelajagi aqlli, bilimli, ilmli, yaxshi niyatli odamlar faoliyatiga bog'liq. Ilohiy e’tiqod va tafakkur bizni har xil yomonliklardan saqlaydi.
182



Professor Ibrohim Haqqul yassaviya tariqati mohiyatini, sobiq tuzum davrida “Tufroq bo’lgil, olam seni bosib o’tsin” misrasini salbiy talqin etilishini tanqidiy baholaydi. U Xoja Ahmad Yassaviyning “Tufroq bo’lgil, olam seni bosib o’tsin” misrasi tasavvuf falsafasiga asoslanishini ta’kidlaydi, ya’ni Tangri taolo dastlab to‘rt unsurni: o’t, suv, yer, shamolni so’ng shulardan odamni yaratgan; insonning asosini sabr, xudoning marhamatiga umidvorlik, ezgu xulq va muruvvat timsoli bо‘lmish suv tashkil etadi. Bundan tashqari, tuproq Allohning munavvar nuri, suv uning yorug‘ hayoti, har ikkalasi jannat mulki sanaladiki, Yassaviydagi “tufroq” obrazi xuddi shu ma’no va mantiqlar asosiga qurilgan. “Unda diniy tushunchalar bilan bog’liq bo’lmagan boshqa ma’no” qatlamlari ham bor, - deb yozadi I. Haqqul. Masalaga kengroq qarab savol qo'yaylik. “Tuproq nima? Tuproq - Vatan, tuproq necha yuz yillardan buyon ne-ne ulug‘ farzandlarni quchog'iga bosib kelayotgan mushfiq zamin. Shuning uchun biz uni e’zozlab ona tuproq deymiz. U olis avlodlarga onalik qilgan. U ota - bobolarimizning onasi bo'lgan. U bizning onamiz. Va kelajak nasllarning onasi bo‘lajak”116. Bundan tashqari yassaviya tariqat ahli qarashlarida “dunyo” tushunchasining turli ma’nolari mavjud: jumladan, dunyo bu - jismdir; - zulmat, noaniqlik ramzi; - mavjudodlar olami, moddiy borliq; - boqiy (haqiqiy) dunyoga qarama-qarshi (yolg‘on) bo'lgan foniy dunyo kabi ma’nolarni anglatadi.Yassaviy “Hikmatlari” nihoyatda teranki, ular insonni, komil- likka, halolikka, to'g'rilikka, yomonlik bilan yaxshilikni farqlash- ga o'rgatadi. Ahmad Yassaviy hikmatlari, o'gitlari shogirdlaru barcha xalqqa tez yetib borar edi.Mutasavvuf, o'zini boshqalardan yuqori qo'ymaydi, valiy- murshidman deb, kibrga berilmaydi, balki o'zini doimo tanqidiy baholaydi. O'zini va boshqalarni kamtarlikka undaydi:“Yo'ldin chiqib ozg'onimni bilmadim men,Haq so'zini qulog'img'a olmadim men, Bu dunyodin ketorimni bilmadim men, So'rar bo'lsa, men qul anda ne qilg'aymen?”161
161 Яссавий А. Х,икматлар. - Тошкент.: F/Тулом номидаги Адабиёт ва санъат 
нашриёти, 1991. - Б.183.

183



Ulug‘ allomalar, ulamolar, pirlar, shayxlar, avliyo kishilarning jamiyat hayotida tutgan o’rni ularga berilgan taxalluslar va nom- larida ham o‘z aksini topgan. “Shayx” уо‘1 ko‘rsatuvchi, boshlov- chi, rahnamo ma’nolarini anglatadi. Tasavvufda, ular Allohga ya- qin bo‘lishga erishgan tariqat rahnamolari hisoblanadi. “Valiy” - Allohga yaqin demakdir, ko’plik ma’noda “avliyo”, deb ataladi. Shuning uchun ularga Habibulloh ‘Allohning do’stlari” ma’no- sida ham qo'llaniladi. Ta’kidlash kerakki, Xoja Ahmad Yassaviy karomatlari to'g'risida turli rivoyat, naqllar mavjud bo’lib, “Karo- mati mutavvaliy va nomaxsur” karomatlari uzluksiz va cheksiz.Xoja Ahmad Yassaviy tasavvufiy-axloqiy qarashlarida inson yomon yo’lga kirib, gunoh qilib qo’ymasligi lozim. Chunki, gunoh bu insonni Alloh bilan munosabatini buzishdir, ya’ni barcha gunohlar Alloh ko’rsatmalariga rioya qilmaslik oqibatidir. Bar- cha tasavvufiy tariqatlar gunohni qoralaydi, ammo bandani bar- cha gunohlarga iqrorligini, tavba qilishni to’la yoqlaydi. Chunki, tavba qilish, ruhiy poklanishdir. Tavba baxtsizlik yo’lining oxiri va to’g’rilik yo’lining boshlanishidir, u tabarruklik g’aflatidan ses- kanmoq va bashariyat uyqusidan uyg’onmoq va o’zining noloyiq ahvolini anglamoq va behuda fe’llarni tark etish asnosida ko’zga ko’rinmas yaramasliklarni his qilmoq, keraksiz narsalarga in- tilish zararidan xabardor bo’lmoq kabi ishlar, sharmandalik va da’vogarchilik tufayli xijolatga qolishdin ogoh bo’lmoqdir”162.

162 Алишер Навоий . Ма^буб ул-кулуб. - Тошкент.: Бадий адабиёт, 1989. - 
Б.301.

Ahmad Yassaviy komilikka erishishda to’siq bo’ladigan, bar- cha illatlarni qoralaydi. Ulardan biri adolatsizlikdir. Shuning uchun mutasavvuf adolatsizlik qurbonlari bo’lgan insonlarni o’z qarashlarida, asarlarida himoya etadi. Bundan ko’rinadiki, Yassaviy merosini o’rganish adolat mezonlarini anglashimizga, tushunishimizga yordam beradi. Xoja Ahmad Yassaviy tushun- chasidagi adolat islom dini ustuvorligini ta’minlash, shariat va tariqat tantanasi yo’lidagi sa’y-harakatlar emas, balki, jamiyatda odil kishilarni ham adolat ustunlari, deb biladi va davlat shunday shaxslar bilan “xush”ligini ta’kidlaydi.
184



Demak, mutasavvuf o’z davrining jiddiy ijtimoiy muammo- lari, ziddiyatlarini o‘rtaga tashlagan. Xoja Ahmad Yassaviy “G‘a- rib jonim yuz tasadduq donolardin”, deganida qanchalik faxrga to‘lgan bt/isa, “Duo qiling nodonlarning yuzin ko‘rmay” misrala- rida esa aziyat chekkan xalq uchun katta xavfni kt/i'gan va ushbu davr illatlarini ijtimoiy muammo sifatida ko’lai'ib chiqqan va fosh etgan. Yassaviy faqatgina kaltabin va xudparast kishilarni nodon sanamagan, balki olimman deb kitob o’qib, ma’nosini anglama- ganlarni, ruhi, qalbi nopok amaldorlarni ham ashaddiy nodon- lar safiga qo’shgan. Ahmad Yassaviy fikricha, inson nodonlik va jaholat tuzog‘iga tushmasligi uchun u ilmni egallashi, “olimlarga xizmat” qilib, ular “so’ziga amal” qilishi zarur. Haqiqiy ilm egalari “tan-u jonga rahbar turur”, tariqatning “ayn ul-yaqin”i, shariat- ning “ilm ul-yaqin”i, haqiqatning “haqq ul-yaqin”i bosqichlarini sadoqat bilan o’tagan insonlardir. Bunday insonlarni Yassaviy tasavvurdagi komil insonlar, deb ta’kidlaydi. Mutasavvuf “Hik- matlar”da oriflar haqida so’z yuritib, “ich-u tashi” “haq nuriga” to’la, ko’ngli yorug‘, nazari ochiq, nigohi bedor kishilardir, deb ta’kidlaydi.Bahouddin Naqshband ijtimoiy qarashlarida faqirlik g‘oya- sini ilgari suradi, odamlarni Payg‘ambarimiz Muhammad (s.a.v.) dek yashashga targ‘ib qiladi, payg‘ambar davridagi turmush tarzini qayta tiklashga chorlaydi. Naqshbandiy ta’limotida, faqirlik - kishining o’z ixtiyori bilan qabul qilinishi sifatida eng muhim g’oyalardan biri ekanligini targ’ib qilinadi. Faqirlik - bu odamlarni qashshoqlikda yashashga da’vat qilish emas, balki in­son an’anaviy qiyofasidagi muhim axloqiy, ma’naviy va ruhiy qi- 
yofasining poydevori, ya’ni “faqirlik” inson siymosidagi soddalik, kamtarlik nishonasidir.Naqshbandiylik falsafasida, faqirlikning shartlaridan biri - qanoat hisoblanadi. Qanoat bu - kishining halol mehnat qi- lishidir. O’z navbatida qanoat - mehnat qilishni kundalik tabiiy ehtiyojga, hayotiy ko’nikmasiga aylantirgan kishida namoyon bo’ladi. Qanoat insonni qadr-qimmatini oshiradi, ma’naviy yuk- saklikka ko’taradi. Insonning o’zligi va o’z qadr-qimmatiini ang- lab olishga keng yo’l ochib beradi. Qalb qo’rini turli xil noxush- liklardan xolos qiladi hamda poklaydi.

185



Inson o’z ko’nglidagi yaramas illatlarga, ya’ni, o’z-o’ziga bino qo’yish, shuhratparastlik, makkorlik, johillik, yolg’onchilik kabi qarshi doimiy tarzda kurash olib borsa o’zi istagan ruhiy- ma’naviy yetuklikka, yuksaklikka erishadi. Naqshbandiylikda, inson ijtimoiy hayotda qo‘li doimo mehnatda bo‘lishligini uqti- radi. Ya’ni, mehnatsiz qo’lga kiritilgan boylik - ruhiy-ma’naviy jihatdan yetuk bo’lib shakllanishiga salbiy ta’sir yetkazadi. O’z navbatida, inson qalbida Allohga bo’lgan muhabbatiga rahna so- ladi. Insonning ma’naviy dunyosi qanchalik shaffof bo’lsa, uning tashqi dunyosi axloqli bo’ladi. Insonning botiniy olamida, noqo- billik kabi illatlar ko’zga tashlansa, shubhasiz, bunday illatlar in­son zohiriy olamida o’z ifodasini topadi. Botiniy olamini zohiriy olamsiz, zohiriy olamni botiniy olamsiz tasavvur qilish mumkin emas, ya’ni ular biri ikkinchisini taqozo etadi.Bahouddin Naqshband fikricha, ruhiy-ma’naviy yetuk, barka- mol inson - o’tkir aqlga ega, his-tuyg’ulari, sezish qobiliyati, idroki yuksak fazilatga ega bo’lmog’i lozim. Xususan, insonning falsafiy tafakkur yuritmoqlik uchun - insonning zehni o’tkirligi keng bo’lishni talab etadi. Komil shaxs fazilatlarida kishi aqlni huda-behuda narsalarga sarf etmasligi, har bir so’zi aql va odob tarozisida tortilib, mulohazasi e’tiqodiga monand bo’lmog’i, ba- jargan har bir ishidan afsus chekmaslik uchun odobi bilan bosh- qalarga namuna bo’lmog’i va ajralib turmog’i lozim. Eng asosiysi noo’rin so’zlar bilan kishilar qalbiga shikast yetkazish, ehtiyotsiz- lik, beozorlik, yolg’on so’zlash barkamollik kushandasidir.Bahouddin Naqshband insonni ma’naviy-ruhiy poklikka chorlash bilan birga, kundalik faoliyatdan voz kechmay, Alloh bilan birga bo’lish ya’ni, qalbda saqlashga chorlaydi. Bunda in­son hamisha yuksak iymon e’tiqodga va ezgulik sifatlarini o’zida mujassam etmog’i darkor. Naqshbandiya ta’limotiga ko’ra, har bir inson moddiy boylikdan ko’ra ma’naviy boylikka tomon inti- lishi, e’tiqodli va iymonli bo’lishi zarur. Iymon va e’tiqod Allohga bo’lgan muhabbatning belgisidir. E’tiqodni mustahkamlamoq uchun Qur’oni Karim va Hadisi Sharif yo’lidan borish va hamisha Allohni yod etish kishini barkamollikka erishish kabi a’lo sifatlar bilan siylaydi.
186



Naqshbandiya ta’limotiga muvofiq, komillikni orzu qilgan kishi qalban “zikri xufiya” ya’ni, maxfiy zikr qilishi (Alloh nomini takrorlashi), xilvatda piri - murshidi uchrashib so'zlashishi darkor. Shogird kamolotining muhim sharti esa suhbat davomida ustoz va shogird fikr mulohazalarining birlashishidir. Shuningdek, insonlar orasidagi suhbat jarayonida oshkoralik bilan xufyonalikni muvofiqlashtirishga, uning ma’nosi va mazmunini sabr ila eshitmoq, ayniqsa, bahs-munozaralarda axloq chegarasidan chiqmay odob bilan so'zlashish ta’kidlanadi.Bahouddin Naqshband naqshbandiylik nazariyasi orqali tasavvuf ta’limoti yordamida jamiyatning ijtimoiy guruhlari va qatlamlarini tenglashtirib ular o'rtasidagi ziddiyatlarni yumshatib, ijtimoiy muammolarga barham berish hamda Movarounnahrda yashovchi barcha elatlar ma’naviyati va madaniyatini bir - biriga yaqinlashtirishga harakat qilgan. Barcha tabaqalarni yagona g'oya atrofida birlashtirishni xohlagan.Naqshbandiya ta’limotida barkamol insonning tashqi va ichki dunyosining go'zalligi faqatgina sharqona axloq qoidalariga mos ravishda emas balki, umuminsoniy axloqiy tamoyillar talablari yordamida tasvirlanadi. Inson go'zallikdan lazzat olib, hamisha go'zallik sari intiladi. Xuddi shu haqiqat o'rta asr musulmon falsafasining dolzarb mavzularidan biriga aylangan. Mutafakkirlar bunday his-tuyg‘ularni falsafiy mazmundagi so'zlar bilan ta’riflash musavvirlar kabi qalb ummonining rango- rang marvaridlaridan foydalanganlar.Shunday qilib, tasavvuf ta’limoti insonning ruhiy-ma’naviy kamoloti to'g'risidagi ta’limot bo'lib, bevosita musulmon falsafasi va axloqi zaminida vujudga kelgan, o'rta asr musulmon falsafasining eng yirik yutug‘i sanaladi. Shu bilan birga musulmon falsafasi va axloqi jahon ilm-fan yutuqlariga ham tayanib yunon, xitoy, hind, eron, turon madaniyatlari xazinalaridan bahramand bo'lgan.Naqshbandiya ta’limotida ilgari surilgan g'oyalardan biri ya’ni har bir shaxs foydali ish bilan mashug'ul bo'lmog'i lozimligi haqidagi fikrni Xoja Ahror Valiy o'z ta’limotlarida yanada boyitgan. Xoja Ahror Valiy talqinida inson o'z mehnatlari orqali kishilar 
187



ko’nglini shod etmog’i lozimligi e’tirof etilib, o'zgalar ko'nglini shod aylash haqiqiy chin musulmon kishining sifatlaridan biri deb tushuntirgan. Insonlar og‘irini (yumushini) yengil qilish va jamiyatda ijtimoiy jihatdan odamlar uchun foydali shaxsga aylanish, insonlarga rohat va xursandchilik bag‘ishlash kabi fazilatlarni inson axloqining ko'rki, namunasi deb ta’riflangan.XVI asrdan e’tiboran, Markaziy Osiyoning ko‘p mamlakatlari madaniy-ma’rifiy hayotida ratsionalizm o'rnini din egallay boshladi, inson turmush tarzida ilmiy-tabiiy fanlarning o'rni va ahamiyati susayib bordi. Diniy bilimlar, diniy taassubning roli kuchaydi. Islom dinining qoidalari, aqidalari jamiyat hayotida hal qiluvchi ahamiyatga ega bo'ldi. 0‘rta asrlar musulmon madaniyatining ko'rki bo'lgan tasavvuf falsafasining odamlar fikrlash tarzidagi o'rni susayib qoldi. Odamlar dunyoqarashida sunniylikning ta’siri ortib bordi. Bunday holatni o'sha davrda ijod qilgan musulmon faylasuflari Yusuf Qorabog'iy, Sharif Buxoriy, Inoyatulla Buxoriy, Boborahim Mashrab, So'fi Olloyor, Maxtumquli Firog'iy asarlarida ko'rish mumkin. Ayrim sharq faylasuflari esa inson borlig'ini ratsionalizm va sensualizm g'oyalariga asoslanib talqin etar edilar. Xususan, Mirza Bedil va uning izdoshlari Abdul Hakim Siyolkugiy Muhibullo al-Hindi, Qozi Muboraklarning inson to'g'risidagi qarashlari asosida ratsionalizm va sensualizm g'oyalari yotadi.XVI-XVII asrlar musulmon falsafasida inson borlig'i to'g'risidagi falsafiy bilimlarni yangi dalillar bilan boyitgan faylasuflardan biri Yusuf Qorabog'iy edi163. Uning inson faoliyati mohiyati to'g'risdagi qarashlarining g'oyaviy-nazariy asosini 
163 Ma’lumot o'rnida: Yusuf Qorabog'iy 1563-yilda Ozarboyjonda Araks 
daryosi yaqinida joylashgan Qorabog‘ qishlog‘ida tug‘ilgan. 1579-yilda 
Qorabog‘iy Sherozga keladi va Habibullo Mirzojon Sheroziyga shogird tushadi. 
Sheroziy vafotidan so'ng samarqandlik Xalilullo Badaxshoniydan saboq oladi. 
Zamonasining falsafa, astronomiya, tibbiyot fanlari yutuqlari bilan tanishadi. 
Qadimiy Turon, Eron, yunon faylasuflari asarlarini qunt bilan о‘rganadi. Ayniqsa, 
Yunon faylasufi Aristotelning “Osmon” haqidagi kitobini sinchkovlik bilan tahlil 
qiladi. Adabiy va falsafiy merosi 24 asarda o‘z ifodasini topgan Najmiddin Kubro 
ta’limotining tolmas targ‘ibotchisi Yusuf Qorabog‘iy 1647-yilda Samarqandda 
vafot etadi.

188



Muhammad G‘azzoliy va Muyiddin Arabiy asos solgan “Vahdati vujud” ta’limoti tashkil etadi.Sharqning buyuk insonshunos allomalari Najmiddin Kubro, Aziziddin Nasafiyning odam va olam to’g’risidagi qarashlarini har tomonlama rivojlantirgan Yusuf Qorabog’iy o’zining “Yetti jannat risolasi”da inson tanasida koinotda mavjud bo’lgan nar- salarning zarralari bor, inson tanasi bilan uni o’rab turgan atrof- muhit orasida doimiy aloqadorlik mavjud164, deb tushuntiriladi. Shuning uchun atrof muhitning barcha xususiyatlari inson ta- nasida (kichik olamda) o’z ifodasini topadi. Uning fikriga ko’ra, “Garchi olam jismlari holati va uning ajib xususiyatlari shu qa- dar turli-tuman o’laroq tasavvurda xayoliy bo’lib ko’rinsa-da, darhaqiqat, bu jismlar zehni o’tkir ongli odamlar nazdida katta olamning aynan nusxasidir, ular ba’zan falaklar va unda mav- judotdan iborat bo’lgan “universal jonzot”, deb ataladi. Universal jonzotda Quyosh - yurak, Oy - oshqozon, Saturn - qora taloq, Yupiter - jigar, Mars - o’t xaltasi, Venera - buyrak va Merkuriy - miya, deya ta’riflaydi165.

164 Чориев А. Инсон фалсафаси. Инсон тугрисидаги фалсафий фикрлар 
тараккиёти. I китоб - Тошкент.: “Chinor ENK”, 1998. - B.275.
165 Нуритдинов М. Юсуф KpрабоFий ва Урта Осиёда XVI-XVII асрлардаги 
ижтимоий фалсафий фикр. - Тошкент.: 1991, - Б.57-58.
166 Чориев А. Инсон фалсафаси. Инсон тугрисидаги фалсафий фикрлар 
тараккиёти. I китоб - Тошкент.: “Chinor ENK”, 1998. - Б.281.

XVI-XVII asrlar falsafasida barkamol inson g’oyalarini tadqiq qilishda faollik ko’rsatgan So’fi Olloyor edi. So’fi Olloyorning barkamol inson to’g’risidagi fikr-mulohazalari yangiqo’rg’onlik (G’allaorol) maktabdor shoir Ubaydulla Alamkash tomonidan rivojlantirildi. Xususan, Alamkash faylasuf shoir So’fi Olloyorning 18 g’azaliga muhammas bag’ishladi166.Shunday qilib, X asrdan XIX asrning birinchi yarmigacha bo’lgan davrdagi musulmon shoir va faylasuflari, ibn al-Ara- biy, Abduxoliq G’ijduvoniy, Abu Nasr Forobiy, Aziziddin Nasafiy, Bahovudin Naqshband, Abdurahmon Jomiy, Husayin Voiz Ko- shifiy, Xoja Axror Valiy, Alisher Navoiy, So’fi Olloyor kabilarning ma’naviy merosda komil inson haqidagi qarashlarning ma’rifat- parvar jadidlar ijodiga muhim omil bo’lib ximzat qildi. Ularning 

189



inson hayotining mazmuni to’g’risidagi falsafiy qarashlari aso- sida, bir tomondan har tomonlama ulug‘langan insonparvarlik g‘oyalari yotsa, ikkinchi tomondan ratsionalizm va sensualizm yotardi. 0‘z navbatida, barkamol insonni ulug’lovchi insonpar- varlik g‘oyalarini targ‘ibot va tashviqot qilish Sharq ma’rifatpar- var falsafasi uchun xos edi.Jadidlar zamon kishisining komillik sifatlarini belgilash- da, xususan, mutasavvuf allomalarning komil inson haqidagi ta’limotlariga tayangan, ularni zamon talablariga muvofiq tarz- da rivojlantirgan bo’lsalar, ikkinchi tarafdan, Yevropa falsafasi va adabiyotida o’z talqinini topgan inson konsepsiyasidan davr va o’ziga xos mahalliy muhit, xalqning turmush tarzi xususiyatlari- dan unumli foydalandilar.Jadidlar o’z faoliyatida milliy mahdudlikka qarshi kurashdilar. Agar G’arbiy Yevropa va Rossiyada ma’rifat va taraqqiyot tashabbusini markaziy hukumat boshlab bergan, ya’ni yuqoridan quyiga tushgan bo’lsa, Turkistonda, hokimiyat qoloq bo’lgani uchun jadidlar o’z shaxsiy hisoblaridan yangi usuldagi maktablar, kutubxonalar ochdilar, teatr truppalari tashkil qildilar, pyesalar yozdilar, o’zlari aktyor, o’qituvchi, noshir sifatida darslik bitib, gazeta-jurnal chop qildilar, ya’ni barcha vositalar bilan o’z xalqlarini ma’rifatli qilishga sa’y - himmat ko’rsatdilar. Ularning elparvarligi va insonparvarligi ana shunda namoyon bo’ladi.Jadidlar nazdida zamona kishisi qanday bo’lmog’i lozim? Qanday sifatlarga ega bo’lgan kishilar o’z millatini zulm iskanjasidan xalos etishga qodir? Jadidlar insonning mohiyatini tushuntirishda gumanistik antropotsentrizm pozitsiyasidan turib yondashganlar. Jadid namoyandalari Abu Nasr al-Forobiy falsafiy an’analarini davomchisi sifatida borliqning dialektik birligini inson aqli bilan ochib berishini ta’kidlaydilar. Ilohiylik aqlda va aql hamda borliqning birligi kabi falsafa jadidlar g’oyasiga mazmunan birlashganligidadir. Jadidlar ijtimoiy-siyosiy vaziyatdan kelib chiqib, ilmiy ratsionalistik saqlagan holda, ilmiy tushunchalarni diniy e’tiqod bilan muvofiqlashtirishga intilganlar. Jadidlar falsafiy qarashlar va Qur’on ta’limoti o’rtasida ziddiyat bo’lishi mumkin emas, deb hisoblaganlar.
190



Shuni alohida ta’kidlash zarurki, jadidlar falsafiy qarashlarida hozirgi kundagidek jamiyatni tashvishga solayotgan - dinning inson ma’naviy kamolotidagi o'rniga obyektiv yondashish taraqqiyparvar demokratik institutlar tizimini vujudga keltirish, o'lkada milliy rivojlanishning zamonaviy yo'lini shakllantirish kabi vazifalar jamlangan. Ushbu vazifalarni ro'yobga chiqarish uchun fan yutuqlari va ilg‘or texnologiyani mukammal egallash muammolarini yechish va islom dinini muttassiblikdan tozalashni qaror toptirish kerak edi. Shuningdek, jadidlar islom dinining rolini ochib berish bilan birga ta’lim, madaniyat, iqtisod va jamiyatning barcha sohalarini isloh etishni targ‘ib eganlar.Dinning ijtimoiy mohiyati va vazifalari haqida fikr yuritgan jadidlar nafaqat islom dinining, balki butun jahon dinlarining buyukligini chuqur anglaganlar. “Dinsiz dunyoda yashamoq, deb yozadi Behbudiy, - insoniyat va madaniyatdan emas. Dinsiz mutamaddun bo'lmoq muholdur”167. Mahmudxo'ja Behbudiyning ta’kidlashicha din insonning e’tiqodi sanalib, uning ruhiyati bilan bog‘liqdir. Uning ta’kidlashicha e’tiqodsiz inson bo'lmaydi. Turli dinlarga ishonuvchilar ham o'z e’tiqodlari bilan farq qiladi. Jadidlar diniy va milliy bag‘rikenglikni targ‘ib qiladilar va uni hayotda amalga oshirishga intiladilar. Ayniqsa, har bir millatning ikkinchi bir millat tomonidan kamsitilishiga va millatlararo nikohga qarshi bo'lganlarga “har bir musulmon kitobiy xalqlar bilan turmush qurishga muxtordir”168, deb javob beradi.

167 Avvalgi musulmonlardagi madaniyat. “Oyna” jurnalidan A.Obloqulov tabdili. 
- // “Zarafshon” gazetasi, 1997 yil, 15 iyul.
168 Qosimov S. Behbudiy va jadidchilik. // “O>zbekiston adabiyoti va san’ati”, 
1990, 26 yanvar.

Jadidlarning qarashlarida oila munosabatlari ijtimoiy-falsafiy masala sifatida o'rin olgan. Kishilar oila poydevorini to'g'ri barpo etmasdan hamda farzandlarni axloqan va ma’naviy pok qilib tarbiyalamasdan, barpo etilayotgan jamiyatni isloh qilish, uning rivojlanishini taraqqiyot sari yo'naltirish mumkin emasligi haqida bong uradi. Abdurauf Fitratning ta’kidlashicha “Har bir millatning xalqning ichki intizomi va totuvligi uning saodati va
191



izzatiga bog‘liq. Millat oilalari tinchlik va totuvligi intizomiga tayanadi. Qayerda oila munosabati kuchli intizomga tayansa, mamlakat va millat ham shuncha kuchli va muazzam bo’ladi”169. Mahmudxo’ja Behbudiyning “Padarkush” asaridagi Domla va Ziyoli, Hoji Muinning “Eski maktab, yangi maktab” pyesasidagi Komilboy, “Mazluma xotin” dagi muallim kabi qator obrazlar ana shunday yangi zamon qahramonlarining timsolidir.

169 Абдурауф Фитрат. Оила ёки оила бош^ариш тартиблари. - Тошкент.: 
Маънавият, 2000. -Б.4.
170 Маумудхужа Беубудий. Падаркуш. // Танланган асарлар. -Тошкент.: 
Маънавият, 1997. -Б.44.

Mahmudxo‘ja Behbudiyning ma’rifatparvarlik g‘oyalari, jami- yatni taraqqiy ettirish uchun kadrlar tayyorlashning zarurligi to‘g‘risidagi falsafiy qarashlari, uning “Padarkush” asaridagi zi- yoli obrazi orqali ifodalanadi. Ziyoli inson o’zining jamiyat, davlat, madaniyat, ilm-fan, texnika haqidagi fikr-mulohazalarini ilmiy asoslangan dalillar orqali tushuntirishga, isbotlashga harakat qiladi. Xususan, ziyolidagi bu xususiyatlar uning boy kishi bilan bo’lgan muloqotida ko’zga tashlanadi. Ziyoli quyidagi fikrlar- ni bildiradi: “Bolalarni, olimi zamoniy bo’lmog’i uchun avvalo, zaruriyatiy diniya va o’z millatimiz tilini bildirg’ondan so’ngra musulmoniy xat va savodini chiqarub, hukumatimizning nizom- li maktablaringa bermoq kerakdur, ya’ni shahar maktablari va gimnaziyani o’qub tamom qilg’onlaridan so’ng Maskov va Peter- burg dorilfununlariga yuborib, zakunchilik, dokturlik, sudyalik, injenerlik, ilmi iqtisod, ilmi san’at, ilmi hikmat, muallimlik va boshqa ilmlarni o’qutmoq kerakdur. Hattoki shul tariqa o’qugan musulmon bolalarini Farangiston, Amerika va Istambul doril- fununlariga tarbiya uchun yubormoq kerakdur” Rusiya vatanina va davlatina bilfe’l sherik bo’lmoq kerakdur va davlat mansabla- riga kirmoq lozim...170.Behbudiy yoshlarga ta’lim berishda milliy urf-odatlarni himoya qilish bahonasida milliy cheklanishga berilmaslikni ta’kidlab, yoshlarning kiyinish, yangiliklarga intilishdan cho’chimaslikni uqtirdi. Chunonchi “...Endi kelayluk shu jaz’iy tashabbuslar mas’alasigakim. Bu: kursi (stul)ga o’turmoq, qoshiq 
192



va chinakcha iste’mol etmak; medal taqmoq, havoning issiqligi uchun bosh yalang’och o’tirmoq kabi shaylardan iboratdir”171, deb ta’kidlaydi.

171 Mahmudxo’ja Behbudiy. Tanlangan asarlar. - T.: Ma’naviyat, 1997. - 
B.80.

Mahmudxo’ja Behbudiy yozilgan darslik va qo’llanmalarda jamiyatning ijtimoiy-iqtisodiy hayotiga oid muhim masalalarni k()‘tcii’gcin, о‘qish va о‘qitish tizimini takomillashtirish uslublarini tadqiq qilib, diniy va dunyoviy bilimlarni о‘zlashtirishning zarurligini ta’kidlagan. Shuningdek, Behbudiy nafaqat ma’rifatni yoyish, xalqni jaholat botqog‘idan xalos qilish, unga adolat, erk, haqiqat yo'lini ko’rsatishga intildi, balki milliy kadrlarni tayyorlash, tarbiyalash, ularni jahon talablariga javob beradigan saviyaga kokai’ish masalasini ham ilgari surdi.Mahmudxо‘ja Behbudiyning “Padarkush” asarida ifodalangan fikrlardan ta’sirlangan Hoji Muin Nusratullo Qudratullo o‘g‘li bilan hamkorlikda “To‘y” nomli to‘rt pardali pyesani yozdi. Uning ta’kidlashicha, sahnalashtirilgan “Padarkush” asari katta taassurot qoldirgan va dramaturgiya sohasida ijod qila boshlagan. Buning samarasi o’laroq, yuqorida qayd qilingan asar dunyoga kelgan .“To‘y” pyesasi tez orada mashhur bo’lib ketadi va teatr sahnalarida tez-tez qo’yiladi. Asarda boy odamning dabdabali to‘y tufayli kasodga uchraganligi hikoya qilinadi. Asarning qisqacha mazmuniga ko‘ra, Turkiston boylaridan biri manmanlik kasaliga giriftor bo‘lganligi tufayli o‘z mol-mulkini ko‘z-ko‘z qilish, hamtovoqlari o‘rtasida soxta obro‘ orttirish maqsadida katta sunnat to‘yi o‘tkazishni niyat qiladi. To‘ydan manfaatdor bo‘lgan domla, imom, ellikboshi va boshqa eskicha fikrlovchilar uning bu niyatini qo’llab-quvvatlab, to’yni tezroq va kattaroq o’tkazishni maslahat beradilar. Ilg’or fikrli ziyoli (jadid)ga esa boyning fikri ma’qul tushmaydi, uningcha, katta to‘y o‘tkazishga hech qanday hojat yo‘q. Lekin boy takabburligini yenga olmaydi, obro’ qozonish maqsadida bor pulini sarflaydi. Natijada bankdan olingan qarzni to‘lay olmagan boy, hibsga olinadi. Asardagi ilg’or fikrli ziyoli obrazini yaratishdan maqsad, mahalliy boylar va ulamolar e’tiborini davrning eng muhim 
193



masalalariga qaratishga, millat taraqqiyoti uchun foydali ishlar bilan band bo’lishga undashdan iboratdir.Taraqqiyparvar va ma’rifatparvar Abdurauf Fitrat xotin qiz- larimizning o’qimishli bo’lishi kelajak avlodlarimizning nodon va johil, tarbiyasiz bo‘lmasliklari hamda bolalar tarbiyasidan xabardor bo‘lishlari uchun zarurdir deb ta’kidlaydi. Avloniy tarbiyani “oiladagi mushkul vazifa go‘dak tavalludidan so’ng- gi er-xotin bo’yniga tushadigan farzand tarbiyasidir”1721, - deb e’tirof etadi.Abdurauf Fitrat yosh avlod tarbiyasini millat tarbiyasiga tenglashtirib, “tarbiya millat onasi” degan g‘oyani ilgari suradi. Yosh avlod tarbiyasida onaning asosiy o’rni to’g’risida quyidagicha ta’rif bergan: “Tarbiya axloqiyalari maktabdan ko’ra ko’proq muhtarama onalar quchog’ida axtarilmog’i kerakdur. Bolalarimizni matlub darajada adablik va tarbiyatlik qilmoq xohishida onalarimizni “ilmi tarbiya al-atfol”dan bahrador etmog’imiz darkor. Bolalarimiz inson bolalari kabi bo’lsinlar desak, eng avval boshlab, onalarimizni tarbiya va ta’lim eta oling. Yo’qsa bolalardan, maktablardan momil bo’lgan foyda husula kelmas”1732. Bundan ko’rinib turibtiki jadidlar oilada bola tarbiyasi bilan shug’ullanuvchi ayollar ham o’qib, bilim olishlari kerakligini uqtiradilar. Buni Abdurauf Fitrat ham quyidagicha ta’kidlaydi:Farangi: Buxoroda ayollar ham tahsil oladi yoki yo’q?Mudarris: Yo’q, ayollar tahsil ko’rmaydilar.Professor Fitrat domlaning ayollarning aqli shuuri ta’lim va tarbiya borasida erkaklar aqlidan aslo kam bo’lmasa borasida, “biz Amerika va Fransiyo ayollarining ixtirolari mushohadasini keyin bildikki, ayolning tushunish darajasi erkaknikidan kam emasdir”, “...Ilm olish har bir musulmon erkak va ayolga farzdir”1741, “... yaxshi amallarga ega bo’lishlik vojibdir. Negaki yaxshi axloqsiz
172 Fitrat A. Oila yoki oila boshqarish tartiblari. - Toshkent.: Ma’naviyat, 2000. - 
B.5.
173 Fitrat A. Yana to‘y masalasi. // Sadoi Farg‘ona. 1914-yil 8-iyun.
174 Fitrat A. Hindistonda bir farangi ila buxoroli mudarrisning jadid maktablari 
xususida qilg‘an munozarasi // Sharq yulduzi. - 1997.- № 1. -B.130. 

194



yaxshi amallar mumkin emasdir... Biror kimsa ham tarbiyasiz yaxshi axloq sohibi bo’lmaydi. Yurtning baxtsizligi, zaminning saodatsizlig’idirki, ayollar u yerni ta’lim va tarbiya tarafidan mahrum qiladilar” kabi farzandlar tarbiyasida ayollarning aql- zakovoti, tarbiyasi haqida fikr yurita turib “xotunlarni o’qitmoq va alarning akillarin jilo bermak va erlari birla yaxshi muomilalar qilmoq va bolalarini tarbiyat qilmoq albatta zarurdir...” 1752deb fikr-mulohaza bildirib o’tadi.Fikrga qo’shimcha qilib aytishimiz joizki, har bir farzand ertangi kunimizning davomchilari. Ularning kelajagi esa biz, kattalarga bog’liq. Shunday ekan, ularga Mustaqil O’zbekiston tanlagan eng to’g’ri va eng adolatli yo’ldan adashmaslikni qancha erta o’rgatsak, shuncha yaxshi natijaga erishamiz. Chunki oilada shakllangan ma’naviy muhit bir umr insonning yashash tarziga ta’sir ko’rsatadi.Shuni ham alohida ta’kidlash zarurki, Turkiston jadidlari G’arb va Yevropa falsafasi ayniqsa, fransuz ma’rifatparvarlarining asarlariga ham murojaat qilganlar, ular jadidlarda katta qiziqish uyg’otgan. Chunki bir vaqtlar G’arb va Yevropa o’z taraqqkiyotida Sharqdan kuchli ta’sirlangan edi. Muayyan davrga kelib, G’arb va Yevropa ilm-fan, texnika va texnologiyalar, madaniyat sohasida katta yutuqlarga erishdi. Natijada bu yutuqlardan Sharqni bahramand qilish vaqti keldi. Shuning uchun ham jadidlar Yevropaga katta umid bilan qaradilar. Ammo Turkiston jadidlarining ilg’or ma’rifatparvarlik g’oyalari faqat G’arbdan, Yevropadan ma’naviy ozuqa olgan deb qat’iy tasdiqlash bir yoqlama xulosa chiqarish bo’lar edi. Shunga alohida urg’u berish joizki, til bilmaslik katta to’siq bo’lganligi tufayli jadidlar fransuz ma’rifatparvarlarining asarlarini turkcha tarjima qilingan nusxasidan o’qir edilar. Turkiston jadidlardan ba’zilari Turkiyaga borib, bu mamlakat kutubxonalaridagi boy manbalar bilan tanishganlar, shular asosida asarlar yozganlar va hatto o’z vatanlariga ilmiy qimmatga ega bo’lgan kitoblarni olib kelganlar.
175 Fitrat A. Bir musulmon. Xotunlar erlar bilan barobar emas // Turkiston viloyati 
gazetasi. 1912-yil 20-sentabr soni.

195



Shu ma’noda, jadidlar rivojlangan fuqarolik jamiyati yara- tishdek istaklarini amalga oshirishda loqaydlik, qoloqlikka qarshi kurashga ahamiyat berganlar. Ushbu vazifalarni amalga oshirishda taraqqiyparvar, bilimli yoshlarga tayanganlar. Jadidlar xorijiy tilni o’rganish va texnika taraqqiyotining ahamiyatiga e’tibor berib, xususiy mulk daxlsizligi kuchli davlatning garovi deb tasavvur qilganlar. Jadidlar orzu qilgan davlat islom mavqeyini saqlagan holda barcha madaniyatlarning erkin rivojlanishiga qarshi bo’lmasligi lozim bo’lgan. Jadid namoyandalari xalqning madaniyatini ko’tcirishni orzu qilib, kelajak yoshlar qo‘lidaligini tushungan holda yoshlarni Yevropaning ilg’or o’quv yurtlarida o’qitishni targ’ib qilganlar.Jadidlar yoshlarga murojaat qilib, millat taraqqiyoti uchun jonbozlik qilib kurashishga chaqiradi. Jadidlar Turkiston minta- qasining taraqqiyoti va rivojlanishini asosi sifatida zamonaviy ta’lim-tarbiya beradigan boshlang’ich va o’rta maktablar, oliy o’quv yurtlarida tahsil olish, demokratik mazmundagi islo- hotlarni amalga oshirish, yoshlarning ma’rifatparvarligi, shijoati natijasida vujudga keladi, deb hisoblaydilar. Shuning uchun har bir ishda yoshlarning ilmga bo’lgan salohiyatidan umidi kattaligi va ularga suyanishi haqida yozadilar.Jadidchilik harakati namoyandalarining ilmiy-ma’rifiy me- rosi yoshlarni ma’naviy-axloqiy jihatdan kamol toptirishda il- miy tarbiyaviy o’rin tutadi yani taraqqiyot bosqichida yoshlarni “ma’naviy qashshoqlik” va “axloqiy tubanlik” kabi salbiy illatlar- dan himoya qilishda ham jadidlar merosining o’rni beqiyosdir. Jadidlarning insonning qadr-qimmati va sha’ni-oriyatini himoya qilguvchi insonparvarlik, hurfikrlilik va bag’rikenglik g’oyalari yosh avlodga ta’lim-tarbiya berish, ularni komillik sari yetak- lashda asosiy nazariy manbalardan biridir.Turkiston jadidlari har bir jamiyatda komil insonni voyaga yetkazish ma’naviy muhit bilan bog’liq, degan fikrga keldilar. Mamlakat istiqloli va istiqbolini o’ylagan jadidlar zamon kishisining ma’naviy qiyofasini belgilashda ikki manbaga tayandilar. Bir tomondan, ular milliy urf-odat va an’analarni qadriyat sifatida yuksak baholagan bo’lsalar, ikkinchi tomondan 
196



esa, Yevropa tajribasini o’rganish zarurligini ta’kidladilar. G‘arb va Sharq insonshunosligini payvand qilishga intilgan jadid yozuvchilarining ijobiy qahramonlariga berilgan ta’rifida komillikning “ovrupocha andoza”si ko'zga tashlanadi.Jadidlar insoniyati komillik sifatlarini belgilashda, milliy va islomiy an’analarga, xususan, mutasavvuf allomalarning komil inson haqidagi ta’limotiga tayangan, shuningdek, ushbu yon- dashuvni zamon talablariga muvofiq tarzda rivojlantirganlar. Shuningdek, ikkinchi tarafdan, xorij falsafasida o'z talqinini top- gan inson konsepsiyasidagi milliy muhit, fikrdan unumli foyda- landilar. Jadidlar matbuoti ana shunday haqqoniylik va jasorat namunasi bo'lib, milliy o'zlikni anglash, milliy iftixor va vatan- parvarlik va xalq taqdiri uchun mas’uliyat tuyg‘ularini shakllan- tira oldi.Jadid bobolarimiz merosi, ularning ijodi ham bu xulosani tasdiqlaydi. Bugung-u kunda jadidlar adabiyoti va falsafasi, ma’rifatchiligi va mafkurasi, ular ilgari surgan milliy g'oyalar va qarashlar o'zbek falsafasi taraqqiyotida muhim o'rin egal- lagani alohida e’tirof etilayotgani bejiz emas. Zero, ularning adabiy merosi o'sha davrdagi ijtimoiy-siyosiy harakatning umumiy in’ikosi, o'zbek xalqi ozodlik falsafasining namoyon bo'lishi, undagi ustuvor g'oyalar va tamoyillarning yaxlit jadid ta’limotiga aylangani, xalqimizning ezgu orzulari va maqsadla- rining nasriy va nazmiy ifodasidir.Umuman olganda, komil inson tarbiyasi hamma davrlarda muhim ijtimoiy vazifa hisoblanib, yaxshi ta’lim-tarbiya ko'rgan insonga jamiyatning boyligi, deb qaralgan. Insonning zeb-ziynati u egallagan bilimlari hamda ko'rgan tarbiyasi bilan o'lchangan. Bilimli insonlar yetuk deb sanalsa, mutafakkirlarimiz qarash- larida komil inson bo'lish uchun ko'pgina fazilatlarga ega bo'lish lozimligi o'z aksini topganini ko'rishimiz mumkin.Jumladan, ma’rifatparvar Sidiqiy-Ajziyning “Nima lozim?” she’rida o'sha davr ziyolilari, umuman, Markaziy Osiy xalqlari- ning oldida turgan eng muhim masalalar sifatida nafaqat, mak- tab, ilm-fan masalasi, shu bilan birga kasb-hunar egallash, zamonaviy ilmiy-texnik taraqqiyotni to'g'ri anglashi va egallash 
197



masalalariga ham jiddiy, shuningdek, hal qilinishi lozim bo’lgan muammo sifatida yondashiladi. Shuning uchun ham o'rni-o'rni bilan quyidagi muammolar ko’tariladi:Asbob-u hunar o‘zgalarning mulkida to‘lg‘on,“Tashvish ziyodi ba musulmon” nima lozim?Gar teksa vabo jonga, do‘xtirga ishonma,Folbin ila kushnochu duoxon nima lozim?176

176 Ибрат, Сиддикий-Ажзий. Суфизода. Танланган асарлар. -Т.: Маънавият, 
1999. - Б.161.
177 Жакбаров М. Исхокхон Ибрат ижоди ва фалсафий карашлари // Узбек 
фалсафаси тарихи (III жилд). - Тошкент.: Muharrir, 2020. -Б.327.

Yana bir ma’rifatparvar Ibrat domlani qarashlarida insonning zeb-ziynati bo‘lgan kasb-hunar egallash, hunarning inson kamoloti borasida qimmatli fikrlar bildiradi. Bekor - behuda yurgan yoshlarni ham tanqid ostiga olib, uch oy qish bekor yurishlarini to’y va gap degan suhbatlari bo’lib, ularda g’iybat bo’lmay kitob, masala o’qilsa, yoshlarning dunyoqarashi kengayishi mumkinligini e’tirof etadi. Is’hoqxon bu fikrlarni bildirar ekan hunarli bo’lishni yoshlarga maslahat berib, hech bir payg’ambar va avliyo hunarsiz bo’lmaganligini aytib, yoshlar ham ishlab, maishatlariga kerak hunar qilsalar to’g’ri yo’lda yurgan bo’lar edilar, degan xulosani beradi177.Komil inson haqidagi ajdodlarimiz tomonidan bildirilgan g’oyalar o’z navbatida katta ijtimoiy-axloqiy, ma’naviy ahamiyatga ega. O’tmish tariximizda komil inson haqida o’ziga xos sharqona axloq kodeksi ishlab chiqilgan bo’lib, bunday sifat va fazilatlarga ega bo’lish uchun intilgan har bir insonning orzu-armoni, deb qaragan.Komil inson - halollik va poklik, insondagi iymon va e’tiqod- lilik timsolining oliy ko’rinishidir. Barcha inson shunga harakat qilmog’i va intilib yashamog’i lozimdir. Mustaqil O’zbekiston- ning yangi taraqqiyot bosqichida halollik va poklik, vijdonli va diyonatli, iymonli bo’lishlik nechog’lik zarur ekanligi barcha- mizga ayon. Quyidagi ta’rifda zamonaviy komil inson shaxsi- ning muhim xususiyatlari zamonga xos teranlik bilan yoritilgan: “Komil inson deganda, biz avvalo, ongi yuksak, mustaqil fikrlay 
198



oladigan, xulq-atvori bilan o’zgalarga ibrat bo’ladigan bilimli, ma’rifatli kishilarni tushunamiz”178.

178 Каримов И.А. Тарихий хотирасиз келажак йук. Биз келажагимизни уз 
кулимиз билан курамиз.Т.7. - Т.: Шарк, 1998. -Б.6.

Bugungi ijtimoiy muhitida insonlarning asosan ikki yo’na- lishda dunyoqarashga egaligi ko’zga tashlanmoqda: ilmiy-falsafiy va diniy-mistik dunyoqarash. 0‘zbekistonning asosiy qomusi - Konstitutsiyasida dunyoviy davlat qurish nazarda tutilganligi bois bu ikki dunyoqarashni birini biriga qarama-qarshi qo’yma- gan holda ta’lim-tarbiya tizimi jarayonida ya’ni, bog‘cha, maktab, oliy o’quv yurtlari va boshqa muassasalardagi ilmiy-falsafiy dun- yoqarash shakllantirishga e’tibor qaratilayotganini ta’kidlash lozim.Mustaqil 0‘zbekistonda jamiyatni tubdan yangi asosda qurish va uni har tomonlama rivojlantirish xalqning dunyoqarashi, ma’naviyati bilan bevosita bog‘liqdir. Mamlakat mustaqilligi, taraqqiyoti, xalqning baxt-saodati, iymon-e’tiqodi, vatan, erk tuyg‘usi muayyan tarzda jamiyatdagi ma’naviy muhit darajasi bilan belgilanadi. Agar biz masalaga shu nuqtayi nazardan yondashadigan bo’lsak, ma’naviyatning yuqorida sanab o'tilgan komponentlari Turkiston jadidlarining ijodida yaqqol o'z ifodasini topganligini ko'rishimiz mumkin. Binobarin, Turkiston jadidchiligining ma’rifatparvarligi bilan jamiyatning ma’naviy takomili o'rtasida uyg'unlik mavjuddir.Jadidlar ma’rifat, ya’ni xalq orasida ta’lim-tarbiya usullarini davr talabiga moslash va savodxonlikni keng tarqatish orqali uning ma’naviy yuksalishiga erishish mumkinligi g‘oyasini ilgari surdilar. Ularning nazarida, ma’rifat bilan ma’naviyat aslida madaniyatning tarkibiy qismlari bo'lib, uning negizida vujudga keladi. Ma’naviyat ma’rifatning yuksak bosqichi bo'lganligi tufayli, uning daraja va ko'lamini ifodalaydi. Demak, ma’naviyat inson ongliligini ko'rsatuvchi, uning o'z-o'zini anglashi, xulq- atvori, hatti-harakatlarining oqibatini belgilaydigan, madaniy saviyasidan iborat bo'lgan insoniy fazilatdir.Bundan ko'rinib turibdiki, “Ular “Ilmdan boshqa najot yo'q va bo'lishi ham mumkin emas” degan hadisi sharifni hayotiy e’tiqod 
199



deb bildilar. Milliy istiqlol, taraqqiyot va farovonlikka, avvalo, ma’rifat orqali, dunyoviy va diniy bilim, zamonaviy ilm-hunarlar- ni chuqur egallash orqali erishish mumkin, deb hisobladilar”179.

179 Узбекистан Республикаси Президенты Шавкат Мирзиёевнинг 
“Укитувчи ва мураббийлар куни”га баFишланган тантанали маросимдаги 
нут^и// Маърифат газетаси, 2020 йил, 30 сентябр сони.
180 Узбекистон Республикаси Президенти Шавкат Мирзиёевнинг 
“Укитувчи ва мураббийлар куни”га баFишланган тантанали маросимдаги 
нут^и// Маърифат газетаси, 2020 йил 30 сентябр сони.

Jadidlarning konseptual falsafiy g’oyalari hozirgi innovatsion o’zgarishlarning darakchisi, bugungi kundagi strategiya yo’na- lishdagi demokratik islohotlarning genetik asosi bo’lib xizmat qilmoqda. Chunki ularning siyosiy dasturlari umuminsoniy xu- susiyatlarni asosan erk, ozodlik, adolat, mustaqillik kabi g‘o- yalarni tarannum etadi. Bu esa o’z navbatida jadidchilik harakati mustaqillikka g’oyaviy asos bo’ladigan nazariyalarni ilgari sur- ganligidan dalolatdir.Bugungi kunda jadidlarning ma’naviy merosining aha- miyati, ilgari surgan g’oyalari haqida Prezident Shavkat Mir- ziyoyevning 2020-yil 30-sentabrdagi 1-oktabr-O‘qituvchi va murabbiylar kuniga bag’ishlangan tantanali marosimdagi nutqidagi quyidagi fikrlariga e’tibor qaratsak, yana bir ishonch hosil qilishimiz mumkin: “.....  o’n oltinchi asrning ikkinchi yar-midan boshlab Markaziy Osiyo zaminida ichki urush va nizolar, hokimiyat uchun kurash avj oldi. Ayirmachilik va mahalliy- chilik kuchaydi, ma’rifat o’rniga jaholat ildiz otdi. Natijada bir paytlar gullab-yashnagan o’lkamizda ijtimoiy-siyosiy va iqti- sodiy inqiroz yuzaga keldi. Ilm-fan va tafakkur mash’ali so’na boshladi. Yurtimizning o’n to’qqizinchi asrga kelib qaramlik- ka tushib qolishida ayni shunday salbiy holatlar asosiy sabab bo’lgani hammamizga yaxshi ayon”180.Darhaqiqat, hozirgi davrda insoniyat oldida turgan barcha umumbashariy muammolar yechimi avvalambor inson omi- li rolining faollashuvi, uning sog’lom fikri yuksak ma’naviyati va ma’rifati bilan bog’liq bo’lib qolayotganligi isbot talab qil- maydigan haqiqatdir. Zero, XXI asr insoniyat tarixida yangi bir 

200



davrni - sivilizatsiyamiz oldida turgan barcha muammolarni va ziddiyatlarni yuksak ma’naviyat, teran aql-idrok, bilim va tafak- kur kuchi, o’zaro hurmat va kelishuv yo’li bilan hal qilinishi ustu- vor bo‘lgan davrni boshlab berdi. Bir so‘z bilan aytganda, yan- gi asr bizning oldimizda turgan barcha muammolarni oqilona hal etishning o‘ziga xos yo'lini ko’rscitib turibdi. Bu уо‘1 barcha xalqlar va millatlar o‘rtasidagi tinch-totuvlik, o’zciro hurmat va teng huquqlilikka asoslangan, shuningdek, umuminsoniy havf- sizlikka tahdid solayotgan kuchlarni bartaraf etish, barqarorlik shartlari yechimini beradigan va taraqqiyot kafolatlarini ta’min- laydigan istiqbol ycW. Vaholanki, bugungi kunda hal qilinishi lozim bo‘lgan muammolarni na siyosiy zo‘ravonlik va na kuch ishlatish yo’li bilan hal qilib bo‘lmasligini hayotning o’zi ochiq- oydin ko’rsatib turibdi.
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar:1. So’fiylik va tasavvuf.2. Inson barkamolligining bosqichlari.3. Yassaviyada inson qanday ta’riflangan?4. Naqshbandiyada inson timsoli qanday gavdalanadi?5. XVI-XIX asrning birinchi yarmida musulmon falsafasida barkamol inson g‘oyalarining mazmuni?6. XIX asrning ikkinchi yarmi va XX asr boshlarida Markaziy Osiyo ma’rifatparvarlarining jamiyat hayotini insonparvarlashti- rish borasidagi sa’y-harakatlari qanday amalga oshdi?

201



9-mavzu. XVII-XVIII asrlar Yevropa falsafasida 
ma’rifatparvarlik g‘oyalarining ifodalanishi

Reja:1. XVII asr falsafasi: insoniy tabiat muammosi.2. XVIII asr: taraqqiyot g‘oyasi.3. Immanuil Kant falsafasida inson haqidagi ta’limotlarni tizimlashtirish.4. Lyudvig Feyerbax antropologiyasi.
Tayanch iboralar: yangi davr falsafasi, sillogistika, 

antropologiya, substansiya, modus, birlamchi va ikkilamchi 
sifatlar, ijtimoiy kelishuv, metafizika, tug'ma g'oyalar, deduksiya, 
induksiya, subyektivizm, tasavvur, taassurot, deizm, transdental 
falsafa, aprior, aposterior, antinomiya, kategorik imperativ, ruh 
fenomenologiyasi, mutloq ruh, biologik antropologiya, muhabbat 
falsafasi.XVI-XVII asrlar kishilik tarixida yangi bir bosqichni boshlab berdi va tarix solnomasiga “Yangi davr” nomi bilan kirdi. Bu davr o’ziga xos xususiyatlarga ega. Bu davrda adabiyot, san’at va madaniyatda ham tengi yo‘q asarlar yaratildi (Shekspir, Rembrant va boshqalar). Ularda inson muammosi, uning qudrati va go‘zalligi kabi masalalar aks ettirilgan. Jamiyatning ijtimoiy- siyosiy hayotida va ma’naviyatida bo‘lgan bu burilishlar, tabiiyki, yangi davrdagi falsafiy fikrga ham ta’sir etadi. Angliyalik F.Bekon va fransiyalik R.Dekart yangi davrning birinchi mutafakkirlari bo'ldilar.

Frensis Bekon (1561-1626-yillar) faylasuf olimdan ko’ra ko’proq davlat arbobi sifatida faoliyat ko’rsatgan. Ko’pchilik tadqiqotchilar uni siyosatchi sifatida tan olishadi. Zotan, u yoshligidan siyosatga qiziqqan. 19 yoshidayoq Bekon siyosat maydonida o’zini ko’rsatgan. Keyinchalik elchi, sudya, vazir, lord- kansler lavozimlarida ishlagan. U farmonlar, qarorlar, siyosiy ishlar yozish bilan ovora bo’lib, fan va falsafa bilan chuqur shug’ullana olmagan.
202



Ma’lumotlarga ko'ra, u poraxo'rlikda ayblanadi va hibsga olinadi. Biroq uning poraxo'rligini isbotlovchi dalillar yo'qligi sababli ozod qilingan va ishdan chetlashtirilgan. Qolgan umrini u ilm-fanga bag‘ishlaydi va ikkita yirik falsafiy asar yozadi. Birinchi kitobi “Yangi Organon”da (1620-yil) Bekon o'zining fan va uning usullari to'g'risidagi qarashlarini bayon qilgan. Ikkinchi kitobi “Yangi Atlantida”da (1627-yil) uning jamiyat haqidagi fikrlari aks ettirilgan.Bekon fikricha, bilishning asosiy vazifasi tabiatdan inson manfaatlari yo'lida foydalanish, ya’ni uning ustidan hukmronlik qilish, shuningdek, inson hayotini takomillashtirish bo'lishi kerak. Bilishda u tajribaga katta e’tibor beradi. Tajriba, uningcha, ikki xil bo'ladi: samarali tajriba. Bunday tajriba insonga bevosita foyda keltiradi. Yo'l ko'rsatuvchi tajriba. Bunday tajriba yordamida qonunlar va narsalarning xossalari o'rganiladi.Fan to'g'risida gapirar ekan, uni aql bilan bog'laydi va aqlni adashishlardan tozalash kerak, degan g'oyani ilgari suradi. Uning ta’kidlashicha, bilish yo'lida 4 ta to'siq-g'ov bor. Bular quyidagilar:1. Urug' to'siqlari, inson tabiati bilan bog'liq bo'lgan to'siqlar. Inson tabiat to'g'risida o'ziga xos xususiyatlaridan kelib chiqqan holda fikr yuritadi: o'zidagi ilohiylikni tabiatga ham ko'chiradi.2. G'or to'siqlari. Olimlarning subyektiv yondashuvi natijasi- dagi xatolar. Kimningdir nazarida yaxshi hisoblangan narsa boshqa birov uchun yomon bo'lishi mumkin.3. Bozor to'siqlari. Kishilar o'rtasidagi so'zlar vositasida olib borilgan fikr almashuv natijasida vujudga kelgan g'ovlar.4. Teatr to'siqlari. Tanqidiy o'rganilmagan, yolg'on fikrlar tufayli paydo bo'lgan to'siqlar.Bu to'siqlarni bilish tabiatni o'rganishdagi xatolarning oldini oladi. Bekon bilishda uslubning ahamiyatiga ham to'xtaladi. Hozirgacha, ta’kidlaydi olim, kashfiyotlar tasodifan bo'lgan. Tadqiqotchilar to'g'ri metod bilan qurollanganlarida edi, kashfiyotlar hozirgidan ancha ko'p bo'lar edi. U dogmatik va empirik metodlarni tahlil qiladi va ulardagi biryoqlamalikni ko'rsatadi. Haqiqiy metod, uning fikricha, tajriba orqali olingan 
203



materiallarni miyada qayta ishlash usulidir. Bunda u induktiv uslubni nazarda tutadi.
Rene Dekart (1596-1650-yillar), ta’bir joiz bo'lsa, o'rgim- chak olim bo'lgan: u biron-bir oliy o'quv yurtida o'qimagan, olim- lar davrasida bo'lmagan, o'zi o'qib, o'zi o'rgangan. U 1621-yilga- cha harbiy xizmatda bo‘lgan. Harbiy xizmat Dekartning fan bilan shug'ullanishi uchun ma’lum darajada sharoit yaratgan: harbiy yurishlar, asosan, mart-oktabr oylarida bo'lgan, qolgan vaqtda kitob o'qish, olimlar bilan suhbatlashish imkoni bo'lgan. Dekart bo'sh vaqtdan unumli foydalangan va fanning turli yo'nalishla- rida ijod qilgan: analitik geometriya, to'g'ri burchakli koordina- talar tizimi Dekart nomi bilan bog'liq. U o'z tadqiqotlarida mate- matika metodini qo'llagan.Falsafiy fikr rivojida ham uning hissasi katta bo‘lgan. Dekart, falsafiy termin bilan aytganda, dualist. Uning fikricha, ikki nar­sa - nomoddiy va moddiy substansiya birlamchi asos sifatida mavjud. Har ikkisini oliy substansiya - Xudo boshqaradi. Bi­lish masalasida Dekart quyidagicha fikrlaydi: bilish shubhadan boshlanishi kerak, chunki shubha danakni qum va tuproqdan tozalaydi. Hamma narsaga shubha bilan qarash falsafiy fikrning asosi bo'lishi kerak. Dekart bilishda sezgi bilan bir qatorda inson aqliga yuqori baho beradi, natijada ratsionalizmni rivojlantira- di. U Bekonga qarama-qarshi o'laroq deduktiv uslub tarafdori. Bilishning vazifasi, Dekart o'qitishicha, insonning tabiat kuchlari ustidan hukmronligini ta’minlashdan, inson tabiatini yanada ta- komillashtirishdan iborat.Dekart fikricha: “Faqat mulohaza yurituvchi falsafa o’rniga amaliy falsafa yaratish kerak. Uning yordami bilan suv, olov, havo, yulduz, osmon jismlari va boshqa bizni o'rab turgan jismlarning kuch va harakatini bilib olib, biz ulardan xuddi o'zimizning ust- alarimizning hunarlari kabi foydalanishimiz mumkin. Shubhani hech qanday chegara bilan o'lchash kerak emas, “men osmon, havo, yer, suv, ranglar, shakllar, tovushlar va boshqa hamma nar- salar ilyuziya va xayollar deb o'ylayman”, - deydi faylasuf.Dekartning ta’limoticha, shubha biron-bir narsaning ha- qiqatda mavjud emasligining isboti emas, balki shartli vositadir.

204



Shubha usulida haqiqatni yolg‘ondan ajratish haqiqiy bilimga ega bo’lishdir. Shubhalanish faoliyati qanchalik chuqur va uzoq bo’lmasin, u hamma vaqt mavjud bo’lib qoladi. Dekart g’ayriilmiy, asossiz, dogmatik, bilimlarni inkor qilish masalasini kt/nihiLing qilib qo’yib, buyuk mutafakkir sifatida bilim rivojining yangi yo’llarini ochishga xizmat qiladi. Lekin Dekart bilimning mustahkam, haqiqiy asosini nima tashkil qiladi, degan savolga to’g’ri javob berolmaydi.Dekart ratsionalizmning yorqin vakilidir. Uning ta’limoti bo’yicha, aql, ya’ni nazariy tafakkur hissiy bilim, jonli mushohadaga nisbatan bilimning yuqori bosqichi bo’lib qolmasdan, balki mustaqil o’ziga xos bilimning manbaidir. U bizning sezgi a’zolarimiz bilishga qodir bo’lmagan bilimlarning ham manbaidir. Dekartning borliq haqidagi ta’limotining tarixiy ahamiyati shundaki, unda eng muhimi tabiatni ilmiy tushunishdan kelib chiquvchi fizik nazariya mavjuddir. Dekart fizikasining eng yorqin tomoni uning materiya va harakat haqidagi ta’limotida aks etadi. Dekartning fizikasi uning sxolastikaga qarshi qaratilgan universal metodologik shubha metodi kabi XUP asr falsafiy fikrining eng muhim yutuqlaridan biridir. Materiyaning zarrachalari harakatdadir. Bu harakat asosan ana shu zarrachalar harakatining makonda o’zgarishidir. Materiyadan tashqarida turuvchi hech qanday kuch yo’q, faqat bundan xudo istisno. Materiya va harakat yo’qolmasdir. Sodir bo’layotgan hodisalar moddiy zarrachalarning o’rin almashinishidan, ularning bir-birlariga bevosita ta’siridan, zarracha shakllarining o’zgarishidan iborat.Harakat miqdori zarrachalar harakati tizimini yaratuvchi massadir. Bu harakat miqdori butun dunyoda doimiydir. Dekart ta’limoticha, dastlab materiya bir xil bo’lgan va yagona girdob shaklida harakat qilgan. Keyin materiya uch qismga ajratilgan yoki uch elementga ajratilgan: eng yirik zarrachalar yer elementini tashkil qilgan, kichkina, dumaloqlari havo elementini, eng noziklari va maydalari hamma narsaga kiruvchi suyuqlikni - olov elementini tashkil qilgan. Materiya girdobining aylana harakati materiyaning eng qattiq va yirik zarrachalarini 
205



uning markazidan chetlashtiradi, ulardan sayyoralar hosil bo’ladi. Markazda olov elementining yengil zarrachalari qoladi. Ulardan Quyosh va yulduzlar paydo bo’ladi. Sayyoralarning aylanishi yangi mahalliy girdobning paydo bo‘lishiga sabab bo‘lgan va natijada muayyan tizim vujudga keladi. Dekartning bu kosmologik ta’limoti tabiat rivojlanishiga ilmiy qarashni tayyorlashda katta ijobiy rol o‘ynadi. Chunki uning bu kosmologik ta’limoti “ilohiy turtki” haqidagi tasavvurnigina yo’q qilib qolmasdan, balki tabiiy hodisalarni tarixiy rivojlanishi jarayoni orqali tushuntirishga intilardi. U dunyoning moddiyligi va uning obyektiv qonuniyatlarga bo‘ysunishi haqidagi tamoyilga suyanardi. Dekart kosmosni o'zining maxsus qonunlari asosida zamonda asta-sekin rivojlanib boruvchi bir jism deb qarashi tabiatga tarixiy qarashni aks ettiradi. Dialektika elementlari, Dekartning matematik kashfiyotlarida ham mavjud edi. Dekart bilishda to’g’ri ilmiy uslubning buyuk ahamiyatiga ishonadi.Dekart yozadi: “Hech qanday uslubsiz bironta haqiqatga erishishni orzu qilgandan ko’ra, hech narsani orzu qilmagan ma’qul”. U to’g’ri uslubsiz bilishga intiluvchi kishini ko’rga o’xshatadi, garchi ko’rish qobilyatiga ega bo’lsa ham. Uning fikricha, go’yoki insonda tug’ma g’oyalar mavjud. Bu tug’ma g’oyalar hech qanday tajribaga aloqador emas. Masalan: mantiq va matematikaning asosiy qonun-qoidalari insonda tug’ma bo’ladi. Haqiqiy bilishning asosi va mezoni faqat soddalik, aniq va ravshanlikdir. Bundan ko’rinadiki, Dekart fikricha, u faqat intellektga xosdir, ya’ni bevosita mulohazaga xosdir. “Yaxshi aqlga ega bo’lishning o’zi kifoya emas, balki uni to’g’ri qo’llay olish muhimdir”. “Shuningdek, hamma odamlarda aqliy tafakkur qobiliyati bir xil” bo’ladi, deydi Dekart. Insonlardagi intellektual daraja o’rtasidagi farq esa, uslubiy fikrga bog’liqdir. Uning ilmiy uslubining qoidalari shundan iborat. Dekartning falsafiy fikrlari keyingi davr falsafasi taraqqiyotida muhim o’rin tutadi.
Tomas Gobbs (1588-1679-yillar) falsafa tarixida o’ziga xos o’rin tutadi. U ilg’or g’oyalari uchun Angliyadan quvg’in qilinadi va u yerdan ketishga majbur bo’ladi. Italiyada keyin bir muddat Fransiyada yashaydi va bu yerda Bekonga kotiblik qiladi. T.Gobbs 

206



Bekon g’oyalarini chuqur o’rganadi va tartibga keltiradi. Gobbs fikricha, dunyo jismlar yig’indisidan iborat. Jismsiz biror-bir narsa mavjud bo’lmaydi. Jismsiz substansiya bamisoli jonsiz jismdir. Tafakkurni materiyadan ajratish mumkin emas. Bilishda u Dekart ratsionalizmiga qarama-qarshi o’laroq, sezgilar ahamiyatiga ortiqcha baho beradi: tashqi olamni hissiy qabullash (sezgi) bilish manbai. Sezgi yordamida hosil qilingan “g‘oya” (narsa) aql orqali qayta “ishlov”dan o’tadi. “Leviafan” asarida T.Gobbsning davlat to’g’risidagi qarashlari bayon qilingan. Uning fikricha, kishilik jamiyatining ikki xil holati mavjud: tabiiy va fuqarolik. Tabiiy - bu insoniyatning dastlabki holati. Bunda kishilar shaxsiy manfaat, o’z-o’zini saqlash yo’lida tabiatdagi (yashash uchun kurash) singari bir-birini yo’q qilishga harakat qiladi, kuchli yengadi, kuchsiz yengiladi, boshqacha aytganda, kishi kishiga bo’ri bo’lib, barcha-barchaga qarshi urushadi. Bunday dahshatning oldini olish uchun davlat tuzish kerak. Davlat shaxsiy manfaatlarni umumiy manfaatga bo’ysundiradi va to’s-to’polonga yo’l qo’ymaydi.Davlat vujudga kelgandan so’ng kishilar o’rtasidagi muno- sabatlarni boshqarishga asoslangan jamiyat fuqarolik hola- ti hisoblanadi. Demak, davlat jamiyat a’zolarini bir maqsadga yo’naltiruvchi, ular o’rtasida tinchlikni saqlab turuvchi, umumiy manfaatni ta’minlovchi zo’rlik vositasi - diktaturadir. Shunga qa- ramay, T.Gobbsning xizmati shunda bo’ladiki, unga qadar davlat Allohning erk-xohishi deb tushuntirilgan va ilohiylashtirilgan edi. Gobbs esa, bunday qarashga barham beradi va davlat inson manfaatlari va ehtiyojlari bilan bog’liqligini ko’rsatib berdi.Bekon ishlarini izchillik bilan davom ettirgan muta- fakkirlardan yana biri Jon Lokk (1632-1704-yillar) bo’lgan. Gobbs, yuqorida aytilganidek, Bekon qarashlarini tartibga solish bilan chegaralangan bo’lsa, Lokk uning bilim hissiyot dunyosi bilan chambarchas bog’liqligi to’g’risidagi g’oyalarini asoslab beradi. Angliyada Lokk siyosatchi sifatida mashhur, chunki u o’z asarlarida 1688-yilgi burjua revolutsiyasining ikki hukmron sinf burjuaziya va yangi dvoryanlarning kelishishi (murosasi) bilan yakunlanganligi qonuniy jaryon ekanligini isbotlashga harakat 
207



qilgan. Haqiqatan ham burjua demokratiyasining nazariyotchisi sifatida bir qator g‘oyalarni ilgari surgan. Jumladan, hokimiyatni qonun chiqaruvchi, ijro etuvchi va sud hukumatlariga bo’lish to’g’risidagi fikrni birmchi bor Lokk o’rtaga tashlagan. Ijro etuvchi hukumat, ungacha, xalq saylaydigan qonun chiqaruvchi hukumat, ya’ni parlament nazoratida bo'lishi kerak. Ko'rinadiki, Lokk xalqning saylash huquqi to'g'risida ham birmchi bo'lib so'z yuritgan. Bu g‘oya keyinchalik fransuz ma’rifatparvari J.J.Russo tomonidan rivojlantirilgan. Mustaqil O'zbekistonda demokratik tamoyillarga asoslangan huquqiy davlat qurish jarayoni borayotgan bugungi sharoitda bu ta’limot yanada ahamiyatlidir.Lokk bilish masalasi ustida ham atroflicha fikr yuritgan. “Inson aqli to'g'risida tajriba” (1690-yil) nomli asarida u “tug'ma g'oya”lar haqidagi qarashlarni tanqid qiladi, har qanday g'oyaning yagona asosi tajribadir, degan fikrni aytadi va uni isbotlashga harakat qiladi. Tajriba, uningcha, ikki xil: ichki va tashqi bo'ladi va har ikkisi o'z manbaiga ega. Ichki tajribaning manbai - refleksiya bo'lib, u fikrlash, his-hayajon va ehtiros bilan bog'liq. Tashqi tajribaning manbai sezgi bo'lib, u insondan tashqaridagi narsa- hodisalarning sezgi a’zolariga ta’siri natijasida vujudga keladi.Lokk narsa-hodisalarning sezgi a’zolariga ta’siri haqida fikr yuritar ekan, narsalarning sifatini ham birlamchi va ikkilamchi sifatlarga bo'ladi. Zichlik, uzunlik, harakat kabilar birlamchi sifatlar bo'lib, narsalarning o'ziga xosdir. Rang, ta’m, ovoz kabilar 
ikkilamchi sifat bo'lib, narsalarning o'ziga xosdek bo'lib ko'rinsa- da, aslida ularda bo'lmaydi: ularda sezgi uyg'otish qobiliyati bor, xolos. “Agar hamma narsa sezgilar orqali namoyon bo'lsa, u holda inson biron-bir sezgi a’zosi bilan his qila olmaydigan xudo, jannat va do'zax kabi tushunchalar qayerdan paydo bo'lgan?” - degan savolga javob berishda Lokk yuqorida aytilgan ichki tajriba-refleksiyaga, ya’ni ichki o'z-o'zini anglashga tayanadi va bu masalada ham kelishish (murosa) yo'lini tanlaydi.Bu davrning falsafasi taraqqiyotiga salmoqli hissa qo'shgan yana bir donishmand niderlandiyalik Benedikt Spinoza (1632-1677-yillar)dir. U o'ziga to'q dindor yahudiy oilasida tug'ilgan va ular muhitida o'sgan. Ota-onasi uni ham dindor 

208



qilib tarbiyalamoqchi bo’lishadi, biroq bunga erisha olmaydi. Bu davrda fan va texnika, san’at va madaniyat Yevropaning boshqa mamlakatlariga qaraganda Niderlandiyada ancha rivojlangan va yangi bosqichga ko’tarilgan, yangi davr falsafasining asoschilaridan hisoblanmish R.Dekart 20 yil davomida shu yerda faoliyat ko’rsatgan, uning shogirdlari, xususan, Anri de Rui ustozi ishini izchillik bilan davom ettirgan va bularning hammasi Niderlandiyada falsafa taraqqiyoti uchun yaxshi sharoitlar yaratgan edi.Ilg‘or ilmiy g‘oyalar, ayniqsa, Dekart falsafasi bilan yaqindan shug‘ullangan Spinoza ota-onasiga qarshi boradi va din bilan aloqasini uzadi. Ota-onasi va atrofdagilari uni bu yо‘ldan qaytarmoqchi bо‘lishadi, lekin Spinoza tanlagan yо‘lidan qaytmaydi. Shunda uni yakkalab qо‘yishadi, ta’qib qilishadi hatto unga suiqasd uyushtirishadi. Spinoza Amsterdamni tashlab ketishga majbur bo'ladi, u umrining oxirigacha kichik bir qishloqda yolg‘iz yashaydi va oynachilik qilib kun ko'radi. Bo'sh vaqtlarida fan va falsafa bilan shug‘ullanadi, bir qator asarlar yozishni niyat qiladi, ammo mudhish kasallik sababli faqat ikkita kitobni tugatishga ulguradi: “Ilohiy-siyosiy traktat” (1670- yil) va “Etika” (1675-yil). Biroq ular Spinoza hayotligida nashr etilmaydi. 100 yildan keyingina buyuk faylasuf Gegel ularni qayta tiklaydi. Hayotligida tan olinmagan Spinoza o'limidan keyin 100 yil o'tgach faylasuf sifatida e’tirof etildi. Spinoza R.Dekart izidan boradi va undagi dualizmni yengib, monistik g‘oyani ilgari suradi. U substansiya, tabiat va xudo tushunchalarini ishlatadi, ishlatganda ham ularni teng ma’noda qo'llaydi. Shunga ko'ra, unda panteizm elementi bor, deyish mumkin.Mutafakkir birinchi kitobida Injilga va olamning xudo tomonidan yaratilganiga shubha bilan qaraydi. Uning yozishicha, Injil xudo tomonidan yuborilgan muqaddas kitob emas, balki kishilar ijodining mahsulidir. Bilish masalasida Spinoza ratsionalist sifatida fikr yuritadi. Uningcha, bilish uch bosqichdan iborat:1. Eng quyi bosqich - tashqi olamni hissiy bilishga asoslangan tasavvur. Bu tartibsiz bo'ladi.
209



2. Ikkinchi bosqich - isbotlar vositasida aqlga asoslangan bilish.3. Uchinchi oliy bosqich - bevosita isbotsiz aqlga asoslangan bilish.Demak, birinchi bosqich hissiy, ikkinchi va uchinchi bosqichlar esa intellektual bilishdir. Spinoza aqliy bilishga katta e’tibor bergani holda hissiy bilishni ahamiyatini to'g'ri tushunib yetmaydi. Mutafakkir “Etika” asarida inson masalasini о‘rtaga tashlaydi. Uning fikricha, inson o‘z faoliyatida yaxshilik qonunlariga yoki yomonlikdan nafratlanishga asoslanmaydi, balki u o'zini saqlab qolish va foyda olish yo'lida harakat qiladi. Demak, inson faoliyati yashash uchun kurashga qaratilgan.Spinozaning erkinlik to'g'risidagi qarashi ham mazkur asarda bayon etilgan. U mutlaq erkinlik bo'lishi mumkin emas, deydi. Erkinlik, Spinoza fikricha, anglashilgan zaruriyat bo'lib, inson ma’lum doira (temir aylana) ichida erkindir, xolos. Keyingi davr faylasuflari (L.Feyerbax, marksizm asoschilari va boshqalar) erkinlik haqida fikr yuritganlarida Spinozaning erkinlik to'g'- risidagi ta’limotiga asoslanganlar.XVII asrda Germaniyadagi falsafiy fikrning eng yirik vakil- laridan biri Gotfrid Leybnits (1671-1716-yillar) edi. Leybnits falsafasining mag'zi uning monodalar haqidagi ta’limotida o'z ifodasini topgan. Leybnits cheksiz ruhiy substansiyalar mavjudligini tan oladi. Ularni monoda deb ataydi. Bu ta’limot uning ko'pchilik asarlarida, ayniqsa, “monodologiya”sida ifoda etilgan. U monodalar mutloq sodda, harakat qiluvchi kuch va mustaqillikka ega, har bir monoda boshqa monodalardan farq qiladi, deb ta’kidlaydi. Leybnits ta’limoticha, moddiy substansiya ko'lamga ega emas, o'lik, tashqaridan harakatga keluvchi massadir, monodalar moddiy emas, ular ko'lamga ham ega emas. Ular bo'linmas, makon esa cheksiz bo'linuvchidir. Monodalar makonga ham ega emas, fizik nuqtalar ham emas. Ularning tabiati sof ruhiy, ular harakatlantiruvchi kuchning markazidir. Monodalar “ilohiyot uchqunining” uzluksiz ajralib chiqishidan vujudga keladi. Ilohiy uchqun esa - birlamchi monoda bo'lib, u har qanday borliqning oxirgi asosidir.
210



Leybnits ta’limoticha, monodalar o'z rivojlanish darajalariga qarab bir necha turlarga bo'linadi. Sodda monodalar, jon monodalari, ruh monodalari. Sodda monodalar faqat xira tasavvurlarga ega bo‘ladilar. Jon monodalari sezadilar va qayta ishlaydilar. Ruh monodalari tasavvurga ega bo‘lgan ongli mohiyatlardir. Ular “odam” va “geniy” kabi o‘xshatishni eslatadi. Monodalar tashqi dunyoga qaratilgan “ko'zgudan mahrumdirlar”. Leybnitsning ta’limoticha, har bir monoda o‘zicha bir dunyodir, har bir monoda - o'z-o'ziga ega bo'lgan yagona narsadir. Mutloq reallik faqat monodalarda va ularning tasavvurlarida mavjuddir. Materiya - bu xira tasavvurlarning qorishmasidir.Falsafa tarixida Yangi davr G'arb falsafasi alohida o'rin tutadi. Bu davr falsafasi g'oyat murakkab va xilma-xil fikrlarga boy bo'lib, turlicha maktablar va qarashlarni o'z ichiga oladi. Bu davrda insonlar hayotida, ong taraqqiyotida, ijtimoiy-iqtisodiy va siyosiy hayotda misli ko'rilmagan tarixiy voqealar bo'ldi. Bular barchasi insonning dunyoga bo'lgan munosabatini o'zgartirib, dunyoni yangicha chuqurroq o'rganish va bilimni hayotga tatbiq qilishga undadi. Ayni vaqtda insonning tutgan o'rnini, mohiyatini, o'zligini va ichki dunyosini to'laroq o'rganishga imkon yaratildi. Tabiatshunoslik rivoji shunchalik ilgarilab ketdiki, mikro va makrodunyoni tadqiq qilish, kosmosga odam uchirish kabi masalalar insonni hayratga solarli darajaga yetdi. Shu bilan birga tabiatshunoslikning rivoji yangi-yangi muammolarni ham keltirib chiqardi. Bular ichida inson muammosi, xususan, uning ichki dunyosi, borlig'i, mohiyati va uning falsafiy tahlili kabi masalalar dolzarbligi bilan faylasuflar diqqat-e’tiborini jalb qilmoqda. Mazkur davrda o'z ta’limotlarini keng yoyilishini istagan ma’rifatparvarlar o'z g'oyalarini sodda-tushunarli shaklda ifodalashga harakat qilganlar. Ularning fikriga ko'ra, baxtsizlikning asosiy sababi insonlarning johilligidadir, deb bilganlar. Shuning uchun ham ulardan qutulish uchun xalqni ma’rifatli qilish kerak, deb hisoblaganlar. Ma’rifatparvarlar ta’limotining asosida insoniy tafakkur qudratiga katta ishonch yotar edi. Faqatgina ana shu qudrat hayotni o'zgartirishga qodir. Shuningdek, ular din va cherkovni qat’iy tanqid qilganlar. Din va 
211



cherkov insoniy tafakkur rivojini cheklaydi, erkinligini bo’g’adi, deb hisoblaganlar.Russoning “Insonlar o‘rtasidagi tengsizlikning kelib chiqishi va asoslari to‘g‘risidagi mulohazalar” asari uning obro‘siga yana obro‘ qo‘shadi. U “Fanlarning ma’naviyatga ta’siri” asarida o‘zi yashab turgan sivilizatsiyani tengsizlik sivilizatsiyasi deb tanqid qiladi. Shuningdek, u ta’kidlaydiki, fan taraqqiyoti inson tabiatini, ma’naviyatini takomillashtirmaydi. Albatta, bu bilan u fan va madaniyatga qarshi chiqqan, deyish noto‘g‘ridir. “Fanga hujum qilayotganim yo‘q, lekin ezgulikni himoya qilyapman”, - deydi u. Russo ijtimoiy muammolar va huquqsizlik, zulmning manbaini ijtimoiy tengsizlikda, ya’ni mulkiy tengsizlikda ko‘radi.Russo jamiyatshunos (sotsiolog), siyosatchi, axloqshunos, ruhshunos (psixolog) va pedagog sifatida ma’rifatchilik tarixida chuqur iz qoldirgan. U o‘z qarashlarida shaxs va insonning o‘z tabiatidan begonalashuvi muammolarini ko‘tarib chiqadi. Uning fikricha, inson tabiatdan uzoqlashmasligi kerak. Shuning uchun u kishilarni qishloqda yashashga chaqiradi, zotan, u qishloq turmush tarzini shahar turmush tarzidan afzal ko‘radi. Shaharda odam ko‘p, birov birovini tanimaydi, shuning uchun shaharda aldam-qaldam kuchli: savodsiz o‘zini o‘qimishli, kambag‘al o‘zini boy qilib ko‘rsatishga harakat qiladi. Bunday yomon muhit yomonlarning ko‘payishiga olib keladi, shuning uchun qishloq turmush tarzini, qishloq maktablarini rivojlantirish kerak, deydi olim. Kishilarning umuman tabiatdan, qolaversa, o‘z tabiatidan uzoqlashishi qanday salbiy oqibatlarga olib kelayotganini bugungi hayot ham ko‘rsatib turibdi. Demak, Russoning bundan ikki yarim asrlar muqaddam aytgan fikrlari bugun ham ahamiyatini yo‘qotgani yo‘q.Russo o‘z ijtimoiy qarashlarida fransuz jamiyatining kam- bag‘al fuqarolari manfaatlarini himoya qiladi. Shuning uchun ham Russo ijodining markazida inson muammosi va ijtimoiy tengsizlik masalasi yotgan. Jamiyatda xususiy mulkning ko‘pa- yishi va tengsizlikni kuchayib borishi insonlarning e’tiqodini so‘ndiradi va mehr-oqibat hissiyotini yo‘qolishiga sabab bo‘ladi.
212



Insonni tabiatga va boshqa insonlarga mehrini yo‘qolishi axloqni yemirilishiga olib keladi. Bu esa san’atga ham salbiy ta’sir eta- di. San’atda go‘zallik hissiyoti yo‘qolib uning o‘rnini dekodans (tushkunlik) egallaydi. Shuning uchun Russo, ilm-fanning rivoj- lanishi axloq va san’atning rivojlanishiga olib kelmagan degan javobni beradi.Russo yomonlik - sivilizatsiyaning o’zida, deb ishonadi. Uning Dijon akademiyasi mukofotini olgan badiasidagi shov-shuvga sabab bo‘lgan xulosasi xuddi shunday edi. Sivilizatsiya sun’iy va ayniyotgan hayotga eltadi. Bu badiasida Russo taraqqiyotga bo‘lgan ishonchni tanqid qiladi va romantizmga asos tayyorlaydi: Shahardagi hayot va ilmlar insonda mavjud bo‘lgan yaxshi va tabiiy sifatlarni buzadi, deydi.Shunday qilib, Russo tabiatga qaytishga chaqiradi. Bu bilan u ibtidoiy hayotga qaytish kerakligini nazarda tutgan. U doimo, inson jamiyatning qismi ekanini ta’kidlab turadi. Russo bizni tabiat qo‘ynida “insoniy jamiyat a’zolari sifatida va sog‘lom hayotni mujassamlashtirishga” chaqirgan. Bunday holda uning tezisi oliy sivilizatsiyadagi inqirozga va madaniyatsiz ibtidoiychilikka ham qarshi qaratilgan bo‘ladi.Gobbs tomonidan shakllantirilgan va Lokk hamda XVII asr ingliz va fransuz liberalistlari tomonidan rivojlantirilgan individualizm, qo‘pol qilib aytganda, shaxsiy manfaatga ega bo‘lgan, hisobni biladigan, lazzat va foydaga intiladigan, sav- dolashish qobiliyatiga va mulk to‘g‘risidagi tasavvurlarga ega bo‘lgan to‘la mukammal shaxs tushunchasini istifoda qiladi. Individning bu sifatlari shaxsiy tashabbus va xususiy mulkni himoya qiluvchi davlatdan ilgariroq mavjud bo‘ladi. Davlat o‘z- o‘zidan hech qanday qadriyat emas. Davlatning individualistik nazariyasini davom ettirar ekan, Russo davlatning tabiiy ho- latdan boshlanishi va ijtimoiy shartnoma bilan yakunlanishi haqidagi dalillarni yakuniga etkazadi. Ammo bu Russo uchun biri tabiiy holat va davlat tomonidan shakllantirilgan ijtimoiy shartnoma va ikkinchisi shartnoma asosida jamiyat tuzish aso- sida birining boshqasiga o‘tishi bilan bog‘liq tasavvurlar ma- salasigina emas.
213



Shunday qilib, J.J.Russo erkinlik va yuridik huquqlar tengligi, xalq va davlat o‘z vazifalari va burchlarini ko‘rsatgan holda bitim tuzishi to’g’risida fikr yuritadi. Shuni ta’kidlash kerakki, mutafakkirning o‘zi Fransiyadagi burjua inqilobi muqarrarligini to‘la anglab yetmagan bo‘lsa-da, uning g‘oyalari mazkur inqilobni tayyorlashda muhim o‘rin tutadi. O‘sha davrgacha bo'lgan falsafiy qarashlardan jiddiy farq qilgan, o'zigacha bo'lgan falsafiy g'oyalarni rivojlantiribgina qolmay, balki mohiyatiga ko'ra, ulardan ancha ilgarilab ketgan fransuz faylasufi fransuz ma’rifatchiligi rivojiga katta hissa qo'shdi.Kant metafizikasi - bilishimizning birinchi asoslari haqidagi falsafadir. Axloq konsepsiyasi. Insonning hamma qilmishlari o'ziga muhabbat orqali shartlangan. Ana shu shartlanganlik hissiyot orqali amalga oshadi. Kant erkin irodani yoqlab, fatalizmni qoralaydi. Fatalizm majburiyat va burchni inkor qiladi. Erkin irodani tan olmay turib axloqiy harakat qilib bo'lmaydi. Kant o'zining axloqiy konsepsiyasini “Axloqiylik metafizikasi asoslari” nomli asarida bayon qiladi (1785); “Amaliy aql tanqidi” (1788); “Xulq metafizikasi” (1797); “Inson tabiatiga xos dastlabki yomonlik” (1792); ““Bu nazariyada to'g'ri kelar, lekin amaliyot uchun bo'lmaydi” iborasi haqida” (1793); “Aql chegarasidagi din” (1793).“Axloqiy qonun” va “amaliy aql”. Ikki narsa qalbimni to'ldiradi - osmon to'la yulduzlar va mendagi axloqiy qonun! Diniy teologik axloqiy qoidalarini inkor qiladi. Ularni ijtimoiy-tarixiy shakllanganligini ham tan olmaydi. “Axloqiy qonun” inson ongida mavjud bo'lgan o'zgarmas berilganlikdir. U mutlaq qadriyat xususiyatiga ega. Axloq majburiyatni inson tabiatidan emas, balki sof aqlning aprior shaklidan izlash lozim; bu yerda amaliy aql nazarda tutiladi. Iroda asosini amaliy aqldan topish lozim. Sof aql iroda yo'nalishini aniqlaganda u amaliy aqlga aylanadi.“Ezgu iroda” va burch. “Yaxshi niyat” Kant ta’limotida fundamental asosga ega. “Yaxshi niyat” axloqiylikning ustunidir. “Yaxshi niyat” = “axloqiy qonun” orqali aniqlanadi. Burch ham shu qatordan o'rin olgan. Yaxshi niyat va burch insonni yuksaklikka ko'taradi. Ana shular insonni hayvonot dunyosidan ajratib 
214



turuvchi kuchdir. Axloqiy qonun muqaddasdir! Kant axloqiy ta’limotida aql irodaga qarama-qarshi qo‘yilmaydi. Kant yaxshi niyatni aqlga muvofiq qilib qo’yadi. Yaxshi niyat = amaliy aql.Axloqiy yo‘nalgan iroda hamma tirik jonzotga taalluqlidir. Yaxshi niyatni zaruriy komponenti bu avtonomlikda”. Hech qanday tashqi shart bilan bog‘lanmagan”. Kant irodani insonning ijtimoiy va biologik shartlar bilan bog‘langanligini inkor qiladi. Jumladan, uni xudo irodasi bilan shartlanganligini ham inkor qiladi. Sof axloqiy harakat, faqat va yana faqat burchni bajarish uchun qilingan harakatda ko‘rinadi. Kantni axloqiy rigorizmda, pedantik qat’iylikda ayblashadi.Kant ‘Axloqiylik metafizikasi asoslari” asarida axloqni dindan ajratish kerakligini qadamma-qadam asoslab borgan. Yaxshi niyat eng oliy ezgulikdir. Kant etikasiga evdimonik va utilitar ta’limotlar qarama-qarshi turadi. Yaxshi niyatni tug‘dirish maqsad bo‘lishi shart!Kategorik imperativ - axloqiylik qonunning yuqori shaklidir. Kategorik imperativ - sof aprior qonundir. Kantning kategorik imperativi formal xususiyatga ega. Bu formalizm - apriorik va antievdemonik rigorizm orqali namoyon bo‘ladi. Insonga har doim, har qanday vaziyatda maqsad sifatida qara! Hech qachon inson vositaga aylanmasin. Kategorik imperativ hammaga tegishli; hamma uning oldida teng javob berishi shart.Axloqiy majburiyatlar yig‘indisi. Inson o‘z hayotini saqlash uchun qayg‘urishi shart; salomatligi haqida o‘ylashi shart; hurmat va muhabbat majburiyatlardir; axloq do‘stlik ikki inson o‘rtasidagi to‘liq ishonchdir; do‘stlikda inson ehtiyojlari qondiriladi. Inson maqsadi - o‘zini komillikka intilishi va boshqalarni baxti uchun yordam berishidir. Hamma tashqi tomondan qilinadigan qarama-qarshiliklarga erkin iroda orqali kurashish kerak. Aql dunyosi - nomoddiy, hissiyotdan tashqari. Sof ruhiydir, inson erkin irodasi aql dunyosida asoslanadi.Axloq va din. Axloq dinga muhtoj emas. Axloq dinga olib boradi, ya’ni xudoni axloqiy qonun yaratuvchisi sifatida ko‘radi; diniy e’tiqod axloqqa nisbatan ikkilamchi xarakterga ega; xudo g‘oyasi axloqni asoslaydi; axloqiy din insoniy majburiyatlarni 
215



xudo so‘zi sifatida bajarishdir; hamma tarixiy real dinlar xudoga sig’inish sifatida mavjud bo’lgan; Kant fikricha, din - ilohiyotlar yig‘indisi emas, majburiyatimiz yig‘indisidir; Insondagi Yovuzlik va ezgulik erkin irodaga bog‘liq; o‘z ustidan kurash olib borib Yovuzlikni yengish zarur.Faylasuflarning axloqiy burchi. Ta’limotlarning haqiqatligini tadqiqotchisi bo’lishi kerak. Kant faylasuflarni davlat maslahatchilari bo‘lishini xohlaydi. San’at falsafasi va estetik mulohaza qobiliyati. Ajoyiblik - bu hech qanday manfaatsiz hammaga birdek yoqish; ajoyiblik - sof shakli orqali yoqadi; ajoyiblik - axloqiy ezgulik belgisidir; taabni hech qanday tushuncha bilan aniqlab bo’lmaydi.Organik tabiat. Organik tabiatni - faqat mexanik tamoyillar bilan ochib bo’lmaydi; arxetip intellekt - mavjud, u narsalarning substrati mohiyatiga kira oladi. Tarix falsafasi va ijtimoiy falsafa. Kantning ijtimoiy falsafaga bag’ishlangan ishlari Fransuz revolutsiyaga 5 yil qolganda yozilgan. “Butunjahon fuqarolik sharoitida eng umumiy tarix g’oyasi” (1784); “Ma’rifatparvarlik nima - savolga javob” (1795); “Xulq metafizikasi” birinchi qism (1797).Kant ongli ravishda “tarix metafizikasi”ni yaratishdan voz kechadi. Kant tomonidan tarix naturalistik ko’riladi; inson- ning tabiiy imkoniyatlari individda emas, balki urug’da ro’yob- ga chiqadi. Uning tarix falsafasi ijtimoiy-madaniy xususiyatga ega. Insonni harakatga chorlovchi kuch bu uning - mag’rurlik, hokimiyatga intilishi, manfaatparastlik xislatlarini mavjudligidir. Bu axloqiy salbiy ehtiroslarsiz - insonning ko’pgina tabiiy im- koniyatlari rivojlanmay qolardi. Bu ehtiroslar ijtimoiy shartlan- magan. Tarixiy taraqqiyotga qarama- qarshi va antogonizmlarga xos. Insoniyatning eng oliy maqsadi fuqaroviy huquqiy jamiyatni qurishdan iborat.Butun tarix davomida barcha harakatlarda yetakchi rol o’ynagan inson haqida ko’p fikrlar yuritilgan. Falsafa tarixidagi mutafakkirlar ijodida ham asosiy mavzu inson bo’ldi deyishimiz mumkin. Ko’plab tadqiqotchilar insonni asosiy mavzu sifatida o’rganishni Suqrot boshlab berganligini yozadi. Shuni unutmaslik 
216



lozimki, Suqrotdan oldin ham faylasuflar inson va uning hayoti bilan qiziqqan. Borliqni inson hayoti va uning iqboli uchun muhim deb hisoblab, uning xususiyatlarini tadqiq qilganlar.0‘zidan oldingi mutafakkirlar singari Gegel ham o’zi yaratgan murakkab obyektiv idealizmga asoslangan falsafasini bevosita inson hayoti va uning rivojiga bag‘ishladi. U butun insoniyatning haqiqiy erkinlikka erishish tarafdori bo‘lsa-da, insonlar erkinlik orqali o’z-o’zligini anglab yetar ekan, uning haqiqiy namunasi sifatida pruss monarxiyasi ekanligini ko’rsatdi. Bejiz Bertran Rassel uni vatanparvar prussiyalik demagan edi. Uning falsafiy sistemasida inson dunyoviy ruh yoki mutlaq g’oya orqali o’z- o’zini anglab yetadi. Mutlaq g’oya o’z rejalarini amalga oshirishda inson va undagi qobiliyat va ko’nikmalaridan foydalanadi. Gegelga ko’ra, har bir shaxsning ongi mutlaq g’oya yoki dunyoviy ruhning zarrasi, inson esa “dunyoviy ruh”ning yakuniy ruhidir.Gegel fikricha, umumjahon tarixi ruh olamiga tegishli. Dunyo atamasi jismoniy va ruhiy tabiatdan iborat. Insoniyat tarixida jismoniy tabiat muhim rol o’ynaydi lekin Gegelning asosiy obyekti “Ruh va uning rivojlanish yo’lidir”181. Gegel o’zi uchun tabiatni oqilona tizim sifatida ko’rib chiqishni maqsad qilmagan balki, uning kuzatuvi ruhning o’z haqiqatini umumjahon tarixida namoyon qilishidadir. Gegel nuqtayi nazaricha, “biz tarix deb ataydigan jarayon ruhning evolutsiyasidir”182.

181 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 30.
182 Demet Konur Salih Toprak “Hegel’in insan Anlayi^i” Etu, Sosyal Bilimler 
Enstitusu Dergisi, I/2, Temmuz 2016, -S.120.

Gegel bevosita insonga aloqador bo’lgan ruhning uch muhim jihatini “Tarix falsafasi” asarida quyidagicha keltirib o’tadi:Birinchisi - ruh tabiatining mavhum xususiyatlari;Ikkinchisi - ruh o’z g’oyasiga erishishidagi foydalanadigan vositalar; Uchinchisi - ruhning mukammal timsoli egallagan shakllaridir.Gegel ruhning tabiatini uning qarama-qarshi tomoni bo’lgan materiya orqali tushunadi. Gravitatsiya materiyaning mohiyati bo’lgani kabi, ozodlik ruhning substansiyasi yoki mohiyatidir.
217



Gegel ruh va ozodlik tushunchalarini o’zaro bog’liqligini shunday tushuntiradi: “Ruhga boshqa xususiyatlar qatorida ozodlik ham berilganligi haqidagi ta’limotni hamma osonlik bilan ma’qullaydi, lekin falsafa Ruhning barcha fazilatlari faqat ozodlik orqali mavjud deb o’rgatadi, bularning barchasi vositadir, ozodlik Ruhning yagona haqiqati ekanligi spekulyativ falsafaning natijasidir”183.

183 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 31.
184 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 31.
185 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 31.
186 Гуревич П.С.”Темачеловека в философском наследиигегеля” Философский 
журнал 2018. Т. 11. № 2. -С. 79.

Gegelning ta’kidlashicha, kompozitsion bir-birini istisno qiladigan materiya markaziy nuqtaga moyilligi tufayli tortishish kuchiga ega bo’lsa, ruh esa, o'zining markazida bo‘lgan narsadir. Demak, yuqoridagi mulohaza shuni keltirib chiqaradiki, materiya o’z mohiyatiga ega, ruh esa o’z-o’zidan mavjudlikdir, ya’ni bu aynan ozodlik tushunchasidir.Gegel insonni birinchi navbatda ozodlik tushunchasi bilan ifodalab, ozodlik tufayligina inson o’zligini anglab yetishiga ishora qiladi. “Agar men qaram bo’lsam, mening borlig’im men bo’lmagan boshqa narsaga ishora qiladi, men tashqi narsadan mustaqil mavjud bo’la olmayman”184 deya faylasuf inson va ruhning bir-biriga bog’liqligini ko’rsatishga harakat qilgan.“Men erkinman, agar mavjudligim o’zimga bog’liq bo’lsa”185 - bu yerda Gegel ruhning o’z-o’zidan mavjudligi, o’z borlig’ini anglashdan boshqa narsa emasligini ifodalshga harakat qiladi. Faylasuf ongda ikkita narsani farqlashga harakat qilgan, birinchi men bilgan haqiqat; ikkinchisi esa men bilgan narsa. Aynan shu ikki jihatning sintezi o’z-o’zini anglashni keltirib chiqaradi.“Inson, deb yozadi Gegel, - harakat orqali o’zini haqiqatga aylantirmaguncha, o’zining nima ekanligini bila olmaydi”186. Inson o’zligini anglab yetishida harakatning nechog’lik muhim 

218



ekanini faylasuf “qul va xo’jayin” dialektikasi orqali ochib berishga harakat qilgan. “Ong avvalo о‘zidan xabardor bc/lishi kerak. Avval о‘zidan boshlab, st/ng obyektga yuzlanadi, ya’ni avval “Men”ni, keyin esa “men” bо‘lmaganni bilib oladi”187. Biroq u hali оЪт! anglab yetmagan. ОЪ-оЪт! anglash subyektdan boshlanib, obyektga aylanadigan ongni о‘ziga qaytarish orqali erishiladi. Shu tarzda u оЪт! rivojlantirib boradi.

187 Demet Konur Salih Toprak “Hegel’in insan Anlayi^i” Etu, Sosyal Bilimler 
Enstitusu Dergisi, I/2, Temmuz 2016, -S.120.
188 Tulin Bumin, Hegel: BilinQ problemi, Kole- Efendi Diyalektigi, Praksis 
Felsefesi, -S. 30.
189 Скирбекк Г., Гилье Н. Фалсафа тарихи, узбекча тарж.:И.Саифназаров ва 
Ж Махкамов. - Т.: Шарк, 2002. - б 471.

Insondagi оЪ-оЪт! anglash istagi boshqalar tomonidan tan olinish istagini paydo qiladi. Gegelda bir inson tomonidan, boshqaning tan olinishi inson mavjudligining asosidir. Bu tan olish (/zaro murosaga asoslanishi kerak. Lekin bu tan olish yoki qabul qilish ikki tomonning tengligini emas, balki birining ustunligiga olib keladi. Bu (/zaro kurashni keltirib chiqaradi, lekin bu qaysidir tomonning halokatini anglatmasligi kerak. “O‘z- оЪт! anglashning tug'ilishi muqarrar ravishda, оЪ-оЪт! anglash о‘rtasidagi munosabatlar orqali о‘tadi va bu munosabatlarning birinchi shakli оЪ-оЪт! tasdiqlash uchun kurash holida b()‘bdi. Gegelning mashhur qul-xc/jayin dialektikasi bu kurash va uning oqibatlari dialektikasidir”188.Inson g‘z mavjudligini ta’minlash va erkinligini his qilishi uchun, boshqa оЪ-оЪт! tabiiy mavjudlikda anglab yetgan ongga kG'rsatishi kerak. O'z-G'zini anglashga intilayotgan ikki ong, G'zini boshqasiga isbotlashi kerak. 0‘zini anglab yetishni orzu qilgan bir taraf hayotini xavfga qG‘yib, tabiat bilan Ьо^сп kurashda g'alaba qildi. U ikkinchi tomonga оЪт! tan oldirdi va хо^у^а aylandi. Ikkinchi taraf esa хо^у^а qaram mavjudotga ya’ni qulga aylandi. “Oqibatda хо']аут va unga tobe qul mavjud bdgan vaziyat yuzaga keladi”189Хо^ауют^ qd ostida ishlaydigan qul uchun, faqat оЪт! ozod qilish fikrigina mavjud edi. Quldagi bu fikr uning harakati 

219



mahsuli bo’lgan mehnat bilan amalga oshardi. Qul mehnati bi­lan o’zini ham tabiatni ham o’zgartiradi. “O’rganish va o’zgarish bor joyda, taraqqiyot va tarixiy evolutsiya Ьо'^Г190. Ко'пшЬ turganidek, o’z-o’zini mehnat orqali o’zgartiruvchi qul erkinlik g’oyasini o’zida mujassamlashtiradi. Shunday qilib, qul va xo’ja- yin o’rtasidagi farq tugaydi. Demak, tarix qulning taraqqiyot va o’zgarish tarixidir.

190 Demet Konur Salih Toprak “Hegel’in insan Anlayi^i” Etu, Sosyal Bilimler 
Enstitusu Dergisi, I/2, Temmuz 2016, -S.122.
191 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 34.

Gegel ruh o’z g’oyasiga erishishidagi foydalanadigan vosi- talarni bevosita erkinlik tushunchasi bilan bog’lab tushunti- rishga harakat qildi. Erkinlik o’zini dunyoga aylantirish vositalari haqidagi savol bizni yana tarix fenomeniga olib boradi. Gegelning yozishicha, insonlar tarixga birinchi marta razm solganida, uni odamlarning xatti-harakatlari ularning ehtiyojlari, ehtiroslari, xarakteri va iste’dodlaridan kelib chiqqaniga ishonadi. Faylasuf, ehtiyojlar, ehtiroslar va qiziqishlarni harakatning yagona man- bai deb bilib, haqiqiy umumjahon tarixning bunyodkori sifatida ko’radi. Ya’ni insonlar o’z hayotlarini o’z qo’llari bilan yaratar ekan, ko’proq ularning ta’sirida bo’ladi. Gegel insonlarda ehti- yojlar, ehtiroslar va qiziqishlar bilan birga, liberal yoki umum- bashariy maqsadlarni ham mavjudligini ta’kidlaydi. “Bu xayri- xohlik yoki oliyjanob vatanparvarlik, lekin bunday fazilatlar va umumiy qarashlar dunyo va uning amallari bilan solishtirganda ahamiyatsizdir”191.Gegel yuqoridagi fazilat va qarashlarga ega insonlarda aql ideali mavjud deb biladi, lekin bunday insonlarning ulushi butun insoniyatga nisbatan ancha oz ekanligidan qayg’uradi. Yuksak insoniy fazilatlar va aql ideali insoniyatning butun tarixi davomi- da, xalqlardan xalqlarga ko’chib yuradi. Gegel bu yerda inson on- gining o’ziga xos rivojlanish talqinini taqdim etib uni uch davrga ajratadi: Sharq dunyosidagi inson, yunon-rim dunyosidagi inson va nemis dunyosidagi inson.U Sharqdagi insonga baho berar ekan, “Sharqliklar inson ruhining ozod ekanligi haqida bilimga ega emaslar, buni bilma- 
220



gani uchun ham erkin emaslar”192 degan bir yoqlama fikrni il- gari surdi. Uningcha, Sharqda faqatgina hukumdorning erkinligi mavjud bo’lib, u ehtiroslar, ishtiyoqlar va subyektiv qiziqishlar asiri sifatida tasvirlandi. Boshqa insonlarda esa, uning aksi, agar ularda ham shunday qiziqishlar bo’lsa, albatta, ikki tomon o’rta- sida ziddiyatlarni keltirib chiqarardi. Bu qarama-qarshiliklar o’z-o’zidan dunyo svilizatsiyasiga ulkan hissa qo’shgan davlatlar- ning paydo bo’lishiga olib kelmas edi. Shu tarzda Gegel “Sharq dunyoqarashini kamsitadi”193. Fikrimizcha, yuksak rivojlangan davlatlarning mavjudligi undagi insonlar va ularni boshqaruv- chilar o’rtasidagi har ikki tomonni qoniqtiruvchi maqsadlarning mushtarakligidir. Gegelning sharqdagi inson masalasiga yon- dashuvini Yevropa markazchilik nuqtayi nazaridan yondashuv deb hisoblaymiz.

192 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 31.
193 Мадаева Ш.О. Ориентализм Шарк ва Fap6 дилоги тадкикининг методи 
сифатида / Фалсафий маданиятлар мулокоти: илмий туплам. - Тошкент: 
“Нишон-Ношир”,2014. - Б .5.
194 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 32.

Faylasuf yunon-rim dunyosidagi inson masalasiga munosa- batini quyidagicha izohladi: “Erkinlik ongi yunonlar orasida pay- do bo’ldi”194, u rimliklarda ham mavjud edi, lekin hamma inson- lar u yerda erkin bo’la olmaganlar. Yunonlar ham rimliklar ham erkinlikka ega bo’lmagan kishilarni inson sifatida ko’rmaganlar. Hattoki, g’arbning buyuk donishmandlari sifatida qaraladigan, Platon va Aristotel ham ba’zi insonlardagi erkinlikning tarafdori bo’lishganini, qullarga esa, erkinlikni zarur deb hisoblamagani- ni Gegel ta’kidlab o’tadi. Faylasuf tomonidan, yunonlar va rim- liklarning qulga ega bo’lishi va o’z erkinligining manbai deb bi- lishi insoniy ehtiroslar, ishtiyoqlar va subyektiv qiziqishlarning natijasi sifatida baholanadi. Ya’ni, ular qulchilik institutining mavjudligidan manfaatdor edi.Gegel birinchi bo’lib nemis xalqlari, “insoniy ong nasroniylik ta’sirida ozodlikka erishdi, uning Ruhning mohiyati ekanligini 

221



anglashdi”195 - deya yuksak insoniy fazilatlar nemis xalqlari on- gida qaror topganini ifodalaydi. Unga ko’ra, erkinlik ongi avvalo dinda, ruhning ichki qismida ro‘y beradi va real voqelikdagi mu- nosabatlarga kiritiladi. Bu katta muammolarni keltirib chiqarishi mumkin, lekin mavjud davlatning oqilona konstitutsiyani qabul qilishi bilan muammo hal etiladi. Gegelning fikricha, oqilona tar- tibning yaratilishi, haqiqiy erkinlikka yo‘l ochadi, haqiqiy insoniy va umumbashariy maqsadlarni tarbiyalaydi. Bu o’z navbatida su- byektiv qiziqishlar, ehtiroslar va ishtiyoqlar erkinligini ma’lum darajada chegaralaydi.

195 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 32.
196 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 34.
197 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 36.

Gegel ehtiroslarni, shaxsiy maqsadlar va xudbin istaklarni qondirish harakatining eng samarali manbai deb bildi. Uning kuchini quyidagicha izohladi: “ular adolat va axloq qo’yadigan hech qanday cheklovlarni hurmat qilmaydi”196. Haqiqatan insoniy ehtiroslar ko’p hollarda jamiyat va davlat taraqqiyoti uchun xizmat qiluvchi axloqiylik va huquqiylik tamoyillarini pisand qilmasdan uni buzishga harakat qiladi.Gegel fikricha, insoniyat tomonidan yaratilgan sivilizatsi- yalarni vayronaga aylantirilishida Xudo aybdor emas, balki in- sonlarning ehtiroslarga chuqur berilishi natijasida shunday bo’lgan. Faylasuf umumiy va mavhum tushunchalar bo’lgan tar- tib, maqsad, taqdirni ruhning tabiati va g‘oyasi deb bildi. Uning fikricha, tartib, mavjud bo’lish rejasi, qonun - yashirin mohiyat bo’lib, subyektiv ongda mavjuddir. Ular faqat o’zi uchun mavjud- lik bo’lib, bu shunchaki imkoniyat yoki potensialdir. Imkoniyatni harakatga keltiruvchi kuch - iroda bo’lib, u keng ma’noda inson faoliyatidir. “Faqat ana shu faoliyat orqali g’oya ham, umuman mavhum xususiyatlar ham amalga oshadi, ularni harakatga kel- tiruvchi va harakatlantiruvchi kuch insonning ehtiyoji, instinkti, mayl va ishtiyoqidir”197.

222



Shunday qilib, Gegel insoniy ehtiros tushunchasiga kamroq axloqiy va ko’proq yomon jihat sifatida qaradi. U ehtirosning in- sonda kamroq aks etishi tarafdori bo’ldi. “Gegel biladiki, insonni ehtiroslar, ta’sirlar va hissiyotlar yengadi”198. Uningcha, ehtiros shunday bir kuchki, u inson irodasini obyektga emas subyektga yo‘naltiradi.

198 Гуревич П.С.”Тема человека в философском наследии гегеля” 
Философский журнал 2018. Т. 11. № 2. -С. 78.
199 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 38.
200 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 38.

Shuningdek, Gegel iroda va aqlning o‘ziga xosligini ifoda etuvchi “xarakter” tushunchasiga ham to‘xtaldi. Xarakter insoniy irodaning faqat shaxsiy manfaatlarga xizmat qilish bilan cheklanib qolmasdan, jamiyat uchun foydali Ьo‘lgan ishlarni amalga oshirishda turtki vazifasini bajaradi. Gegel bu yerda xarakter tushunchasini insoniy ehtiroslarni, aqliy jihatdan nazoratga olish nuqtayi nazaridan ishlatadi deyishimiz mumkin.Gegel ruhning o‘z g‘oyasiga erishishidagi vositalar sifatida - ishtiyoq, ehtiros, iroda, xarakter va boshqa tushunchalarni qo‘llar ekan, ular bevosita inson bilan bog‘liqdir. Ular insonsiz hech qachon voqelikka aylana olmaydi. Lekin ruhning uchinchi muhim jihatini tashkil etuvchi shakllari qaysilar degan masala bizga ancha qiziqarlidir. Chunki mana shu uchinchi jihat Gegelning inson muammosiga yondashuvini ochib beradi deyishimiz mumkin.Mutafakkir o‘zi uchun quyidagi savolni qo‘yadi: “mening e’tiqodim nimadan iborat, mening ehtirosimning obyekti nima, u haqiqiy, mazmunli xususiyatga egami?”199 - uning savoliga quyidagicha javob berish mumkin. Gegel ehtiroslarining obyek- ti davlatdir. Konstitutsiyaviy huquqiy davlat uning e’tiqodining asosidir. Gegel davlat institutiga nazar tashlar ekan “davlat o‘z fuqarolarining shaxsiy manfaatlari bilan bir bo‘lsa, ichki qudratli bo‘ladi va yaxshi tashkil topgan hisoblanadi”200 degan xulosaga keladi.

223



Inson baxt-u iqboli bevosita davlatning kelajagi va kuch qud- rati bilan bog’liq. Gegel davlatning kelajagi yo’lida ko’plab ijtimoiy tuzilmalar, institutlar, siyosiy tashkilotlar tashkil topishi va ular davlat bilan birga bo’lishi kerakligini, shuningdek, ularni harakat- ga keltiruvchi kuch ongli inson ekanligini ta’kidlab o’tadi. Lekin bunday holatga o’zciro qarama-qarshiliklarsiz, ziddiyatlarsiz eri- shib bo‘lmasligini u juda yaxshi anglaydi. U davlatning ana shun- day uyg‘un holatga erishuvi “uning yuksak fazilati, kuch-qudrati va gullab-yashnashi davrini belgilaydi”201 - deb aytib o’tadi.

201 Hegel G.W.F. The Philosophy of History, // With Prefaces by Charles Hegel and 
the Translator, J. Sibree, M.A.Kitchener 2001. -P. 39.
202 Demet Konur Salih Toprak “Hegel’in insan Anlayi§i” Etu, Sosyal Bilimler Ens­
titusu Dergisi, I/2, Temmuz 2016, -S.122.

Gegel murakkab falsafiy tizim yaratuvchisi sifatida, uch di- alektik tuzilmani o’z falsafasining usuli sifatida belgilab berdi. Bu uchlik orqali Gegelni o’qir ekanmiz ruh va davlat tushunchalari- ga eng ko’p duch kelamiz. Albatta, ularni bog’lovchi ko’prik vazi- fasini bajaruvchi tushuncha bu insondir. U ongli mavjudot sifati- da Gegel tizimining asosida yotadi. Inson aqlli mavjudot bo’lgani bois, ma’lumotlarni tafakkur qilishga qodirdir. “Gegelning fikri- cha, bu boshqa o’zliklarga duch kelish jarayoni yaxlit tarzda ko’rib chiqilishi va tekshirilishi kerak bo’lgan jarayondir”202.Gegel inson tushunchasini tarixning siklik jarayonida uning boshqa obyektlar bilan munosabati nuqtayi nazaridan tekshi- radi. Bu munosabatlarda inson tashqi dunyo va boshqa bilan birlashuvchi borliq sifatida amalga oshiriladi. Bir tomondan subyekt bilan, ya’ni o’zi bilan, ikkinchi tomondan esa obyekt va undan tashqaridagi hamma narsa bilan. Gegeldagi inson borlig’i haqida so’z yuritilganda, uni tashqi olam ongi bilan uyg’unlashib ketganini ko’ramiz, chunki falsafiy borliq bilan uyg’unlashgan inson borlig’i o’z-o’zini anglab yetgan bo’ladi. O’z-o’zini anglash yo’lidagi birinchi qadam boshqa ikkinchisi oldida o’z mavjud- ligini ko’rsatishdir. Bu holat bizni yana “Ruh fenomenologiyasi” asarida keltirilgan “qul va xo’jayin” dialektikasiga yetaklaydi. “Gegel “qul va xo’jayin” o’rtasidagi munosabatni, Xudo va in­
224



son o’rtasidagi munosabatga o’xshatadi”203. Faylasufga ko’ra, insonning haqiqiy mavjudligi uning harakatidir. Dindor odam xudodan qo’rqadi, sababi esa o’limdir. Shu boisdan u xudoning quliga aylanib, o’zi xohlaganicha harakat qila olmaydi. Bu yerda dindor va qulning harakatida farq mavjuddir. Dindor o’z harakat- lari bilan, o’zini qul kabi ozod qilishni emas balki, oxirat saodati- ni ko’zlaydi. Qul esa oxirat saodatini o’z qilmishidan emas, balki, ilohiy inoyatdan topadi.

203 Demet Konur Salih Toprak “Hegel’in insan Anlayi§i” Etu, Sosyal Bilimler Ens- 
titusu Dergisi, I/2, Temmuz 2016, -S.125.
204 https://www.elibrary.ru/item.asp?id=24017601

Gegeldagi qul va dindorning mavjud hayotdagi imkoniyatlari- ga nazar solsak, qulning bu dunyodagi hayotni anglab yetishdagi imkoniyati kengroqdir. Qul o’zida erkinlikka erishish g’oyasini ko’tarib yuradi. Bu unga ko’proq mehnat qilish, o’z ustida ishlash va shu orqali o’zini o’zgartirishga olib keladi. Bu o’zgarish birinchi navbatda uning real hayotda o’zligini anglab yetishidir. Dindorning hayoti esa, qul hayotining aksidir, u o’zidagi qo’rquv tufayli, harakatdan o’zini tiyadi. Undagi harakatning kamligi esa, uning o’z-o’zini anglab yetishiga imkon bermaydi, natijada u mavjud reallikni o’zida to’liq his qila olmaydi va baxtsiz bo’ladi.Gegel o’zining qul haqidagi qarashlari orqali, qulning xo’jayin qolib, dindorga urush ochdi degan xulosaga kelmasligimiz kerak. Faylasuf bu yerda dindorning hayotga bo’lgan qarashini aqlga moslashtirish tarafdoridir. U xuddi qalban Xudo bilan bo’l, mavjud reallikni tan olgan holda harakat qil demoqchi bo’lganday bo’ladi. Gegelning bu qarashi, Sharqning zehnda tengsiz tasavvufiy vakili Bahouddin Naqshbandning “qo’ling mehnatda bo’lsin, ko’ngling Allohda bo’lsin” shioriga o’xshab ketadi.Gegel insoniyat tarixini kurashlar tarixi sifatida baholab, insonni ham ushbu kurashlarning natijasi deb bildi. Uning fikricha, tarixning boshlanishi insonning paydo bo’lishi bilan bog’liq. “Inson dunyoga kelar ekan, yo xo’jayin yoki quldir, bu ikkilik bor joyda inson bor”204 deya yozadi mutafakkir. Gegel uchun umumjahon tarixi - insonning amalga oshirgan ishlari, insonlar va tabiat o’rtasidagi munosabatlar, qul va 
225

https://www.elibrary.ru/item.asp?id=24017601


xo’jayinning o’zaro bir-biriga ta’siridir. Mutafakkirning “Ruh fenomenologiyasi”dagi insonga munosabati ham biz uchun muhimdir. Chunki, faylasufning barcha asarlarida yagona inson haqida so’z boradi. To’g’ri ushbu asar ong va ruhning rivojlanish bosqichlariga bag‘ishlangan bo’lishi mumkin. Lekin faylasuf “inson .... ruhdir”205 deb bejizga aytmagan.

205 Гегель Г. В. Ф. Философия религии. Т. 2. -М.: 1977. -С. 231.
206 Гуревич П.С.”Темачеловека в философском наследиигегеля” Философский 
журнал 2018. Т. 11. № 2. -С. 74.

Gegel qulning erkinlikka erishishini quyidagi bosqichlarda ifodalaydi, u stoitsizm, skeptitsizm va nasroniylik bosqichlarini bosib o’tib, o’lim va keyingi dunyo g’oyasini chetga surib, o’zini ozod qiladi. Bu jarayon davlatning shakllanishi va fuqaroning paydo bo’lishida o’z aksini topadi. Yuqoridagi mulohaza shuni ko’rsatadiki, qulning erkinlikka erishuvi o’z-o’zidan davlat va fuqaroga borib taqaladi. Bu Gegeldagi insonning murakkab ekanligidan dalolat beradi.Falsafiy antropolog P.S.Gurevich o’z maqolasida Gegel g’oyasidagi shaxs individ emas, balki davlatdir deb yozadi. Shuningdek, u Gegelning insonga yondashuviga o’ziga xos keskin fikrini quyidagicha bildirib o’tadi: “ shaxs unda o’ladi, uning oliy voqeligiga singib ketadi va davlat xizmatiga topshiriladi”206. Bu fikrlari hozirgi zamon nuqtayi nazaridan to’g’ri bo’lishi mumkin. Lekin faylasuf o’zining falsafiy ta’limotini o’zi yashagan davr ijtimoiy-siyosiy muhitidan kelib chiqib yaratdi va insonga ham shu davr ko’zi bilan qaradi. XVIII-XIX asrlarda nemis xalqi tarqoq holda hayot kechirardi, ushbu tarqoqlikka barham berishning yagona yo’li Gegelga ko’ra kuchli tartibga asoslangan davlat g’oyasi edi. Uningcha, yagona inson birlashmasdan, yoki davlat qurmasdan turib o’zida haqiqiy erkinlikni his qila olmaydi. Qachonki davlat mavjud bo’lsa, uning fuqarolari bo’lgan insonlar o’zlarida haqiqiy baxtni his qiladilar.Gegeldagi inson boshqa insonlar bilan shu qadar bog’langan- ki, jamiyatning barcha talablarini yolg’iz o’zi bajara olmagani uchun u nafaqat mehnat qiladi, balki mehnatni boshqalar bilan ham taqsimlaydi. Shunday jarayonlarni boshdan o’tkazgan in- 
226



sonda jamiyat haqidagi tasavvurlar shakllanadi. Ushbu jamoaviy hayot va mehnat tufayli, insonlarda “huquq” tushunchasiga eh- tiyoj paydo bo’ladi. Gegelning fikriga ko’ra, birlik umuminsoniy bilan identifikatsiyalashgandagina ozod bo’ladi. “Shaxslar o’z eh- tiyojlarini qondirish va istaklarini ro’yobga chiqarish uchun ana shu tamoyil va qoidalarga muvofiq harakat qilsalar, ikkinchi to- mondan, bu harakatlar orqali umuminsoniy tuzilmaning amalga oshishini ta’minlaydilar”207.

207 Hegel G.W.F. Tarihte Akil, ?ev. Onay Sozer, -S. 82.
208 Demet Konur,Salih Toprak “Hegel’in insan Anlayi^i” Etu, Sosyal Bilimler 
Enstitusu Dergisi, I/2, Temmuz 2016, -S.127.

Gegel shaxsning erkinligi davlat tomonidan yaratilgan qonunlarga bo’ysunish orqali mavjudligini ta’kidlab, qonunlar orqali ochib berilgan axloqiy hayotga oid belgilanishlarni shaxslarning burchlari sifatida keltirdi. Aynan ushbu burchlar erkinlikni amalga oshirish yo’lidir.“Davlat odamlarning hayotiga cheklovlar qo’yadigan odamlar yig’ini emas”208. Balki, davlat o’zi hukmronlik qiladigan makonda, barcha fuqarolarga yoki shaxslarga erkinlik beradi. Davlat tomonidan yaratilgan qonunlar, unda yashovchi odamlarning barcha ehtiyojlarini qondirishning qonuniy usullarini ko’rsatadi.Gegel ba’zi alohida shaxslarning subyektiv ehtiyojlari bilan bog’liq bo’lgan, o’z xohishiga ko’ra harakat qilish erkinligini cheklash tarafdoridir. Shunday shaxslar borki, ular o’zlarining subyektiv irodasini ro’yobga chiqarish uchun jamiyat va uning a’zolaridan o’z manfaatlari nuqtayi nazaridan foydalanmoqchi bo’ladi. Bunday shaxslarning harakati, ham jamiyat va uning a’zolariga, ham davlatga salbiy ta’sirini o’tkazadi. Faylasuf shunday alohida shaxslarga nisbatan erkinlikning cheklanishi kerakligi tarafdori bo’ldi.Gegel shaxs ongidagi mavhum erkinlik g’oyasini davlatda konkretlikka erishishini ta’kidlab, bu erkinlikning kafolati davlat qonunlari ekanligini e’tirof etadi. U qonunlarni xalq shakllantiradi, konstitutsiya esa xalq ruhiyatining ifodasidir, deydi. “Davlat o’zi hukmronlik qilgan makonda, boshqaruv uchun manba bo’lgan konstitutsiya o’z mazmunini ma’lum bir xalqdan 
227



oladi”209, bu shuni anglatadiki, xalqning asosini tashkil etuvchi insonlarning orzu-umidlari, ehtiyojlari, maqsadlari xalqning ruhini aks ettiradi. Ushbu xalq ruhi esa davlat tomonidan qabul qilinadigan qonunlarda o’z aksini topadi. Bu fikrlar insonning davlat bilan chambarchas bog’liq ekanini ko’rsatadi.

209 Demet Konur,Salih Toprak “Hegel’in insan Anlayi^i” Etu, Sosyal Bilimler 
Enstitusu Dergisi, I/2, Temmuz 2016, -S.127

Obyektiv ruh hisoblangan davlat huquqiy me’yorlar va qo- nunsiz harakat qila olmaydi. Qonunlar esa paydo bo’lishida inson harakatlari va tafakkuri natijasi bo’lgan xalq ruhining mahsuli sifatida namoyon bo’ladi. Gegel asri tom ma’noda tarix asridir. Tarix ongi rivojlangan bu asrda, Gegel o’zining falsafiy tizimini insoniyat tarixi ustiga qurdi. Biz Gegeldagi insonning o’z-o’zini anglash yo’lidagi tarixini o’rganar ekanmiz, ushbu tarixni doim o’zgarishda va rivojlanishda ekanini ko’ramiz.Asosiy xususiyati o’zgarish va rivojlanish bo’lgan umumjahon tarixining asosiy subyekti bo’lgan inson - o’z-o’zini anglaydigan mavjudot ekanligini aytishimiz mumkin. O’z-o’zini anglaydigan mavjudot sifatida inson o’zini to’liq anglashni maqsad qiladi, bu o’z hayotidan qoniqishning zaruriy shartidir. Agar inson komil- likka erisha olsa, insonning tarixi tugaydi, chunki u komillikka erishgan bo’ladi. O’zini tamomlagan va o’zligini to’liq anglagan kishi hikmat darajasiga yetgan bo’ladi. Falsafa insonni mutlaq bilim sari yetaklashini hisobga olsak, o’zini anglab yetgan odam o’zining chekli va o’limli ekanligini ham anglaydi. Insonning o’z-o’zini anglash yo’lidagi birinchi bosqichi o’limdan qo’rqish- dir. Gegeldagi ongli o’zini anglagan odam, o’zining intihosi o’lim ekanligini bilib, o’lim g’oyasini qabul qiladi va o’zining mutlaq ruh ekanini anglaydi. Shu sababdan ham u o’z fasafasi markazi- ga insonni qo’ydi. Ya’ni inson haqiqatdir. Gegel insonni anglash va bilish uchun uning tabiatini bilish zarurligini ko’ra oldi. Shu sababli, eng avvalo, insonning o’z-o’zini anglaydigan mavjudot sifatida rivojlanishi o’zidan shaxsni keltirib chiqaradi. Shaxslar esa boshqa alohida individlar bilan birgalikda jamiyat va dav- latni paydo qildi. Shunday qilib, inson Gegelning tarix falsafasi- 
228



da jamiyat va davlat bilan yaxlit holda o’z o’rnini topib shaxsga aylanib boradi.Feyerbaxning usuli shunga olib keldiki, dinni tushunishning kalitini inson tabiatidan, uning ehtiyojidan, xohishidan, manfaatidan, intilishlaridan qidirmoq kerak. Angropologiya dinning yashirin mazmunidir, deydi, faylasuf. U ikki sababga ega: 
birinchidan, insonda kechayotgan qo‘rquv, quvonch, muhabbat, his-hayajon kabi kechinmalar orqali din yuzaga keladi. Bunday psixologik kechinmalarsiz insonda dinga ehtiyoj tug‘ilmasdi. 
Ikkinchidan, dinning obyekti, uning shakllari xayolot (fantaziya) orqali yuzaga keladi. Bunday gnoseologik mohiyatsiz, inson xudo haqida tasavvurga ega bo‘lmasdi. Antropologiya, faylasuf fikriga ko’ra, shunday metodologik vositaki, uning yordamida biz dinning mohiyatini, xudoni to‘g‘ri tushuntira olamiz, tabiat haqida gapirar ekan, inson o’zining kelib chiqishi va mavjudligi uchun tabiat oldida qarzdordir. Inson tabiatning bir bo’lagi bo’lganligi uchun tabiatda va tabiat tufayli yashashi mumkin. Tabiat - insonni boquvchi ona. Tabiatning inson uchun bu ahamiyati tufayli tabiat dinning birinchi predmeti va birinchi xudosi bo’lgan. O’zining angropologik tamoyili orqali din tufayli insonning buzilgan xohishi, manfaati, ehtiyojlari namoyon bo’ladi. Bundan kelib chiqadiki, uning sirlari antropologiyadadir. Bunda insonni tabiiy-moddiy mavjudot deb tushunadi. Tabiat birlamchi, ong esa ikkilamchi. Feyerbaxning antropologik falsafasi mohiyati ana shunday. Garchi Feyerbax o’zini naturfaylasuf deb atamagan bo’lsa-da, uning falsafasi tabiatni tushunishdagi naturfalsafadir. Feyerbax din va g’ayriilmiy falsafani teologiyaning ratsional shakli deb, ularni qattiq tanqid ostiga oladi.Feyerbax Gegelning dialektik metodini yetarli baholay olma- ganligiga e’tiborni qaratishimiz lozim. Gegel falsafasini rad qilib, Feyerbax metafizik falsafaga qaytadi. Lekin XIX asr fanining yuqori darajada bo’lganligi, Gegel dialektikasiiing ta’siri natijasi- da uning falsafasi mexanistik xarakterga ega emas edi, unda ol- amni talqin qilishda ko’pgina dialektika elementlari bor edi.Feyerbax tabiatning doimiy harakatda bo’lishi va turli- tumanligi, ularning bir-biriga o’tib turishi, tabiatdagi si-at 

229



o‘zgarishlari, inkor qilish va ziddiyatlar haqida gapiradi. Falsafani teologiyadan ajratishning muhimligi, uning taraqqiy etishida tabiatshunoslikning ahamiyatini ta’kidlaydi, lekin materiya tushunchasining falsafiy kategoriya sifatidagi mazmunini tushunib yetish darajasiga ko‘tarila olmaydi. U dialektikaning tafakkur qilish metodi sifatidagi ahamiyatini tushuna olmadi.Feyerbax olamni bilish mumkinligi haqida gapiradi. Bilishda sezgilarning ahamiyatini yuksak baholaydi, sensualizm g‘oyala- rini ilmiy talqin qiladi. Shuning bilan birga u bilishning sezgilar- dan iborat emasligini, unda mantiqiy tafakkur roli katta ekan- ligini ko‘rsatib o‘tadi. Feyerbax, tabiat kitobini sezgilarimiz bilan o‘qiymiz, lekin uni sezgi organlarimiz yordamida tushunmaymiz, deydi. Feyerbax obyektiv reallikni bilish jarayonini e’tirof etish- ni izchillik bilan olib bordi. Haqiqiy borliq o‘zining hissiy bilish qobiliyatiga bog‘liq. Bu bizning sezgi a’zolarimizga ta’sir etuv- chi bilish obyektlari - hissiy qabul qilish, sezish, his etish orqa- li amalga oshadi. Uning ta’kidlashicha, faqat shunday tafakkur realdir, obyektivdirki, qachonki u his etish orqali amalga oshsa, faqat shunday holatdagina tafakkur obyektiv haqiqatni ochib berishga qodir bo‘la oladi. Hissiy qabul qilishdan voz kechishda, spekulyativ falsafaning xatolikka yo‘l qo‘yishining sababi, tafak- kurda deydi, Feyerbax.Tafakkurning hissiyotdan butunlay uzilishi obyektiv bilish predmetini yo‘qqa chiqaradi. Dunyo - deydi, u faqat ochiq boshga ochiq, hissiyot esa faqat boshning teshikchalari hisoblanadi. Hissiy bilishni u bilishning asosi va haqiqatning mezoni deb tajriba darajasiga ko‘taradi. Shu yo‘sinda tafakkurning tajriba bilan doimo aloqadorlikda bo‘lishini zaruriy hol deb biladi. Uning fikricha, hissiy bilish o’zining to’liq rivojida ratsional bilimga o‘tadi. “Universal hissiyot bu idrokdir”. Feyerbax Gegel ratsionalizmining mazmunini rad etdi-yu, shuning bilan birga undagi ratsional mag‘zini ko‘ra olmadi, ya’ni uning ta’limotidagi dialektik metodni inkor etdi. Mavhumlik muammosini Feyerbax faqat adashish muammosi deb bildi. Feyerbax tafakkurni hissiyotdan ajratib qo‘ydi.
230



Tarixni tushunishda idealist bo‘lib qoldi. Feyerbax amali- yotning bilish jarayonidagi ahamiyatini tushunib yetmaydi. Dinga qarshi kurashni Feyerbax o‘zining asosiy vazifasi deb hi- soblagan. U xudo va dinning qandaydir sirli, g‘ayritabiiy ekanligi haqidagi tasavvurlarni izchil tanqid qiladi. U dinning g‘ayri-ta- biiy mazmuni yo‘qligini ta’kidlaydi. Xudo tushunchasi bu inson mohiyatini begonalashtirib va fantastik buzib tushunishdir. Fe- yerbax insonning asl ijtimoiy mohiyatini ochib bera olmaganligi sababli, uning falsafasi doirasida inson tabiatning mavhum mav- judoti bo‘lib qoldi va shuning uchun ham u dinning mohiyatini tugal Yoritib bera olmadi, uni tanqid qilishda mavhumlikdan qutula olmadi. Uning dinida inson o‘z xohishlarini ilohiylashtira- di, din real hayotda amalga oshirish mumkin bo‘lmagan insoniy xohish va ehtiyojlarning fantastik xayoliy tarzda qondirilishidir, degan fikri ahamiyatga egadir. U diniy fantaziyalar bu ehtiyojlar- ni haqiqiy qondirish uchun to‘siqdir; ularni faqat kishilarning yerdagi faoliyati asosida qondirish mumkin, deb to‘g‘ri aytadi. Lekin Feyerbax mazkur fikrlardan to’g’ri xulosalar keltirib chiqa- ra olmaydi. U ongni isloh qilishga, insonning xudoga bo‘lgan mu- habbati o’rniga insonning insonga bo’lgan muhabbatini targ’ib qiluvchi Yangi dinni yaratishga da’vat qilish bilan chegaralanadi.Feyerbax yangi dinni, ya’ni muhabbat dinini yaratishni o’z oldiga maqsad qilib qo’ydi. Bunday din jamiyatda axloq rolini o’ynashi mumkin, degan xulosaga keladi. An’anaviy diniy ishonch, e’tiqod endilikda insonlarning bir-birlariga bo’lgan haqiqiy muhabbatini amalga oshira olmaydi. Bu umid qiladigan muhabbat emas, chunki unda dinga ishonmovchilarga nisbatan nafrat ko’zi bilan qarashga undaydi va ularga qarshi xudoning la’natini yog’diradi. Yangi din esa xudoga nisbatan mutaassiblik e’tiqodidan qutqarishi kerak, insonni insonga mehr-oqibatli qilib, faqat inson inson uchun xudoga aylanishi kerak, degan fikrni olg’a surdi. Faylasufning fikricha, muhabbat xudbinlik emas, balki uning o’zi insonni xudbinlikdan ozod etadi. Xudbinlik insonni barcha narsalarga nisbatan loqaydlikka olib boradi, deydi mutafakkir. Xudbinlik faqat uning shaxsiy farovonligiga taalluqli narsa emas. Aksincha, muhabbat xudbinlikdan qutulishga va 
231



insonlarning ezgulikka intilishini yaratishga, insonni insonga nisbatan samimiy bo‘lishga olib keladi. Sevgi amalda boshqa kishi uchun o‘zidan kechish demakdir. Kimda-kim o‘zini boshqalar uchun fido qilsa, u haqiqiy muhabbatning egasi bo’ladi, deydi faylasuf.Muhabbat ong va tabiatning universal qonuniga aylanishiga faylasuf umidvor edi. Chunki nafrat - bu hamma narsani buzu- vchi va parchalovchi quroldir. Muhabbat esa yaratilish qurolidir. U ijtimoiy hayotning muhim tamoyiliga aylanishi kerak. Muhab- bat barcha ijtimoiy aloqalarga butunlay singib ketishi kerak, ya’ni bolalar va ota-onalar, erkak va ayol, ijtimoiy guruhlarni bog‘lov- chi muhim ijtimoiy vositaga aylanmog‘i lozim. Muhabbat, ayniq- sa, ayollarga nisbatan alohida ahamiyatga ega. Ayolni sevmagan inson, umuman, insonni sevmaydi, deydi, faylasuf. Faylasufning muhabbat haqidagi fikri o’zining soddadilligi va xayoliyligiga qaramay, o‘zida insonparvarlik g‘oyasini shakllantirishga asos yaratadi. Unda “inson inson uchun” tamoyili barcha insoniyat- ning birligi va hamkorligi g‘oyasini ifodalaydi. Faylasuf “Mening birdan-bir insonlarga ma’naviy talabim, hech kim hech qachon hech kimga yovuzlik qilmasin”, deyman, deb yozadi. Bunday din- ni yaratishni u ijtimoiy adolatga erishishga tomon tashlangan muhim qadam deb hisoblaydi. Bu bilan Feyerbax ijtimoiy muam- molarni hal qilishning haqiqiy yo‘lidan chetga chiqib ketadi.Insonni moddiy tabiat mavjudoti deb tushunishga asoslan- gan holda Feyerbax barcha kishilarning baxtli bo‘lishi uchun teng huquqli tamoyilni ilgari suradi. Baxt-saodat, adolat inson- ning moddiy, hissiy ehtiyojlarini qondirilishida namoyon bo‘la- di. Sezgilar ovozi bu axloqdagi birinchi kategorik imperativdir, deb ta’kidlaydi Feyerbax. Hissiy lazzatlanish va emotsional qoni- qishni e’tirof etmagan inson axloqiy fazilatlardan yiroqdir. Fe- yerbaxning axloqiy ta’limoti, mutafakkirning falsafiy qarashla- rida muhim o‘rin egallaydi. Uning axloqiy ta’limoti evdemonistik (inson hayotining maqsadi - baxt) xarakterda bo‘lib, “Men” va “Sen” birligini, shaxsiy va umumiy manfaatlarning mushtarakli- gini taqozo etadi. Faylasuf birinchi o‘ringa insonni antropologik 
232



ma’noda tushunishga da’vat etadi. Uning uchun eng muhimi o‘za- ro individual munosabatdir. Baxtga intilishni faylasuf inson iroda kuchining harakatida ko‘radi. U esa o‘z navbatida ongning zaru- riyati nuqtayi nazaridan ma’naviy burchni yuzaga keltiradi. Bu intilish amalda xudbinlik hissiyoti emas, chunki boshqalar bilan birlashmasdan turib, haqiqiy baxt-saodatga erishib bo‘lmaydi. Chunki inson o‘z baxtiga o‘zganing baxti orqali erishadi. Shuning uchun ham Feyerbax kishining kishiga muhabbati Men va Sen o‘rtasidagi shunday munosabatki, unda kishilarning o‘rtasidagi teng huquqlikning qondirilishi va dialektik ifodalanishiga eri- shiladi, deb tasvirlayli. U o‘zining muhabbat haqidagi ta’limotiga mos ravishda Feyerbax aql egoizmi konsepsiyasini ilgari sura- di. Unga muvofiq shaxs manfaatlarining haqiqiy qondirilishiga Shunda erishishi mumkinki, qachonki uning xatti-harakatlari boshqalarning va hatto ko‘pchilikning o‘z baxtiga erishishga real imkoniyat yaratib bersa bunday pozitsiya axloqqa zid deb qa- raladigan individualistik egoizmga qarshi turadi. Feyerbaxning mulohazalarida axloq-odob muammolariga ilmiy materialistik yondashish kurtaklari mavjud. Axloqni talqin qilishda nemis faylasufi mavhum, tarixdan chetda turgan tabiiy insondan kelib chiqadi. Unda axloq muammolariga aniq ijtimoiy-tarixiy yon- dashish sezilmaydi. U iqtisodiy munosabatlarning axloqiy me’- yorlari va tasavvurlarining shakllanishidagi ahamiyatini inkor qiladi.Feyerbaxning axloqiy qarashlari uning demokratik, mavhum gumanistik nuqtayi nazarini ifoda qiladi. Lekin ular ijtimoiy munosabatlarni, shu jumladan, axloqiy munosabatlarni ilmiy tushunishga haqiqiy yo‘lni ochib bera olmaydi. Faylasuf ijodida, ayniqsa, uchta mavzu yaxshi ishlab chiqilgan. Birinchisi, tabiat bamisoli ibtido va inson dunyosining ibtidosidir, degan fikr. 
Ikkinchisi, dinning ruhiy ildizi masalasiga doir mulohazalar. 
Uchinchisi, muhabbat mavzuyini axloqiy tamoyil sifatida talqin etishdir. Bu mavzular bo‘yicha mulohazalar qiziqarli va shak-shubhasiz, yangicha yondashishning namunasidir. Lekin faylasuf o’zi ilgari surgan muhim falsafiy muammolarni 

233



rivojlantira olmadi. Chunki u hayotining katta qismini qishloqda o‘tkazganligi sababli faol ilmiy va ijtimoiy faoliyatdan chetda qolgan edi. Gegeldan farqli o‘laroq u ijtimoiy hayot va jahon tarixi taraqqiyoti haqida fundamental ta’limot yarata olmadi.Feyerbaxning jamiyatga va davlatga bo‘lgan qarashlarida biryoqlamalikka yo‘l qo‘yganligi sezilib turadi. Shak-shubhasiz, faylasufning jamiyat va davlat to‘g‘risidagi ta’limotining noizchil bo‘lishining sababi tabiatga bo‘lgan qarashlarini jamiyatga tatbiq eta olmaganligidadir. Uning antropologik falsafasi faqat tabiat- ning o‘zini ichiga sig‘dira olgan, xolos. Uning antropologizmi ijti- moiy ongning paydo bo‘lishi va o‘zgarishi sabablarini, rivojlani- shini jamiyatdan emas, aksincha, tabiatdan izladi hamda ijtimoiy borliq tabiatga nisbatan ikkilamchi, degan xulosaga keladi. Lekin shuni ta’kidlash lozimki, u jamiyatni g‘ayritabiiy tushunishdan yiroq bo‘lgan. U din insonlarning hayotiga va g‘oyasiga zid, siyo- siy erkiga qarshi narsa, deb bildi. Jamiyat va jamiyat a’zolarini xudo yaratgan emas, aksincha, xudoni, dinni insonlarning o‘zlari yaratgan, deydi. Din inson mohiyatini konkret insondan ajratib, ilohiylashtirgan, degan fikrga keladi faylasuf.Tabiatdan tashqarida hech qanday g‘ayritabiiy kuchlar yo‘q. Xudo va din kishilarning xayoliy mahsulidir. Biroq shuni aytmoq lozimki, Feyerbax umrining oxirigacha izchil dahriy bo‘lib qolgan emas, chunki u dinning moddiy sababi va sinfiy ildizini ochib bera olmadi. Uning dinga bo‘lgan noizchilligini yana shunda ko‘rish mumkinki, u dinni mutlaqo tugatish tarafdori bo‘lmagan, balki mavjud an’anaviy din o‘rniga yangi dunyoviy, muhabbat dinini, ya’ni insonlarni bir-biriga og‘a-inidek, opa-singildek muhabbatli bo’lib yashashga da’vat etuvchi din haqida fikr-mulohaza yurit- gan. Faylasuf xayol qilayotgan dinda xudo emas, aksincha, inson hukmronlik rolini o‘ynamog‘i lozim. Yangi din insonlar o‘rtasi- da axloq-olobni mustahkamlashga qaratilishi falsafiy ta’limot bo‘lmog‘i zarur. Taajjubli joyi shundaki, Feyerbax xudoni inkor etgan holda, dinni saqlab qolishga harakat qildi. Dinni e’tirof etish, bu demak, xudoni e’tirof etish bilan barobardir.Faylasufning diniy va ijtimoiy qarashlari uning axloqiy qa- rashlari bilan chambarchas bog‘liqdir. Faylasufning tarix falsafa- 
234



si axloq-odob, jamiyat haqidagi tasavvurlari bilan chambarchas bog‘liqdir. Garchand faylasuf o‘z axloqiy ta’limotini inson bilan chambarchas bog‘lagan bo‘lsa ham, lekin u tasavvur qilgan in­son konkret inson bo‘lmay, aksincha jamiyatdan, ijtimoiy ha- yotdan uzilgan, yana mavhumlashgan, o‘zini o‘zi tanimaydigan inson sifatida gavdalanadi. Faylasufning fikricha, kishilarning baxt-saodatga intilishi axloq ilmining asosini tashkil etadi. Ax- loqning asosiy vazifasi kishilar o‘rtasida, oilada, ayol bilan er- kak o‘rtasidagi jinsiy aloqalar asosida yaqqol ifoda etiladigan, baxtga intilishlarini o‘zaro bir-biri bilan bog‘lashdan, murosaga keltirishdan iboratdir. Erkak va ayol o‘rtasidagi jinsiy, axloqiy aloqalar barcha munosabatlar asosini tashkil etadi. Faylasuf ax- loq-odob munosabatlarini jamiyatdagi konkret iqtisodiy va ijti- moiy qatlamlari o‘rtasidagi munosabatlarda ko‘rmay, mavhum bir ma’noda tushungan. Faylasufning asl maqsadi, niyati, axloq vositasi bilan jamiyatdagi barcha mavjud sinf va ijtimoiy taba- qalar o‘rtasilagi qarama-qarshiliklarni kelishtirishdan, bartaraf etishdan iborat edi. Uning ta’limoticha, jamiyat negizida din va diniy axloqiy munosabatlar yotadi.Feyerbaxning ta’kidlashicha, jamiyat tarixi dinlarning o‘zaro almashinuvi tarixidan iboratdir. Faylasufning asosiy kamchiligi va xatosi ijtimoiy hayotdan uzilib, chekka bir qishloqda yashab, jamiyatda yuz berayotgan inqilobiy o‘zgarishlar, fanda sodir bo’lgan yirik kashfiyotlar (energiyaning saklanishi va o’zgarish qonuni, Darvinning evolyutsion nazariyasi, hujayraning kashf etilishi)dan bexabar qolganligi sabablidir. Faylasuf o‘z faoliyati jarayonida naturfalsafa bilan cheklanib, ijtimoiy hayotdan, ij- timoiy fanlar taraqqiyotidan ajralib qolgan edi. Uning ijtimoiy hayotni talqin etishdagi ojizligining sabablaridan biri bu Angli- yada yuz bergan siyosiy, iqtisodiy o‘zgarishlar, Fransiyadagi sot- sial utopistlarning nazariyalari bilan yaqindan tanish bo‘lmagan- ligidandir.Jamiyat tarixi XIX asr nemis falsafasida inson faoliyatining maydoniga aylangan edi. Shuningdek, yaxlit va qonuniy jara- yon davrlar holatining va kishilar o‘rtasidagi munosabatlarn- ing o‘zgarishiga olib keldi. XIX asr nemis falsafasi o‘z davriga 
235



nisbatan dunyoni chuqur va keng tushuntira oldi. Keyinchalik nemis faylasuflari boshlab bergan ishni boshqa mutafakkirlar davom ettirdilar.XIX asr nemis falsafasi falsafiy fikrlarning rivojlanishida muhim rol o‘ynadi, deyishga haqlimiz. Birinchidan, unda dia- lektika taraqqiyot nazariyasi va falsafiy tafakkur uslubi sifatida ishlab chiqildi. Ikkinchidan, ruhiy jarayonlar turli jamiyat hayo- tida va umuman tarixiy jarayonda faol omil ekanligi falsafiy kon- sepsiya darajasida shakllandi. Uchinchidan, insonning bilish jarayonida, ijtimoiy subyekt ekanligi haqida Yangi ta’limot yuza- ga keldi. Davrlar holati, insonlar o‘rtasidagi munosabatlarninn o‘zgarishi bir butun va qonuniy jarayon sifatida namoyon bo‘ldi. Nemis falsafasi o‘z davriga nisbatan olamni chuqur va har to- monlama tushuntira oldi. Feyerbax qarashlari nemis klassik fal- safasida naturfalsafiy g’oyalarni tarqatishga, falsafiy fikrni yangi sifat bosqichiga ko‘tarishga xizmat qildi.
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar:1. XVII asr ratsionalistik metafizikasida matematik metodlar asosida falsafani aniq fan sifatida yaratishga urinishlar.2. “Birlamchi” va “ikkilamchi” sifatlar aloqasi masalasining keng muhokama qilinishi.3. Falsafiy va xususiy-ilmiy bilimlarning chegaralanishi.4. Nima uchun nemis klassik falsafasi deyiladi?5. Falsafa tarixida nemis klassik falsafasining ahamiyati qanday?6. Aprior, apasterior tushunchalariga ta’rif bering.7. Gegel uslubi bilan tizimi o‘rtasida qanday ziddiyat bor?8. Lyudvig Feyerbax nima uchun Gegel falsafasini tanqid qildi?

236



10-mavzu. Noklassik falsafa. Inson falsafasi rivojining 
ziddiyatlari va yo‘nalishlari

Reja:1. Hozirgi zamon G‘arbiy Yevropada inson falsafasini qo‘yilishi.2. Ratsionalizmda inson haqidagi ta’limotlarning o‘ziga xos xususiyatlari va maktablari.3. Inson biologik tuzilma. Irratsionalizmda inson talqini.4. Inson qalbi koinot. Iroda masalasi. Ekzistensiya.
Tayanch iboralar: inson biologik tuzilma, irratsionalizm, 

ratsionalizm, ekzistensiya, ruhiy rivojlanish davrlari, “hokimiyatga 
bo‘lgan erk”, abadiy qaytish, hukmronlik irodasi, nigilizm, 
dekodans.Falsafa tarixida XIX-XX asr alohida o’rin tutadi. Bu davr falsafasi g’oyat murakkab va xilma-xil fikrlarga boy bo’lib, turlicha maktablar va qarashlarni o‘z ichiga oladi. Bu davrda insonlar hayotida, fan taraqqiyotida, ijtimoiy-iqtisodiy va siyosiy hayotda misli ko‘rilmagan tarixiy voqealar bo‘ldi. Bular barchasi insonning dunyoga bo‘lgan munosabatini o‘zgartirib, dunyoni yangicha chuqurroq o‘rganish va bilimni hayotga tatbiq qilishga undadi. Ayni vaqtda insonning tutgan o‘rnini, mohiyatini, o‘zligini va ichki dunyosini to‘laroq o‘rganishga imkon yaratildi. Tabiatshunoslik rivoji shunchalik ilgarilab ketdiki, mikro va makrodunyoni tadqiq qilish, kosmosga odam uchirish kabi masalalar insonni hayratga solarli darajaga yetdi. Shu bilan birga tabiatshunoslikning rivoji yangi-yangi muammolarni ham keltirib chiqardi. Bular ichida inson muammosi, xususan, uning ichki dunyosi, borlig’i, mohiyati va uning falsafiy tahlili kabi masalalar dolzarbligi bilan faylasuflar diqqat-e’tiborini jalb qilmoqda.Ma’lumki, Gegel va uning Marks tomonidan qayta ishlangan ta’limoti XIX asr falsafiy tafakkuri rivojida alohida ahamiyatga ega bo’ldi. Biroq bu ta’limot sovetlar davrida mutlaqlashtirildi, barcha fanlar va amaliyotning yagona metodologik asosi 

237



sifatida talqin qilindi. Falsafa tarixi materializm bilan idealizm o‘rtasidagi kurash deb qaraldi. Hodisalarni tushuntirishda sinfiylik, partiyaviylik, mafkuraviylik bosh mezon qilib olindi.XIX-XX asr G’arb falsafasi boshqa yo’ldan ketdi. Bir tomondan, falsafadagi borliq, ong, bilish, tarix falsafasi kabi an’anaviy masalalarga o‘zgartirish kiritib, ularni yangicha tahlil qildi. Ikkinchidan, marksistik falsafaga o‘z munosabatini bildirib, bu falsafa yangi davrda ro‘y berayotgan o‘zgarishlarni izohlashga ojizlik qilayotganini ko‘rsatdi.Shuning uchun XIX-XX asr G’arb faylasuflari shu vaqtgacha falsafada kam e’tibor berilgan yoki butunlay ishlanmagan masalalarni falsafiy bahs-munozara maydoniga olib chiqdilar. Shunday qilib, XIX asrning o‘rtalaridan boshlab noan’anaviy (noklassik) yo’nalishdagi bir qancha falsafiy oqimlar yuzaga kela boshladi. Ularning vakillari ijtimoiy taraqqiyot, inson aqli bilan bog‘liq masalalarni qayta ko‘rib chiqibgina qolmasdan, jamiyatdagi ma’naviy bo‘hrondan qutulish choralarini qidirdilar. Dunyoning turli-tuman va rang-barangligi, inson ma’naviy hayotining ichki qonuniyatlarini, hayot mazmuni, inson va uning mohiyati, yashashning ma’nosi, inson ruhiyatining tahlili, falsafiy tafakkurning o’ziga xosligi, falsafada yangi uslub, inson faoliyatini ijobiy tomonga yo‘naltirish kabi muammolarga alohida e’tibor berdilar. XIX asr falsafasida inson, insoniylik va insoniyat, insonning ichki va tashqi dunyosi, bilish jarayonining yangi qirralari kabi masalalarga keng o’rin berildi. Falsafiy ijodiyotda bo‘lgan erkinlik, qo‘llangan demokratik tamoyillar, plyuralizm tamoyili turli g‘oyaviy ilmiy qarashlar bilan boyitildi. Bu davrda bir qancha falsafiy oqimlar vujudga keldi.Jamiyat taraqqiyoti muammolari ham ularning diqqat mar- kazida turdi. Bu falsafiy ta’limotlarda ham hozirgi paytdagi mu- rakkab muammolar bilan bir qatorda an’anaviy muammolarni ham muayyan nuqtayi nazardan yoritishga harakat qilinadi. Hozirgi murakkab sharoitda avvalgidek ko‘r-ko‘rona bizga yoqmagan yoki biz tushunmagan oqimlarga “zararli” degan yorliq bermasdan, ularni xolis nuqtayi nazardan o‘rgansak foydadan holi bo‘lmas. Chunki har qanday hodisada bir-biriga 
238



zid tomonlar bo‘lgani sababli ushbu noklassik ta’limotlar ham “sof” salbiy hodisa bo‘lib qololmaydi. Masalan, markscha falsafa vakillari e’tiboridan chetda turgan noratsionallik muammolarini ishlab chiqishda neofreydizmning xizmatlari katta. Xuddi shu oqim namoyandalarining insonda ko‘pincha uchrab turuvchi psixik kasalliklarning, anglanmagan xatti-harakatlarining sabablarini tushuntirishda tegishli xulosani chiqarib olsin.Mana, misol uchun Freydning nazariy qarashlari, pragma- tizm va ekzistensializm g‘oyalari, Berdyayev va boshqalarning falsafasidan o‘rgansak, foydadan xoli bo‘lmaydi. Men g‘arb falsa- fasida ham barcha muammolar yechilgan, demoqchi emasman. Biz ko‘p masalalarda G’arb faylasuflarining fikrlari bilan, ayniq- sa, individualizm, egoizm qarashlarini ilohiylashtirish bilan ke- lishmasligimiz mumkin. Lekin ularni hisobga olishimiz, kerak- lisini e’tirof, keraksizini inkor etishimiz zarur”.Uyg‘onish davridan XIX asrning birinchi yarmigacha bo‘lgan davrda yanada ma’naviy yuksalish davom etdi. Bu davr falsafiy qarashlarida tabiat, jamiyat va insonga turli jihatdan falsafiy yon- dashishning o‘ziga xos tamoyillari, ideallari va madaniy qadriyat- larini ishlab chiqilishi o‘ziga xos holda nihoyasiga yetkazildi. Juda ko'pchilik adabiyotlar bu davr falsafiy yo'nalishlarini ham klassik falsafa deb atashadi. An’anaviy va noan’anaviy falsafaning farqi, eng avvalo, aql (intellekt) muammosida ko'rinadi. Bu tasodifiy emas. Chunki aql muammosi yangi davr falsafasining markazi- da turadi. Yangi davr faylasuflari tafakkurni juda keng ma’no- da tushunishgan va tabiat, jamiyat va insonning faoliyati ular- ga xos bo'lgan tafakkur bilan bog'langan. XIX-XX asrlar klassik falsafasida “individual ong” bilan bir qatorda “individuallikdan tashqari ong” sifatida amal qiluvchi inson ma’naviy madaniyati doirasidagi turli g‘oyalar, tushunchalar, g‘oyalar, ideallar, norma- lar, qadriyatlar tahliliga va undan tashqaridagi ma’naviy faoli- yat shakllari yordamida insonning dunyoni o‘zlashtirishi, ya’ni fikrda dunyoning “ikkilanishi” jarayonidir. Xuddi shu narsa “ilo- hiy” tafakkur haqidagi teologik, idealistik yo‘nalishlarining qan- daydir absolyut ruh, oliy aqlning dunyo taraqqiyotini boshqari- shi haqidagi qarashlariga asos bo‘lgan.
239



Kantdan Gegelgacha bo’lgan yo‘l - bu insonning tanqidiy baholovchilik qobiliyati sifatida tushunilgan oliy aqlning gegelcha “ilohiy” aql aqidasiga o‘rin bo‘shatib berishi yo‘lidir. Bu davrda fanning taraqqiyoti hamda aqlning takomillashib borishiga ishonch hukmron bo‘lgan. Shuning uchun klassik falsafada, nafaqat dunyo, bilish, uning usullari haqidagi, balki xudo, ishonch va diniy muammolar ham ratsionalistik ruhda talqin qilingan. Qisqasi, klassik falsafa namoyandalari umumiylik haqidagi nazariy fikrlar bir butun borliq inson va uning umumiy mohiyati, jamiyat bilishning metodlari va uning umumahamiyatli tamoyillari, barcha davrlar va barcha kishilar uchun umumiy ahamiyatga ega bo‘lgan axloq normalari va hakozolar haqida munozara yuritishgan. Alohidalik, konkretlik haqidagi, masalan, alohida, konkret kishilar, ularning erkinligi, huquqlari, fikrlari, iztiroblari haqidagi masalalar, umuman inson, uning mohiyati haqidagi masalaga bo‘ysindirilgan edi. Xullas, XIX asrning o‘rtalarigacha ratsionalizm ruhi hukmron bo‘lgan klassik yo’nalishlar barcha falsafiy yo’nalishlarning belgilovchisi edi.XIX asrning 40-50 yillaridan boshlab noklassik falsafiy yo‘nalishlar yuzaga kela boshladi. Bu, eng avvalo, K.Marks va F.Engelsning falsafiy nazariyasidir. Ular klassik falsafaning umumiy ratsionalistik yo‘nalishini, uning fan va taraqqiyotga ishonch ruhini rivojlantirish bilan birga dunyo, inson, aql, bilish, fan, jamiyat va ijtimoiy taraqqiyot haqida ta’limot yaratdilar.Shu bilan birga bu davrda boshqa noklassik yo‘nalishlar ham paydo bo’ldi. Ularga daniyalik S.Kerkegor, nemis faylasuflari F.Nitsshe, O.Shpengler va boshqalar kiradi. XIX-XX asrlardagi klassik falsafani himoya qiluvchi yangi yo‘nalishlar paydo bo‘ldi. Bularga XIX asrning 60-70 yillarida yuzaga kelgan neokantchilik, neogegelchilik va neotomizm (Foma Akvinskiy, lotinchalashtirilgan nomidan kelib chiqqan Tomas) kiradi.XIX-XX asr G‘arb falsafasi tushunchasiga mazkur davrda vujudga kelgan noklassik ta’limotlar kiradi. Shu davr mutafakkirlari klassik falsafasi asosiy-fundamental tushunchalarni tanqid ostiga oldilar, jumladan, “haqiqat”, “aql” kabi tushunchalarni, hattoki falsafani fan sifatidagi predmeti va 
240



vazifasini ham qaytadan ko‘rib chiqishni maqsad qilib qo‘ydilar. Shu davr faylasuflari “metafizika”ning umumiy, mavhum kategoriyalariga qarama-qarshi yakkalik, bevosita namoyonlik, yaqqollik tushunchalarini qo‘ydilar. Obyektiv dunyoning umumiy qonunlaridan “dalillarni”, “hayotni”, subyekt ongining hodisalarini tahlil qilishga o‘tdilar; ratsionalizmdan, gegelning mantiqiy ta’limotidan irratsionalizmga, mutafakkirning badiiy, diniy, mifologik intuitsiyasiga o‘z e’tiborini qaratdilar. Umumiy farovonlikka erishishda yakka manfaatni umumiy manfaatga bo’ysindirishda ma’rifiy axloqqa qarshi yakka individning erkinligi, huquqi va g‘ururini, sha’nini qo‘ydilar.
F.Nitsshe antropologiyasi. Nitsshening fikricha, inson­ning eng katta boyligi - bu uning ichki erkinligidir. Bunday ichki erkinlikdan kelib chiqqan holda, Nitsshening insonga hayrato- muz ta’sir ko'rsatuvchi barcha kashfiyotlari amalga oshirilgan. Bunda muallifning o'ziga xos ijodiy usulini ham nazarda tutish zarur: u tahlilchi emas, balki to'g'rirog'i ritorikdir. Basharti biz Nitsshe ta’rifini sof tanga sifatida qabul qiladigan bo'lsak, u hol­da biz zo'ravonlik va irqchilik targ'ibotini, bir so'z bilan aytgan- da, natsistlar Nitssheda “o'qigan” barcha narsani olamiz. Biroq axir Nitsshega nafaqat Gitlerning yugurdaklari, balki K.-G.Yung, S.Sveyg, B.Shou, L.Tolstoylar ham tahsinlar o'qiganlar. Ular Nits- sheni ta’limotini badiiy mubolag‘alardan sof holda, boshqacha tarzda o'qiydilar va Nitsshe g'oyalariga chuqur kirib borib, shoir va faylasuf Nitsshe she’riyatiga qoyil qoladilar. Uning siymosini noto'g'ri talqin qilish va inkor qilish - odat tusiga kirgan qadri- yatlar va muqaddas ziyoratgohlarga oshkora malomatlar qiluv- chi romantik, hayratomuz burjua (va insonni yana qanday qilib o'ylashga majbur qila olasiz? deya hisoblagan Nitsshe) hamda ta’limotining ibtidosi XX asr antropologiyasiga borib taqaluvchi buyuk faylasuf Nitsshening ikki xil uyg‘unlashuviga asoslanadi.Nitsshe o'zining inson tamoyilida Dekart g'oyalaridan yuz o'girishgacha boradi. U irodaning o'z-o'zini ehtiyojini qoplovchi tasviri bilan ongning o'zining ehtiyojini o'zi qoplovchi tasviriga almashtiradi. Agar bu Nitsshe undan erk g'oyasini o'zlashtirgan Artur Shopengauer uchun yashash erki bo'lsa, Nitsshe uchun 

241



esa bu “hokimiyatga bo’lgan erk” hisoblanadi. Bu nafaqat inson hayotini, balki olamda kechayotgan jarayonlar dinamikasini ham belgilab beradi. Inson olamning umumbashariy qonuni- ga bo‘ysunuvchi faqat bir bo‘lagidir. Dostoyevskiyning ojiz “xo- hishi”ga qanchalar o’xshash! О‘xshaydi, biroq unchalik emas. Har qanday inson Dostoyevskiyda araqxo‘r Marmeladov, jabrdi- yda falsafaga ega bo’lgan alohida shaxs esa - yovvoyi Rogojindir. Nitssheda, qat’iyroq qilib aytganda, umuman insonning o’zi yo’q. U o’zining “Axloq nasabnomasi” nomli asarida quyidagilarni e’tirof etadi: aslida, faqat yengilmas iroda tufayli yuzaga kelgan harakat mavjud subyekt esa shunchaki harakatga biriktirilgan. Xuddi shu kabi, oliy harakatga shaxsiy o’sishga qodir bo’lmagan zaif mavjudotlar sig’inuvchi ximera (ro’yo) - Xudo biriktirilgan.Nitsshe tamoyilining ikkinchi tizimi - mangulikka qaytish to’g’risidagi ta’limotdir. Nitsshe o’zicha qalbni xalos qilish g’oya- sini “hayosiz” deya atagani holda, boqiylik muammosini qo’ydi. Boqiylik - bu baqoga qaytish”, tug’ilish va o’lim halqasi, insoniyat uning ichida undan xalos bo’lishga umid qilmay, hech bir ma’no- siz azob chekishga mahkumdir. Oxiratda rohat-farog’at yo’q - xuddi faqat bir xil xatolarni hamda bir xil azob-u uqubatlarni cheksiz takrorlashgina mavjud. O’limning yetishmasligi-nas- roniylikda eng oliy baxt deya sanalsa (“o’lim o’lim bilan tuzatila- di”) - faylasuf uchun bu halokat hisoblanadi. Agar hayot chek- langan bo’lsa, deya mulohaza yuritadi Nitsshe, u holda inson o’z joniga qasd qilish orqali azob-uqubatlarga barham berishi mum- kin edi. Biroq agar inson yana azob-uqubatlar maskaniga qaytsa, bu kabi holatda u ushbu so’nggi erkinlik manbai bo’lgan hayotini o’z istagi bilan tugatish imkoniyatidan mahrum bo’ladi.Nitsshe antropologiyasi mazkur ikki tamoyildan tug’ila- di. Mangulikka qaytish do’zaxini yengib bo’lmaydi, biroq ha- yot dahshatlariga nisbatan shaxsiy qarashlarni rivojlantirishga harakat qilish mumkin (ekzistensialist faylasuflar dunyoning yaratilishidagi tartibsizliklarda o’zlarining tayanch nuqtalarini topar ekanlar, keyinchalik Nitsshening ushbu g’oyasini rivojlan- tiradilar). Biroq inson chinakam “hayot darg’asi” bo’lishi uchun uning qo’lida hokimiyat erki bo’lishi kerak, deya davom etadi 
242



faylasuf. “Men uchun hayot o’sish, hukmronlik, kuch to’plash, qaysar mavjudlik instinkti bilan o’xshashdir; agar hokimiyatga erk mavjud bо‘lmasa, borliq tanazzulga yuz tutadi”.O’quvchilar va hatto tadqiqotchilar aksariyat hollarda Nits- shega xos bо‘lgan “hokimiyat erki”ni hukmronlik qilish erki, kengayish uchun Gitler Nitssheda “o’qigan” aynan shu narsani totalitar istak sifatida tushunadilar. Ammo bu tushuncha g‘oyat “yuzaki”dir. Bu kabi tushunish borasida rus faylasufi F.Stepun: “Ommalashtirishga bo’lgan har qanday urinish - uni barbod qiladi”, deya Nitssheni ogohlantiradi.Nitsshe tushunchasiga ko’ra kuch - bu birinchi navbatda o’z ustidan hukmronlik demakdir. O’z hayotini mustaqil hal qilish- dan voz kechib, uni ko’ngilli ravishda aynan begona qo’llarga - Xudoning qo’liga topshirish, Nitssheni nasroniylarning sabr qil- ish va ko’nikish kabi qadriyatlariga qarshi g’azab bilan qurol- lanishga undaydi. “Hanuzgacha butun mavjudot shu paytga qa- dar o’zidan yuksakroq bo’lgan nimanidir yaratdi; va siz mazkur buyuk to’lqinning pasayishi bo’lishni va insondan afzal bo’lishni emas, balki hayvon holatiga qaytishni istaysizmi? Insonga nis- batan maymun nima? Tahqirlanish yoki azobli sharmandalik. Va shuningdek o’ta qudratli inson uchun inson - Tahqirlanish yoki azobli sharmandalik bo’lishi lozim. Nitsshe antropologik ta’limo- tidagi markaziy shaxs bo’lgan - o’ta qudratli inson bilan shu tax- lit uchrashamiz.Bashariyat taraqqiyotini texnik jihatdan takomillashtirishda ham, ehtiyojlarni to’liq qondirishda ham amalga oshirish mumkin emas, balki faqat komil inson timsolidagi - o’ta qudratli inson yaratishda amalga oshirish mumkin. U qo’llab-quvvatlovchi kuch sifatida Xudoga muhtoj emas. U o’zidan ustun bo’lishga intiladi, birmuncha darg’azab bo’lgan “hokimiyat kvantini” namoyon qiladi. “Men yo’lda “o’ta qudratli inson” so’zini ko’tardim va bu insonni yengish kerak bo’lgan narsa - bu maqsad emas, balki ko’prik insondir”, deya mushohada yuritadi Zardusht.Butun XX asr davomida Nitsshe aynan vayronkor, bashari- yat dushmani sifatida badnom bo’lgan. Tabiiyki, buning sabab- lari aniq. Uning insonni tabiatdagi eng noto’kis xilqat sifatida 
243



tavsiflashini qanday baholash mumkin? Bu insonga nisbatan nafrat sifatida bo’lsa - mumkin. Va bu bayonot asosida M.Sheler, X.Plesner, A.Gelen, E.Fromm kabi yorqin antropologik ta’limot- larni qurish mumkin. Uning “yiqilayotganni turtib yubor” de- gan imperativini qanday anglab yetish mumkin? Darg‘azablikni va Nitssheni rahm-shafqatni inkor etuvchi inson sifatida tamg‘a qо‘yish mumkin. Va bu zaif inson kimligini anglab yetish uchun “ikkinchi о‘zan”ni topishga urinib ko’rish mumkinmi? Sening yoningdagi inson himoyasizmi? Yoki boshqa birovmi? Ehtimol, hech kim buni Nitsshening о‘zidan yaxshiroq tushunmagandir: “insonda mahluq va yaratuvchi yagona bir butunlikda uyg‘un- lashadi: insonda moddiylik, siniqlik, seroblik, keksaklik, loy- lik, bema’nilik, betartiblik mavjud; ammo insonda shuningdek yaratuvchanlik, haykaltaroshlik, bolg‘aning qattiqligi ham bor, yettinchi kun va ilohiy tomoshabin ham mavjud bo'lib - bu kabi ziddiyatni tushunasizmi? Va sizning hamdardligingiz “insonda- gi mahluq”qa mansubligini, boz ustiga shakllangan, singan, bolg'alangan, yirtilgan, kuydirilgan, chiniqqan, tozalangan bo'li­shi kerakligini ham tushunarmikinsiz?..” Nitsshe mutlaqo o'zga insonni “turtish” ga chorlamaydi: u go'yoki ilon o'zining eskir- gan terisini to'kkani kabi ichki mute’ligini uloqtirishga, o'zidagi “mahluq”ni “Yaratuvchi” nomi bilan inkor etishga chaqirar ekan, o'zini “turtish”ga chorlaydi”. Hukmronlik erki - bu olish erki emas, balki yaratish erkidir. Insonda buning uchun yetarlicha imkoniyatlar mavjud, binobarin u boshqa tirik mavjudotlardan farqli o'laroq, va’da berishga jur’at etadigan jonzotdir, ya’ni to'liq erkinlikka ega bo'lgan xilqatdir.Biroq Nitsshening fikricha, hukmronlik qiluvchi nasroniy axloq, noerkinlik axloq demakdir. Xochda jon taslim qilgan faqat birgina Iso Masih mavjud bo'lgan, binobarin u mustaqil ravishda o'ziga harakatlanish qonunini yaratgan. Qolganlar, ya’ni mazkur qonunga noreflektiv bo'ysunuvchilar, mustaqil bo'lishdan voz kechganlar. Demak, inson - omma axloqi yoki shaxsiy erkinlik yo'li kabi ikki yo'ldan ham borishi mumkin. Va yana faylasuf tushunarsiz bo'lib qolmoqda. “Biz o'zimizni axloqdan xalos qilishimiz zarur...” - bu so'zma-so'z ma’noda yangradi va qabul 
244



qilindi, ammo: “axloqiy yashash uchun” deya ilgari surilgan fikrning davomi esa e’tiborga olinmadi. Har bir inson individual axloqni yarata bilishi zarur. Shuning uchun Nitsshedagi yuqori va quyi qatlamlarga bo'linish, italiyalik gumanistlar g'oyalarini yodga soladi: yagona aristokratiya - bu ruhiyat aristokratiyasidir. Yuqori qatlamga mansub bo'lganlar - hatto hayotlari evaziga ham o'z qadriyatlariga rioya qilishdan qo'rqmaydiganlar sirasiga kiruvchilardir. Quyi qatlamga mansub omma esa jamiyat normalarini qo'rqoqlarcha mute’lik va qullar kabi tobe’lik bilan qabul qiluvchilardir.O'ta qudratli inson - aristokratiyaning idealidir. Ammo o'ta qudratli inson qanday inson? Haqiqatan ham bu natsistlar ko'rgan “oqish-malla muttaham”mi? Rahnamomi? Zolim hukm- dormi? Bu savolga hozirgi davr fransuz faylasufi J.Delez qu- yidagicha javob berdi: “O'ta qudratli inson tasdiqlanishi mumkin bo'lgan barcha narsaning insonda mujassamlashuvidan o'zga narsani anglatmaydi. Ehtimol bu tanlangan borliqdagi eng yuk- sak shakl, selektiv mavjudotda ifodalangan tur, avlod va subyek- tiv ibtidodir. Bu haqiqatan aslida erishib bo'lmas idealdir. De­mak, inson o'ta qudratli insonga aylana olmaydimi? Yo'q, aylana olmaydi. Bundan tashqari, o'ta qudratli inson muallifining o'zi hech kim bo'la olmasligini bilar edi. U bu idealga intilish orqali “biz inson bo'lamiz” deya umid qilgan. “Shuning uchun imkon- sizlik atrofida aylanish mazmun kasb etadi”. “Imkonsizlik atro- fida aylanish” esa - bu insonning o'zini o'zi yaratuvchi muhit demakdir. Nitsshening Yevropa dekadent sifatida qabul qilgan tamoyili mohiyatan Dostoyevskiyning “erkinlik sinovi” asosiga qurilgan antropologiyasi kabi romantikdir. Biroq inson g'oyasi- ning takomillashmaganligi va shuning uchun doimo mohiyatiga aylanishi - butun zamonaviy antropologiyaning “olovli nuqta”si- ga aylanishi - Nitsshening xizmatidir.Uchinchi eng muhim antropologik model XIX asr oxiri XX asr boshlaridagi nafaqat insonni romantiklashtiradi, balki aksincha, uning ahamiyatining so'nggi tuyg'usini undan tortib oladi. Kosmotsentrik antropologiya insonning koinot uyg'unligini o'zida mujassam etgan mavjudot sifatida mavjud ekanligini oqlashga 
245



harakat qildi; teotsentrik antropologiya - mayli, izohlar bilan bo’lsa ham - insonga ilohiy maqom kasb etdi; italyan gumanizmi insonni “ijod toji” sifatida ta’rifladi; Yangi davr insonshunosligida inson o'zining yuksak qadr-qimmatini topishga harakat qildi. Biroq inson shu qadar serqirra mavjudot bo'lib chiqdiki, uni qandaydir bir tomondan, “qamrab olish” imkonsiz bo'lib chiqdi. Ushbu murakkablikka B.Paskal g‘oyat ajoyib ta’rif bergan: “inson qanday ximera (ro'yo)? Qanchalar misli ko'rilmagan narsa, qanchalar yirtqich, qanchalar betartiblik, qanchalar ziddiyatlar maydoni, qanday mo'jiza! Barcha narsalarning hakami, yer ostidagi ma’nosiz chuvalchang, haqiqatni saqlovchi, shubhalar va xatolarni to'plovchi girdob, Borliqning shon-shuhrati va chiqiti. Bunday chigallikni kim yechadi?... Mag'rur inson, sen o'zing uchun o'zing jumboq ekanligingni bilib qo'y! Tafakkuring zaifligiga ko'nik! Jim bo'l, bema’ni tabiatni, inson insondan cheksiz yuqori ekanligini bilib qo'y!”.Nitsshe va Dostoyevskiy tomonidan - aynan ushbu “inson insondan yuqori” yo'nalishi ishlab chiqilgan. Biroq XIX asrning ikkinchi yarmida muxolifat chizig'i vujudga keldi: “inson inson- dan past”. “Inson zaif tafakkurga ega mavjudotdir, uning mayllari uni boshqaradi”, - deya ta’kidlaydi Freyd. Inson psixikasi yax- lit emas, balki parchalangan. Maqtalgan “ratio” - bu shunchaki faqat “ko'rgazma”, uning ortida mayllarning jilovlanmagan ola- mi yashiringan.Freyd modelida inson uch ibtidoning yig'indisi sifatida namoyon bo'ladi. Ulardan birinchisi - bu o'z-o'zini yoki Egoni, qaror qabul qilish uchun mas’ul bo'lgan aqliy tuzilmaning tarkibiy qismi. U “voqe’lik tamoyili”dan kelib chiqqan holda ishlaydi. Bu atrofdagi voqelikni tahlil qiladigan va tahlil natijalari asosida harakatlanuvchi Ego. Bu inson psixikasining ijro organi bo'lib, uning xulq-atvoriga mulohazakorlik o'lchovini kiritadi. Egodan tepada “ustqurma” - Yuqori Ego mavjud bo'lib, u inson madaniyatga kirishi bilan jamiyat normalari va qadriyatlari tizimini qamrab oladi. Super Ego shaxs tomonidan asta-sekinlik bilan shunday o'zlashtiriladiki, u xarid qilingan narsa sifatida qabul qilinishni to'xtatadi. Uning vijdon va Ego-ideal kabi 
246



ikkita tarkibiy tizimi mavjud. Vijdonga ota-onalarning jazolashi orqali erishiladi va o’ziga nisbatan tanqidiy munosabat, ichki axloqiy taqiqlar va aybdorlik hissi tomon rivojlanadi. Ego-ideal esa aksincha, tarbiyaning - maqtovlar, ma’qullash ifodalari kabi ijobiy tomonlaridan kelib chiqadi. Shakllangan Super-Ego mezoni ota-onalar va jamiyat tomonidan nazoratni insonning o’zini o’zi nazorat qilishi bilan almashtirishdan iborat.Psixikaning ushbu darajalari “oqil inson” obraziga to’liq mos keladi. Biroq Freyd ta’kidlagan uchinchi daraja - bu ongsiz, insonning nazorati ostida emas. Bu instinktlarning qaynab turgan qozoni - sirli U (yoki Id), “zavq tamoyili”dan kelib chiqadigan qorong’u ibtido. Garchi aniq belgilab bo’lmasa-da, inson hayotida aynan Id markaziy o’rin tutadi. Agar Ego va Super Ego inson olamini qayta qursa, u holda ichki betartiblik - Id psixikaning eng qadimgi va eng asosiy qismini qayta quradi.G’ayriixtiyoriylik haddan ziyod faol: u - g’oyalar, ko’nikmalar, qobiliyatlar kabi behisob ma’lumot zaxiralarini saqlaydi. Freydning fikricha, uning irratsional mayllarida inson erkinligi tomir otadi. Inson Egosining ibtidosi ham Id da ildiz otadi: axir ushbu U o’zini belgilaydi va aksincha emas. Shu sababli bizning harakatlarimizning maqbul ekanligiga bo’lgan ishonchimiz ro’yodir. Biz chinakam istaklarimizni bila olmaymiz, binobarin ular g’ayriixtiyoriy ravishda ishlab chiqiladi.G’ayriixtiyoriylik - bu bizning hayot (Eros) va o’lim (Tanatos) dan iborat asosiy instinktlarimiz joylashgan joy. Freyd katta hayotiy kuchga ega bo’lgan eng muhim jinsiy instinktlarni ko’rib chiqdi, ularning to’plangan quvvati “libido” deb nomlangan. Tajovuzkorlik, shafqatsizlik, o’z joniga qasd qilish va qotillik asosida - instinktlarning ikkinchi guruhi - Tanatos yotadi. Shoirning “o’lim tahdidini soluvchi barcha narsa, chunki o’lik yurak tushuntirib bo’lmas zavqlarni yashiradi” degan fikrlari uning psixoanalitik g’oyalari bilan tasdiqlangan. Shu sababli Id hayot va mamot, sevgi va nafrat o’rtasidagi chuqur ziddiyatli munosabatlarning manbai bo’lib, inson psixikasining tuzilishi- dan, bir so’z bilan aytganda, insonning ichki kechinmalaridan kelib chiqadi. Bizning butun ma’naviy hayotimiz tafakkur va 
247



irratsionallik, burch va his-tuyg‘ular, mas’uliyatli qarorlar va mas’uliyatsiz istaklar kurashidir. Egoning ishonib bo'lmaydigan taqdiri nafaqat oldindan aytib bo'lmaydigan U (Id) mavjudligi bilan, balki vijdon va aybdorlik hissi orqali insonga ta’sir qiluvchi Yuqoridagi - Men mavjudligi bilan ham belgilanadi. “O'z uyining egasi” bo'lmagan Ego haqiqiy olam bilan, U va Yuqoridagi -Men bilan muttasil ziddiyatda bo'lib keladi.Ushbu fojiali o'zaro bog'liqlikda nafaqat inson hayoti, balki jamiyat madaniyati ham o'ynaladi. Uni yaratish mexanizmi sublimatsiya, ya’ni ijtimoiy maqbul maqsadlarga instinktlar kuchini o'tkazish. Taqiqlangan birlamchi chaqiriqlarning betartibligi bilan yuzma-yuz duch kelgan inson o'z-o'zidan dahshatga tushadi va ongsiz ravishda ularni “quvib chiqaradi” (“sig'dirmaydi”) yoki ularning kuchini ijodkorlikka sarflaydi. Shu sababli ham madaniyat o'zining asoslanishida “nosog'lom”dir: “... madaniyat - bu hokimiyat va zo'ravonlik kabi vositalarini qo'lga kiritishga muvaffaq bo'lgan ko'pchilik qarshilik ko'rsatadigan ozchilik tomonidan yuklangan narsa demakdir”.“Freyd to'ntarishi” Yevropaning shaxsiyati va madaniyatiga ta’sir darajasi jihatidan Kopernik yoki Eynshteynnikiga o'xshashdir. U - ratsio bilan shaxsning o'xshashligini ayovsiz qoraladi, ya’ni u Dostoyevskiy va Nitsshelar tomonidan XIX asrda boshlangan ongni e’tiborsizlashtirish jarayonini yakuniga yetkazdi. Uning sharofati bilan borliqdagi shaxs irratsional mexanizmlarini va madaniyat ijodlarini tahlil qilish mumkin bo'lib qoldi. Faqat freydizmdan so'ng C.G.Jung tomonidan jamoaviy ongsizlikni, A.Bergson tomonidan intuitivizmni, E. Fromm va K.Xornilar tomonidan neofreydizm tamoyillarini, A.Maslou va V.Frankllar tomonidan gumanistik psixologiyani o'rganish imkoniyati yuzaga keldi. Freyd inson shaxsiyatining yashirin burchaklarini oqilona tadqiq qilib, ma’rifat orzusini qoyilmaqom ravishda amalga oshirdi. Boshqa tarafdan esa, ma’rifatparvarlarning ongdagi barcha umidlariga va insonning asl umidlariga aynan Freyd qat’iy nuqta qo'ygan edi. Inson o'zining koinotdagi imtiyozli mavqeini qaytarib bo'lmas darajada yo'qotdi. Taraqqiyot ham, ilm-fan yutuqlari ham inson 
248



ishtiyoqlarining kuchli girdobiga qarshi tura olmasligi tayin edi; uni qayta tarbiyalash, g‘azabini jilovlash, urushlarni tugatish uchun qilingan barcha urinishlar ma’nosiz, ya’ni ular irratsional U bilan emas, balki maqbul bo’lgan Men bilan aloqador. Va nihoyat, asosiysi: agar insonning mavjudligini aniqlovchi ongsiz kuchlar mavjud bo’lsa, unda shaxsiy, anglab yetilgan erkinlik imkonsiz bo’lib chiqadi. Inson qalbi misoli qafasdagi simlarga urilgan hurkak qush kabi, bir vaqtning o‘zida jamiyat oldidagi qo‘rquv va o‘zidagi avvaldan aytib bo‘lmas jihatlari bilan cheklanadi. Antropologik maydonda Freydning paydo bo’lishi bilan, inson uchun hech qanday, hatto eng vaqtinchalik uyni ham qayta qurish imkonsiz bo’lib qoldi, chunki bu imkonsizlikning sababi - insonning o’zi.“Uysizlik”ning yakuniy va asosiy davrida inson - yagona tamoyilning prokrust yolg’oni bilan qamrab bo’lmas serqirra, koshinkor mavjudotidir. Aynan shu narsa XX asrning birinchi yarmi madaniyatida birga mavjud bo’lgan beshta asosiy “inson modeli”ni aniqlashga M.Shelerning “Inson va tarix” asaridagi falsafasiga asos bo’ldi.Eski va yangi Tavrot sinteziga asoslanuvchi diniy model. Unga muvofiq, hayvonlardan farqli o’laroq, inson Tangri timsolida va unga o’xshash qilib yaratilgan. Boshqa jihatdan, u osiylik natijasida Xudodan uzoqlashdi. Bu kabi fikrni I.Kant aforistik tarzda shakllantirgan holda, insonning o’zicha o’zi undan biror narsani yo’nib chiqarish uchun u nihoyatda qiyshiq yog’ochdan yasalganligini aytdi. Insonning o’ziga nisbatan bunday munosabati muqarrar ravishda o’zining haqiqiy osiyligidan, irsiy aybidan qo’rqish kabi holatni keltirib chiqaradi. Falsafada ushbu his-tuyg’ular S.Kyerkegor, adabiyotda esa A.Strinberglar tomonidan to’liq yetkazib berilgan.• Yunon modeli (Nomo sapiens) insonni birinchi nav- batda maqbul mavjudot (Anaksagor, Aflotun, Arastu kabi Ma’- rifatparvarlik davri faylasuflari) sifatida tushunadi. Inson tafakkuri tinmay olam va olam tartibini yuzaga keltiruvchi Logos g’oyasini faraz qiluvchi qisman ilohiy vazifa sifatida o’rganiladi. Quyidagi xulosalar bu yerda birmuncha o’rinli: 1) barcha tabiiy 
249



mavjudotlardan farqli o’laroq, insonga ilohiy ibtido berilgan; 2) mazkur ibtido va koinotdagi olam tartibini mangu hosil qiluvchi va shakllantiruvchi narsa bir xil “ildiz”dan tomir yozadi va shu sababli ham insonning olamni anglab yetish borasidagi bilimlari haqiqatdir; 3) inson ongida (logotiplarda) namoyon bo’lgan bu ibtido uning ideal mazmunini hayotga aylantirishga ko’maklashuvchi kuchga egadir (“ruhning kuchi”, “g’oyaning avtokratiyasi”); 4) u mustahkam va hatto ijtimoiy kataklizmlar va madaniy falokatlar davrida ham saqlanib qoladi.• Homo faber modeli. Bunda inson tabiatdagi noyob mavjudot sifatida emas, balki hayvonning alohida turi sifatida tushuniladi. Bu instinktlar (birinchi navbatda, naslni davom ettirishga, hokimiyatga va ovqatlanishga intilish) bilan belgilanadi. Boshqa tabiiy mavjudotlardan farqli o‘laroq, uni vositalarni (shu jumladan tilni) yaratish va qo‘llash orqali takomillashtirishi mumkin. Aynan ushbu elementlar, kuchlar va qonunlar insonda boshqa barcha mavjudotlarda bo‘lgani kabi ishlaydi. Farqi shundaki, ular insonda birmuncha murakkab oqibatlarga olib keladi: jumladan, sifat jihatidan rivojlangan miY. Homo faber ta’limoti inson tafakkuriga xos bo‘lgan xususiyatni inkor etadi, ruh esa faqat odamsimon maymunlarda topilgan yuqori ruhiy qobiliyatlarning keyingi rivojlanishi sifatida tushuniladi. Biz bilish deya ataydigan narsa - bu qo’zitish va organizm ta’siri o’rtasida yanada chuqurroq singib ketgan siymolar qatoridir. J.B.Lamark, C.Darvin, K.Marks kabi pozitivistlar va bixevioristlar ushbu tamoyil tarafdorlari edi.• Insonning badxulq hayvon sifatidagi modeli tarix davomi- da insonning hayvon sifatida tanazzulga uchrashi g‘oyasi bilan bog’liq. “Haqiqatan ham inson faqat bo’sh surrogatlarni (til, vo- sitalar va boshqalarni) rivojlantirishga qodir, uning hayotiy xus- usiyatlari va hayotiy ko’rinishlari orqali o’z sezgirligi ostonasida og’riqli o’sishda yonish, hayotning qochuvchisi - umuman hayot, uning asosiy qadriyatlari, qonunlari, muqaddas kosmik ma’no- si. “Inson shunchaki rivojlanishning boshi berk ko’cha emas, u hayotning boshi berk ko’cha! Shunga ko’ra, insoniyat tarixi bu turning yo’q bo’lib ketishining zaruriy jarayonidir, bu aniq o’lim- 
250



ga mahkum. Ushbu modelning tarafdori bo’lgan T. Lessing, in­son ham o‘z manmanligi bilan yirtqich maymunlarning muayyan bir turi ekanligi borasidagi fikrni ilgari suradi. F.Nitsshening bayonoti ham xuddi shu modelga biriktirilgan insonning noqis hayvondan bo’lak narsa emasligini e’tirof etadi.• Va nihoyat, insonning dinga qarshi modeli. Ateistik antro- pologiyaning asosiy tezisi quyidagilardan iborat: inson shaxs sifatida faqat Xudodan tashqarida mavjud bo’lishi mumkin. Mo- domiki Xudo olamni va insonni reja asosida yaratgan bo’lsa, de­mak, inson avvaldan belgilab qo’yilgan va determinantlik shaxsi- yatni barbod qiladi. “Yo tabiat va umuman borliq teleologiyasini, yoki inson teleologiyasini tanlash lozim, - deya yozadi N.Gart- man. “Tabiiyki, Xudoning predikatlari iroda erkinligi, halollik, poklik, aql va kuchga ega bo’lgan insonga o’tkazilishi kerak. Bi­nobarin, faqat Xudodan tashqarida, uning erkinligi va mas’uliya- tini anglagan holda, inson insonga aylanishi mumkin (L. Feyer- bax, F. Nitsshe, Z.Freyd, N. Xartmann kabi ekzistensialistlar va ateistlar).Keling, e’tiborimizni yuqoridagilarni yozgan insonning She- ler modellari hamda teotsentrik, logotsentrik hamda boshqa tarixiy va madaniy tushunchalari o’rtasidagi chuqur tafovutga qaratsak. Ular bir-birini o’rnini bosmaydi, biroq bir paytning o’zida yangi davr Yevropa madaniyati tushunchasida hukmron- lik qiladi.Insonda universal mulohazaning mavjud emasligi bejiz emas: bu XIX asr oxiridan to hozirgi kunga qadar davom etib kelgan ma’naviy inqirozning asoratidir. O. Shpengler uning mohiyati- ni yaqqol ifodalagan holda, uni “Yevropa inqirozi” deya atagan. Rossiyada u A.Beliy tomonidan aniqlashtirilgan: uning “Dovon- da” nomli kitobining uchinchi qismini xos ravishda: “Bu - hayot inqirozi. - Fikr inqirozi. - Madaniyat inqirozi”, deya nomlangan. Ushbu inqirozlar insonning buyuk inqirozining ifodasidir. M.Fu- ko mazkur inqirozga “subyektning ajali” deya baho bergan.Insonning determinantligi to’g’risidagi - tabiat tomonidan- mi, jamiyat tomonidanmi yoki ongsizlikdanmi degan tasavvur u haqidagi savolni o’chirib tashlaydi. Subyektning ajali deganda 
251



Arastuning an’anaviy Yevropa modeli - Boetsiyning rad etilishi tushuniladi, unda inson, bir tarafdan, oqilona va faol mavjudlik markazi sifatida, ikkinchi tarafdan esa - sabablar, qonunlar, axloqiy institutlar to'riga chulg'anib qolgan mavjudot sifatida namoyon bo'ladi. Antropologik “gullab yashnagan” va “so'ngan” davridagi yangi vaqt insonga to'laqonli muammoni berdi. M. Xaydegger: “Hech bir davr inson haqida bizning davrimizchalik ko'p va rang-barang narsalarni bilmagan, va shu bilan birga hech bir davr inson qanday jonzot ekanligini biznikidan kam ham bilmagan”, - degan fikrni ilgari surgan.Ushbu inqirozning ijtimoiy-madaniy omillari qanday? Yangi davrdagi Yevropa inqiloblari natijasida inson hayotining oila, hu- narmandchilik ittifoqi, jamiyat kabi tanish, organik shakllarining qulashi yuz berdi. Burjua jamiyatida inson tanish bo'lib qolgan an’anaviy “yarim xonaki” aloqalar barqarorligi barham topadi. Bu kabi “submadaniy portlash” (A. Toffler)ning sodir bo'lishi bizning davrimizga yanada xosdir. Inson bir submadaniyatdan boshqasiga o'tar ekan, an’anaviy rishtalar kuchini yo'qotishi muqarrar. XX asr oxirlarida qulagan sobiq federal davlatlar res- publikalarida (SSSR, Yugoslaviya va boshq.), beqarorlik holati yo- monlashib bormoqda: inson bu aloqalarni nafaqat umumtamad- duniy jarayonlar darajasida, balki etnoijtimoiy tuzilmalarning mahalliy qismlari darajasida ham yo'qotib boradi.Insonning o'z ijodiga - madaniyat olamiga bo'lgan munosa- bati tubdan o'zgarib bormoqda. Dastlab, bu texnologiyaning inson hayotidagi o'rnini o'zgartirishga taalluqli: qulayliklar yaratish mexanizmidan u yagona maqsadga aylandi. Olam hukmdori mashina harakatlarining oqibatlarini oldindan aytib bo'lmas quliga aylandi. Bu yerda “mashina” shunchaki texnik qurilmadan ko'ra ko'proq narsa demakdir: dunyoni mashina sifatida idrok etish insonning o'zligini anglab yetishining tegishli turlarini yuzaga keltiradi. Quvonararlisi, “inson o'z ehtiyojlari uchun xizmat qilishga qo'yilgan mashinaning ijodkoridir” - “inson davlatning aqlli mashinasining murvati” - va so'ngra in­son - aqldan ozgan ulkan mega-mashina bo'lgan kitning qornida Yunus bo'lganligini anglab yetishidir.
252



XVIII-XIX asrlarda, siyosat avval boshidanoq taraqqiyotning kaliti, tarixni rejalashtirilgan ishlab chiqarish bo’lib tuyuldi. XX asr oldindan aytib bo‘lmas kelajakni yaratish sifatida qabul qilinadi. Ko‘rinishidan, orttirilgan tajribaga asoslangan holda, kelajak va insonning undagi о'гт haqida aniq tasavvurga ega bo‘lish mumkin edi. Biroq ushbu tajribaning o’zi Z.Freydning nechog‘li haq ekanligini tasdiqlaydi: siyosat nafaqat oqilona mulohazalar va baholarga, balki urushlar va halokatlarga olib keluvchi g’ayriixtiyoriy intilishlarning mantiqsizligiga ham quriladi. Basharti biz ushbu mantiqsizlikka mashinani bebaho kuch timsoli sifatida qo’shadigan bo’lsak, u holda insonning hayoti va o’z-o’zini anglab yetishi misli ko’rilmagan darajadagi muammolarga duch keladi. Biroq aynan ushbu inqiroz tufayli antropologiya uning birinchi yarmidan to hozirgi kunga qadar o’ziga xos “shov-shuv”li holatni boshdan kechirmoqda.Yangi antropologiya avvalgisidan keskin farq qiladi. Antropologiyaning qadimgi makoni bo’lgan falsafa - endi yetarli emasdek tuyuladi. Antropologiya madaniyatning barcha jabhalariga kirib borishi borasida so’z yuritish mumkin. U bilimning alohida sohasiga, ongning falsafiy, psixologik va badiiy turlari yutuqlari sintezi mahsuliga aylanadi. Shubhasiz, barcha davrlarda san’at ham, psixologiya va inson ruhiyatining boshqa sohalari ham insonga bo’lgan qiziqish bilan yo’g’rilgan. Biroq ular hech qachon bu qadar yaqqol birlikda uyg’unlashmagan. Aynan XX asrdan boshlab psixologik kashfiyotlar va falsafiy g’oyalar turli xil san’at yo’nalishlarida namoyish qilina boshlandi va o’zgartirildi: jumladan, Freyd tamoyilining G’arbiy Yevropa yetakchisiga ta’sirini ortiqcha baholash mushkul, xususan, syurrealizmga. O’z navbatida, san’at psixologik tushunchalar uchun materialni “yetkazib beradi” (bu o’rinda Z.Freyd, K.- G. Jung, K.Leongard, P.Gannushkin, L. Vigotskiy va boshqalar asarlari e’tiborga molikdir) va falsafiy tadqiqotlar (S.Kyerkegor, J. P. Sartr va A.Kamyu kabi nafaqat yozuvchilar, balki faylasuflar ham bo’lganligi bejiz emas). Aynan shu davrdan boshlab biz o’z tushunchamizda madaniy va falsafiy antropologiyaning paydo bo’lishi borasida haqli ravishda so’z yuritishimiz mumkin.
253



Boshqa tarafdan, o’sha paytdan boshlab antropologiyaning gumanitar bilimlarning muayyan sohasi sifatida har qanday birli- gi va hatto oldingi davrlarda bo’lgani kabi, insonning qat’iy belgi- langan paradigmalari borasida so‘z yuritish ham g‘oyat mushkul Ьо‘Шк madaniyatda insonning ikkala an’anaviy modellari mav­jud - “Tangri siymosidagi odam”, “aqlli jonzot sifatidagi odam”, “qurollar ishlab chiqaruvchi mavjudot sifatidagi odam” va ularga yana yangidan-yangilari qo'shilib boradi. Marksning “iqtisodi- yot odam”i T.Lessingning “dekadent odam”i bilan; S.Kyerkegor- ning “e’tiqod ritsari sifatidagi odam”i A.Shopengauerning “ha- yotga bo’lgan erk sifatidagi odam”i bilan; E. Kassirerning “ramziy odam”i M.Buber va E.Levinaslarning “suhbatdosh odam”i bi­lan; G.Marselning “piligrim odam”i M.Xaydeggerning “borliq cho’poni bo’lgan odami” bilan birgalikda yashaydi. Mumtoz an- tropologiya yo’qolib bormoqda: inson mavjudligi uchun faqat haqiqiy asoslar bo’lmagan olamda unga asoslanadigan hech nar- sa yo’q. “Yangi antropologiya” - insonning o’zi va yaqini haqidagi har bir yangi fikri bilan go’yoki “hamisha ilk bor” mavjuddek. Muhimi, tayyor loyiha emas, balki o’z-o’zini anglashga bo’lgan individual urinishdir. Bizlardan har birimiz o’zimizning “inson haqidagi fan”imiz muallifiga aylanamiz.Hozirgi davrimizdagi vaziyat insonni bilmaslik nima ekanligi bilan tasniflanadi. Biroq qanday bilim haqida so’z yuritilmoqda? Ushbu bevosita savolga aniq javob berish uchun aslida nima yetishmayapti? Axir haqiqiy, gipotetik, metafizik yoki ekzisten- sial bilimlar haqida so’z yuritilmayatimi? Bu ko’p jihatdan falsafiy antropologiyaning tavsiflovchi yoki konstitutsiyaviy intizom sifatida tushunilishiga bog’liq. Qanday bo’lmasin, falsafa qat’iy ilmiy bilimlarga muhtoj bo’lib, uni tavsiflash va asoslash maqsadida turli usullar orqali qo’llaniladi. Agar fanlarni Arastu tasnifiga muvofiq joylashtirilgan bo’lsa, u holda biologiya inson haqidagi eng umumiy fan bo’lib chiqadi, binobarin boshqa tabiiy fanlar, jumladan, fizika kabi fanlarda inson to’g’risida masala qo’yilmaydi. Uning uchun u boshqalar orasida mexanik, dinamik, elektromagnit, issiqlik va boshqa parametrlariga ko’ra o’rganiluvchi xuddi shunday jismdir. Aksincha, biologiya 
254



tirik tizimlar to’g’risidagi fan sifatida o’z predmetida jonli jism ega. Tizimlashtirilgan va tasniflangan turli xil organizmlar orasida homo sapiens deya ta’riflanuvchi inson uchun ham joy mavjud. Albatta, insonning nafaqat tirik mavjudotlar orasida, balki umuman koinotdagi o’rni haqida ham savol tug’iladi, bu ko’p jihatdan biologiya va boshqa fanlar, masalan, fizika va kimyo o’rtasidagi munozaralarga bog’liq. Shu sababli falsafiy antropologiyada nafaqat qandaydir muayyan bir fan to’g’risidagi ma’lumotlar, balki ularning o’zaro bog’liqligining natijalari ham muhim ahamiyat kasb etadi.Inson biologiyasini qiyosiy fan sifatida tasniflash mumkin, chunki u bir turdagi shaxslarni boshqa o’xshash turdagi shaxslar bilan qiyoslaydi. Bu esa nima uchun inson bilan maymunning o’xshashligi haqidagi savol markaziy ahamiyat kasb etishini izohlaydi. Biologiya o’ziga xos “tirik mavjudotlar pillapoyasi”ni qurishga intiladi, uning g’oyasi tadrijiy qonunlarning birligini isbotlash, yangi va yanada mukammal organizmlarning yuzaga kelish vazifasi bilan bog’liq. Shu sababli inson biologiyasining dastlabki va asosiy savoli uning boshqa tirik mavjudotlar orasida egallagan o’rni bilan bog’liq. Uning spetsifikatsiyasi sutemizuvchilar, primatlar, antropoidlar bilan qiyoslash jarayonida amalga oshiriladi. Natijada, insonning o’ziga xos anatomik, morfologik, ontogenetik va ekologik xususiyatlari, hatto unga eng yaqin turlardan ham, boshqa turlarga nisbatan birmuncha chuqur ekanligi aniqlandi. Stereoskopik ko’rish, yuzning shakli, rivojlangan mushaklar, qo’lning mehnat quroliga aylanishini, bosh suyagining katta hajmda ekanligi, va birinchi navbatda, halqum va nutq a’zolarining rivojlanishi - bularning barchasi eng muhim anatomik va morfologik afzalliklardir. Bundan tashqari, boshidanoq miyaning instinktlarni saqlash uchun mas’ul bo’lgan sohalari odamlarda kam rivojlanganligi va jumladan, yuqori aqliy funksiyalarni rivojlantirish uchun mas’ul bo’lgan korteks sohalarining birmuncha aniq ekanligi muhim ahamiyat kasb etadi.Tananing turli xil tizimlarining yetilish tezligini qiyoslaydigan bo’lsak, insonning o’ziga xosligi yanada ravshanroq bo’ladi.
255



Shunday qilib, bolalarda asab-mushak tuzilmasi tug‘ilganidan keyin butun yil davomida pishib yetiladi, bu Portmanning embrion deya atashiga sabab bo’lgan. Ushbu anomaliyaning ahamiyati shundaki, ovqatlanishning o’zi ijtimoiy-madaniy ta’sir xarakteriga ega bo‘ladi va chaqaloqqa shakllantiruvchi ta’sir ko’rsatadi. Shunday qilib, tug’ilishdan meros bo’lib o’tgan va tashqi muhitga moslashish jarayonida shakllangan tanada plastik ravishda bog’langan. Boshqa barcha yuksak sutemizuvchilar uchun bu mumkin emas, binobarin ular bachadonda asab-mushak to’qimalarining plastik shakllanish bosqichidan o’tadilar va tashqi dunyo ta’siridan ajralgan holda, instinktlarning o’zgarmas to’plamiga ega bo’ladilar. Muayyan vaziyatlarda hayvonlarning xatti-harakati, asosan, uning yashashi va rivojlanishi uchun sharoit bo’lgan turlarga xos bo’lgan individual tajribadan xoli bo’lgan irsiy instinktlar orqali belgilanadi. Atrof-muhit hayvonga reaksiyalarni boshqaradigan va ichki (gormonal) tayyorlik yoki ehtiyoj bo’lsa, ularni keltirib chiqaradigan sxema sifatida ko’rinadi. Bu holatda hal qiluvchi narsa shundaki, hayvon bu vaziyatda mazmunli xatti-harakatni tanlashni “o’rganishi” shart emas, chunki u allaqachon avvaldan “biladi”, aniqrog’i, go’yoki aniq biladigandek, har doim shunday qat’iy harakatlanadi.Shunday qilib, inson va hayvon o’rtasida g’oyat keskin tafo- vut mavjud. Biroq insonlar kabi, ayrim hayvonlar ham boshqa hayvonlardan keskin farq qiladi, deyish mantiqan to’g’rimikin? Biz hayvonlar va insonlarga xos bo’lgan tabiiy ehtiyojlarni qondi- rish va o’zini o’zi saqlash usullarini hisobga olgan holda, mazkur jumboqni bartaraf etishga harakat qilishimiz mumkin. Biroq ular soch qoplamasining yetishmasligi libos bilan, panja va tishlar- ning zaifligi qurol bilan qoplanishida uzluksizlikni ko’rsalar, unda insonning nomukammalligini va uni to’ldirish usullariga e’tibor berish mumkinligi hayvon nuqtayi nazaridan aniqlanadi.Shu sababli uni boshqa gominidlar bilan qiyoslash insonning jumbog’iga javob bermaydi. Paradoksning yana bir yechimi - bu inson hayvon va shu bilan birga undan farq ham qiladi. Redusionizmdan farqli o’laroq, dualizm tanasi va ruhiga ega 
256



bo’lgan ikki tarkibli insonning eski tamoyilidan kelib chiqadi. Biroq, u - inson tanasining ruh tomonidan boshqariluvchi o’ziga xos xususiyatlarini taxmin qilish orqali erishiladigan birlikni izohlash kabi yana bir qiyinchilikka duch keladi.Aslida, insonning yaxlit tamoyili yangi integrativ yondashuv sharti asosiga qurilishi mumkin. Inson fenomeni etnologiya, psi- xologiya, sotsiologiya, tibbiyot, din va hatto musiqa nazariyasi kabi fanlar, ya’ni, inson faoliyatining shakllari va qonuniyatlarini, shuningdek, uning mahsulotlari va ma’nosini o’rganuvchi barcha fanlar tomonidan ham ochib berilgan. Ularda yuqorida e’tirof etilgan paradoksni yengish uchun tayanch nuqtasini topish mumkin. Uning manbai shundaki, insonlar ham, maymunlar ham bir xil biologik mezonlar nuqtayi nazaridan o’rganiladi va aynan shu narsa yo reduksionizmga yoki bo’lmasa dualizmga olib ke- ladi. Insonni yo biologiklashtirish yoki bo’lmasa tabiiy antro- pomorfizatsiyalashtirish qolmoqda. Antrotomorfizm arvohlari reduksionizm soyalaridan kam darajada barqaror emasligi bejiz emas. Ular, umuman olganda, o’zaro taxmin qiladilar va bir-bir- larini to’ldiradilar: inson hayvonning fonida, hayvon esa inson- ning fonida aniqlanadi. Tanqid ostiga olish kerak bo’lgan qiyosiy anatomiya yoki etnologiyaning o’zi emas, balki biologik asosda falsafiy antropologiyani qurmoqchi bo’lgan falsafiy dastur ekan- ligi ravshan.
O‘z-o‘zini tekshirish uchun savollar:1. XIX - XX asrda ijtimoiy-siyosiy hayot, fan-texnika taraqqi- yoti va ma’naviy madaniyatdagi o’zgarishlarning g’arb-falsafasi- da aks etishi.2. XIX-XX asrlarda Yevropa mamlakatlari falsafasining rivoj- lanishi.3. Yevropa mamlakatlari falsafasining yo’nalishlari.4. Yevropa mamlakatlari falsafasining xususiyatlari.

257



11-mavzu. Irratsionalizm oqimida inson botiniy olami 
haqidagi ta’limotlar

Reja:1. Insonning ekzistensial olami. Karl Yaspers ta’limotida inson masalasi.2. Martin Xaydegger dunyoqarashida inson o’ziga xos talqini.3. Alber Kamyu - “isyonkor inson”.4. Gabriel Marsel qarashlarida inson masalasining yechim topishi.5. Jan Pol Sartr falsafasida inson masalasi.
Tayanch iboralar: ekzistensial olam, “isyonkor inson”, 

"chegaradosh vaziyat”, dasiyn, falsafiy e'tiqod, diniy e'tiqod, 
skeptitsizm, transendensiya, mavjudlik, absurdlik, hayot mazmuni.Karl Yaspers gumanistik va liberal mushohada yurituvchi mu- tafakkir sanaladi. U urushdan keyingi Germaniyada demokratik tartibotlarning o‘rnatilishi va yangicha ijtimoiy ongning shakl- lanishida ulkan ta’sir ko‘rsatdi. Karl Yaspers nafaqat kitob va maqollari orqali, balki radiodagi chiqishlarida ham yurtdoshla- riga muttasil qilgan murojaatlarida insoniyatni qanday bo‘lma- sin qonli inqiloblar va qirg‘inbarot urushlarga duchor etuvchi, XX asrning eng jiddiy xatari bo‘lmish totalitarizm tahdididan qutqazish haqida xitob qilgan.Bu borada mutafakkirning “Gunoh haqida savol” (1946); “Atom bombasi va bo‘lajak inson” (1958); “Ozodlik va birlashish”(1960); ‘”GFR qayoqqa qarab borayapti” (1966) kabi ijtimoiy-siyosiy mavzulardagi bir qator asarlari ulkan ahamiyat kasb etdi. “Kelajagimiz va Gyote” (1947), “Zamonamizda aql va aksilaql” (1950), “Yangi gumanizmning shartlari va imkoniyatlari” (1962) asarlarida faylasuf Germanyadagi eski burgerlar madaniyati qadriyatlariga murojaat qilib, ularni yangilash va mazkur qadriyatlar tizimiga singib ketgan Kyerkegor va Nitsshening inqirozli qarashlarini biroz cheklashga urinadi.

258



Albatta, bunda ularning haqiqatga hamohang qismlarini saqlab qoladi. Karl Yaspers madaniyatni axloqiy, estetik, diniy, falsafiy qadriyatlarning vujudga kelish jarayonida ro‘y beradigan, hamda shunga muvofiq tarzda fan texnika yutuqlarida qo’llaniladigan, ammo shunga qaramay shaxs ekzistensial mohiyatining unutilishi oqibatida yuz berishi mumkin bo’lgan inqirozlardan muhofazalanmagan, “tarixgacha”, “tarixiy” va kelajakda voqe bo’ladigan uzluksiz tarixiy harakat sifatida tushunadi. Haqiqiy inson va madaniyatni nohaqiqiy mavjudlik shaklidan farqlash mezoni borliq simvoli va shifri tushunchalari o’rtasida cheklangan bilim va e’tiqod hamda anglashning cheklanmagan mavhumliklari orasida ko’rinadi.Mutafakkir simvol tushunchasiga uning XX asr falsafasida (hayot falsafasi, freydizmda, pozitivizmda v.b.), namoyon bo’ladigan cheklangan talqinlaridan yuqoriroqdan turib baho beradi. Shuningdek, shifr kategoriyasini, simvoli - bilimning predmetli tushunchali bilishdan to insonning nomenal-axloqiy borlig’iga qadar o’sib borishi deya uqtiruvchi Kant talqiniga tayanib izohlarkan, Kant tilga olgan madaniyatning simvolik tabiatiga e’tibor qaratadi. Tarixning o’tish jarayoni mohiyatining ifodasi sifatida simvoldan simvolga o’tib borishni anglatadigan “shifr” tushunchasidan foydalangan Karl Yaspers madaniyatning noobyektiv, xususiy, ijodiy manbasini ko’rsatadi, hamda madaniyat yaratishdagi tilning roliga alohida urg‘u beradi.Yaspersning fikricha, bilish shakli sifatida falsafa ham, fan ham muayyan qadriyatlar tizimiga asoslanadi. Faylasufning nazdida ular hech qachon o’zaro muvofiqlashmaydi. Falsafiy tafakkur ilmiy tafakkurdan mohiyatan keskin farq qiladi. Fal- safa borliqni anglashning mutlaqo o’zgacha yo’li bo’lib, u hech qanday fan andozalariga solinmasligi lozim. Shunisi aniqki, ssi- yentistik an’ana tarafdori bo’lgan mutafakkirlar dalillashning o’ziga xos etaloni sifatida tan oladigan mantiqiy dalillash usuli- ni, falsafiy mushohada yuritishda mutlaqo qo’llab bo’lmaydi, deb yozadi Yaspers. Mantiqiy tafakkur xato deb hisoblaydigan mushohada yuritish yo’llari “taftalogiyaga zid... ilmiy va falsafiy 
259



tafakkur o’rtasidagi farqni ko’rsatuvchi belgi sifatida namoyon bo’ladi”.210

210 Кузнецов В., Кузнецова И., Миронов В., Момджян К. Философия. - М.: 
ИНФРА-М, 2004. - 80.
211 Кузнецов В., Кузнецова И., Миронов В., Момджян К. Философия. - М.: 
ИНФРА-М, 2004. - С. 81.

Agar fanda tafakkur bilimga erishish, uning yordamida esa moddiy dunyo ustidan hukmfarmolik qilish vositasigina sanalsa, falsafaning o’zi inson ichki faoliyati vositasida yuzaga chiqadigan sof tafakkurlash turi hisoblanadi. Yuqoridagilarga tayangan Karl Yaspers falsafa va fanni qiyosiy tahlil qilishga urinadi. Fanning eng muhim o‘ziga xosligi shundaki, umumilmiy uslublar orqali ishlangan natijasining umume’tirof etilganligidir. Fanning muddaosi moddiy tabiat ustidan hukmronlikka erishishdan ibo- rat. Falsafa esa tabiatan san’atga yaqinroq. Zero, har bir faylasuf shaxsiy ijod mahsuli bo‘lmish noyob asarlarini yaratadilar. Shu ma’noda falsafa borliqni ma’naviy anglashning chuqur amaliy shakli emas. “Agar fan o‘z sohasida aniq tekshirilgan va umume’tirof etilgan bilimga erishgan bo’lsa, o‘zinng minglab yillik urinishlariga qaramay falsafa buning uddasidan chiqa olmadi. Falsafada nisbatan to‘la anglangan, yakdil bilim mavjud emas. Aniq va hamma tomonidan tan olinganligi uchun ilmiy deb qaraluvchi har qanday fikr falsafa emas. Umume’tirof etilganlikdan foydalanmaydigan falsafaning har qanday shakli uning tabiatidan kelib chiqadi. Kelishib olingan ishonchli bilim, aniqrog’i har qanday tafakkur uchun bir xil bo’lgan bilim ilmiy emas, u o’zida tasdiqlanganlik xususiyatinigina namoyon qiladi xolos”.211 Umumilmiy metodlar tizimi orqali fanda erishilgan umume’tirof etilgan natijalar alohida sohalarda bilimning chiziqli progressiv (ilgarilanma harakat yo’nalishiga ega) tarzda to’planib borishi nizoga keltiradi. Fan vektori o’tmishdan kelajak tomon yo’nalgan bo’lib, shu bois ham vaqt nuqtayi nazaridan keyinroq yuzaga kelgan ilmiy nazariyalarda ko’proq haqiqat unsuri mujassamdek ko’rinadi. Shu ma’noda, ammo Karl Yaspers to’g’ri ta’kidlab o’tganidek, falsafa chiziqlilik va yo’nalganlik kasb etmaydi. Faylasuf ming yillar oldin qo’yilgan muammoga 
260



ham qizqishi mumkin. “Aytaylik, biz qadimgi yunon tabibi Gippokratdan o’zib ketganmiz. Ammo biz Platondan o’zib ketdik deya olmaymiz. Faqatgina u foydalangan ilmiy materiallardan o’zib ketganmiz”.212

212 0‘sha asar. -B. 81.
213 Кузнецов В., Кузнецова И., Миронов В., Момджян К. Философия.. - М.: 
ИНФРА-М, 2004. - С. 82.
214 0‘sha asar. -B. 82.

Fanning kelajakka yo’nalganlik xususiyati uning olamni tu- gal bilishni nazarda tutuvchi da’vosiga tayanadi. Bu olimlarning markaziy qadriyati sanaladi. Faylasuflar esa, Suqrot zamonlari- dan buyon fanning mazkur orzuyi ro‘yobiga shubha bilan qarab keladilar. U fanga to‘la ishonch bilan quvvatlanib uning ijtimoiy instansiyalar vakillari o‘rtasida keng yoyilgan nufuziga so‘zsiz bo‘ysunishga majbur qiladi”.213Fanning butun olamni tugal bo‘lishga bo‘lgan da’vosi uning xususiy bilishning umume’tirof etilishiga asoslanuvchi qadriyat- lar tizimiga tayanadi. Ma’lumki, aslida har bir fan moddiy olam- ning alohida sohasini tadqiq etishga qaratilgan. Fanning mazkur kamchiligini Yaspers qandaydir prinspial notugallik sifatida ba- holaydi. Bir tomondan fan olamning yaxlit manzarasini tasvir- lashga urinsa, ikkinchi tomondan aksincha differensatsiyalash- gan holda olamning o‘z predmetiga muvofiq qisminigina tadqiq etardi. Bunday sof mexanik tarzda chizilgan olam manzarasini borliqning yaxlit manzarasi deb bo‘lmasdi. Chegarasiz; faylasuf o‘ylagan joyda olim paydo bo‘ladi. Mazkur harakatga fanning o‘zi tomonidan ham, jamiyat tomonidan ham beriladigan baho sal- biy tusda bo‘lish mumkin. U holda olimlar qilgan ishlarni yengib o‘tishga ehtiyoj tug‘iladi. Natijada umuminsoniy madaniyat doirasida yetakchi o‘rin tutgan holda o‘z tabiatiga xos bo‘lmagan hayotiy mo‘ljal olish imkonini yaratish funksiyasini zimmasiga olgan fan yakunda “hayot uchun hech qanday maqsad muddao taqdim eta olmaydi. U hech qanday umum ahamiyatli qadriyat taqdim eta olmaydi”. 214Shu ma’noda falsafa hech qachon butkul tugallanmanguncha yakunlangan bilimga intilmaydi. Falsafada shaxsiy ishonch, u yo 
261



bu holdagi muammo ustidan insonning mushohada yuritishga bo’lgan xohishi muhimroq sanaladi. Fan hamisha predmetga yo’naltirilgan bo’ladi. Bu uning stixiyasi bo’lib, bu borada unga teng keladigani topilmaydi. Borliq va undagi insonning o’rni masalasi falsafaning stixiyasi sanalib, ayni o’rinda fan ojizdir. Ammo bu fan yutuqlarini inkor etish degan emas. Aksincha, ularning cheklangan xarakterini nazardan soqit qilmagan holda ularga tayanmog’i lozim. U tezkor natijalarga erishishni emas, haqiqatga ergashtiradigan yo’lda bo’lishni istaydi. “Falsafaning mohiyati haqiqatga erishishda emas, uni izlashda ko’rinadi. Uning javoblaridan ko’ra savollari qat’iyroq”. 215

215 0‘sha asar. -B. 82.
216 0‘sha asar. -B. 82.
217 0‘sha asar. -B. 82.

Shuningdek, falsafaning o’ziga xos jihati o’zining haq ekanligini isbotlashga urinishdan qochishida ham yaqqol namoyon bo’ladi. Fan haqiqat uchun kurashsa, falsafa uni o’zi xohlagan kishilargagina oshkor qiladi. Bunda mazkur haqiqatni tenglovchilar va anglovchilarning soni muhim emas, xoh u bir kishi bo’lsin, xohi million. “U o’zini inkor qilganlarida qarshi chiqmaganidek, ma’qullaganlarida ham kerilmaydi. U barcha odamlar asosida yotadigan, ta’bir joiz bo’lsa hammani bir-biri bilan bog’laydigan yakdillikda yashaydi”.216Borliq haqidagi bilim falsafaning predmeti emas, zero, u haqida tafakkur yuritish “bilimga erishish emas, ammo uning oqibatida borliq bilan muloqotga kirishadigan metodik tafakkur boshqa gap” azaldanoq inson o’zining predmetlar dunyosiga tashlab qo’yilganligi, hayotini shakllantirishga majbur bo’lgan reallikka bandligini217 anglaydi. Bu predmetlar olamidagi mo‘ljal olish bosqichi hisoblanadi. Keyin esa falsafiy mushohada yuritayotgan kishi mazkur predmetlar olamining obyektiv va cheklanganligini anglash bilan bir qatorda borliqni ilmiy bilish kamchiliklarini ham tushunmog’i zarur. Bundan so’ng “ekzistensiyaning anglanishi” va insonning o’z-o’zini anglaydigan mavjudotga aylanadigan bosqich boshlanadi. Hali inson mudroq bo’lsa-da, borliqning o’zini o’rab turgan predmetlar 
262



olamidan boyroq ekanligini tushuna boshlagan. Inson narsalar olami ustida ham qandaydir mavjudlik borligini tuyadi. Ayni bosqichda insonda faylasuf uyg‘onadi. Narsalar olamidan yuksakdagi transsendent olam majozlari va signallarini anglay boshlash falsafiy mushohadaning avvali sanaladi. Bunda aqliy mushohadadan ko’ra, fantaziya ustuvor ahamiyat kasb etadi.Inson tabiat va jamiyat qonunlarining obyektiv hamda zaru- riyligi oldidagi ojizligi, zaifligini, shu qatorda tasodifdan ozod- lik hislarini tuyadi. Tez suratlarda almashinib turuvchi hayotiy vaziyatlarni yengib o’tishda faqatgina bilimning o’zi ojizlk qila­di. Shunday vaziyatlar bo’ladiki, “biz undan chiqib keta olmay- miz va uni o’zgartirishga kuchimiz yetmaydi”.218 “Chegaradosh vaziyat”larni yengib o’tish o’zlikni anglash jarayonning muhim bosqichi sanaladi. Kundalik hayotda inson o’zining o’lishi mum- kinligi, hayotining cheklanganligi, harakatlari uchun ichki javobgarlik tuyg’usi tomonidan ayblanib, jazolanishi mumkin- ligi haqida unutib qo’yadi. Kundalik vaziyatlarda inson bunday turdagi tafakkurlash to’ridan osongina sirg’alib chiqib keta oli- shi mumkin. Faqatgina, mavjudlikda qolishning o’zi savol ostida turgan, hamda o’lim va hayot ezgulik va yovuzlik, e’tiqod va aql kabilardan birini tanlash masalasi ko’ndalang qo’yilgan “chega- radosh vaziyatlarda inson o’z-o’zidan shaxsga aylanib namoyon bo’ladi.”

218 Jaspers K. Einfuhrung in die Philosophie, 1971. S. 18.
219 0‘sha yerda. - B. 19.

Falsafa “olamni yengib o’tish, xalos bo’lish analogi o’laroq namoyon bo’ladi””.219 Bu intellektual xalos bo’lish, ichki fikriy xalos bo’lish borliqning cheklangan asoslari ustidan refleksiy. Falsa- fa e’tiqodning analog, ammo intellektual darajada emas, balki ishonch va e’tiqodning qandaydir sintezidir. E’tiqod umid ato etsa, falsafa uni anglash imkonini hadya qiladi. Falsafani o’ziga xos tafakkurlash madaniyati bo’lmish o’rganish xos san’at o’zlikni tadqiq etishni birlamchi deb uqtiruvchi falsafa didaktikasi sifati- da tushunish kerak. Falsafani o’rganish va insonni anglash o’rta- sidagi o’xshashlik shunda ko’rinadiki, u (inson) borliqning bir 
263



qismi, elementi sanaladi. Falsafani o’rganish “individning shaxsiy ufqlari bilan shartlangan”220 o’zlikni anglash bilan boshlanmog’i lozim. Unga kundalik darajadagi umume’tirof etilgan mo'ljal- lar tasodifiy ekanini ko'rsatgan holda mо‘ljal olishni о‘rgatish kerak. Shundagina falsafiy mushohada bilishning murakkab strukturalariga o‘ta oladi. Karl Yaspers falsafasi zamonaviy tad- qiqotchilar o'rtasida ham birmuncha mashhur. Uning ta’limoti butun jahon bo'ylab oliy o'quv yurtlarida hali-hanuz o'qitilib ke- linmoqda. Unga bag'ishlab simpoziumlar, kollokviumlar o'tkazi- ladi. Xalqaro yasperschilik jamiyati har yili davomli tarzda unga atab kongresslar o'tkazib, yilnomalar va monografiyalar chop etib kelmoqda. Shveysariyada uning tanlangan asarlari - serqir- ra ijodi nashrdan chiqarilgan. Oxirgi nashrlar ichida Yaspersning X.Arendt221 va M.Xaydegger yozishmalari alohida e’tiborga loyiq.

220 Кузнецов Б., Кузнецова И., Миронов В., Момджян К. Философия. - М.: 
ИНФРА-М, 2004. - С. 95.
221Xanna Arendt (1906-1975) amerikalik mashhur faylasuf, siyosatchi va tarixchi, 
totalitarizm nazariyasini asoschisi.

Karl Yaspersning falsafiy e’tiqodi, xuddi diniy e’tiqod asosan vahiyga tayangan paytlardagi singari Karl Yaspers ilmiy-falsafiy ta’limotining natijasi tafakkur mahsuli bo'lgan falsafiy e’tiqod sanaladi. 1947-yilda Yaspers Shveysariyaning Bazel shahriga ma’ruza o'qish uchun taklif qilinadi. Bu ma’ruzalar bir yil o'tgach Germaniyaning Myunxen shahrida chop etilgan “Falsafiy e’tiqod” nomli asarining asosini tashkil etardi. E’tiqodni qandaydir hayotga yo'nalganlik, umumiy rejalashtirish tendensiyalari, olamning yagonaligi yoki olam tartibotini o'rnatishga da’vo qiladi deb baholash noto'g'ri. E’tiqod irodamiz maqsadi yoxud keyinchalik maqsadga aylanuvchi deb atash nojoiz, ammo uni talqin qilish mumkin. Ixlosni yuzaga keltirgan ratsional mazmun bilan aloqador emas. undan qandaydir dasturlar va ta’riflar mazmunida aks etishni talab qilish noo'rin. Shuning bilan bir qatorda e’tiqod demokratiya, siyosiy erkinlik va olam tartibotining asosida yotadi hamda faqatgina u, ularga ma’no- mazmun baxsh eta oladi. E’tiqodsiz insonning haqiqiy borlig‘iga erishib bo'lmaydi. Aksincha, bu holatda inson ongi sun’iy tarzda 
264



o’ylab topilgan zo’rlab tekshiriladigan doktorinalarga qaram bo’lib qoladi. Bu esa o’z navbatida zo’ravonlik, tanazzul va xaosni yuzaga keltiradi. E’tiqod qandaydir aniq va kuzatiladigan hodisa ong ittifoqida mavjud bo‘lishga xizmat qiladigan fikrlovchi kishining e’tiqodi “falsafiy e’tiqodning belgisi” bo’lib, xizmat qiladi. U o’zini anglashni, umuman, bilishning imkoni bo’lgan barcha narsani bilishni istaydi.222 Falsafiy e’tiqod diniy e’tiqod xususan, nasroniylik e’tiqodidan farq qiladi. Negaki, u barchaga birdek tegishli bo’lib, uning asosida vahiy emas, hamma amalga oshira oladigan tajribaga tayanadi.

222 Ясперс К. Философская вера. // Смысл и назначение истории. - М.: 
Политиздат, 1991. / Пер. С немеs. М.И.Левинанинг. - М.: Политиздат, 1991. 
- С.423.

Vahiy e’tiqod qiluvchilarda istisnolikka e’tiroz ruhini uyg’otib, unga ishonuvchilar va ishonmaydiganlarni ajratib, ularning o’zaro bir-birlarini tushunishlariga to’sqinlik qiladi. Bunday e’tirozlar butun tarix mobaynida nasroniylarga jiddiy zarar yetkazib, mutaassiblikka zamin hozirlagan. Ammo boshqa tomondan qaraganda u skiptitsizmni ham yuzaga keltiradi. Falsafiy e’tiqodning diniy e’tiqoddan yana bir farqi shundaki, uning asoslarida skiptitsizm unsurlari ham mujassam. Ongda ratsional javob berib bo’lmaydigan savollar ham mavjud. Skiptitsizmda namoyon bo’luvchi bilish shakli sanaluvchi reallik imkon berganligi uchun ham e’tiqoddir. Aynan ana shu narsa e’tiqodning predmeti sanaladi.Yaspersga ko’ra skeptitsizm bilish chegaralarini topgan hol- da uning hech narsada emas, biror narsada mavjudligi, ammo erishish imkonsiz ekanligini ko’rsatadi. Shu ma’noda u bilmas- lik predmeti va u orqali e’tiqodga aylanadi. Yaspers nazdida bil- maslik nafaqat inson aql kuchi ojizligini ko’rsatuvchi shunchaki subyektiv omil, balki borliqning alohida turi transsendensiya mavjudligidan ham darak beradi. Falsafiy e’tiqod transendent- likning mavjudligini, aqlning ijobiy dalillari ko’magida isbotlash imkonsiz bo’lgani uchun ham e’tiqod bo’lsa, ammo ana o’sha aqlning salbiy dalillari transendentlik haqidagi bilim mavjudligi- 
265



ni tasdiqlaganligi uchun ham uni falsafiy deb atasa bo’ladi. U har qanday vaziyatda ham aqlga qarama-qarshi turmaydi, aksincha u bilan yaxlitlikda namoyon bo’ladi. Ayniqsa, uni qandaydir irrat- sional hodisa deb baholash butkul xato ekanligini uqtiradi fayla- suf. Shunday ekan skeptik bilmaslik, transsendentlik mavjudligi haqidagi bilim bo’lganligi uchun ham ijobiy mazmun kasb etadi. Yaspers fikricha, transsendensiya e’tiqod va bilim o’zaro muvofiq keladigan munosabatning yagona predmeti hisoblanadi. Yaspers falsafiy e’tiqod diniy e’tiqod bilan ilmiy bilim o’rtasidan joy oladi va shu boisdan ham u “ham fanga, ham dinga profenomen bo’la oladi”223 deb mulohaza yuritadi mutafakkir. O’ziga o’xshagan jon- zotlar bilan birga bir jamiyatda yashab ular bilan doimiy aloqada bo’lib, turish oqibatida inson o’zini tashlab qo’yilgan yolg’iz his qila boshlaydi. Oqibatda u transendensiyaga intilib, undan najot kuta boshlaydi. Unda transendensiyada ishtirok etishni istaydi. Shu tariqa inson nafaqat quyi, oliy tabiatga ham ega chiqib, o’zi- ning bu olamdagi ilohiy ishtiroki dalilini ko’rishni istaydi.

223 Ясперс К. Истоки истории и ее sель. // Смысл и назначение истории: // Нем. 
тилидан. М.И. Левинанинг таржимаси/- М.: Политиздат, 1991. - С. 20.

Xaydegger uchun inson - barcha ko’lamlarini o’z ichiga ol- gan Borliqda o’zining, to’g’rirog’i - uning barcha jihatlarida juda aniq o’rniga ega bo’lgan mavjud narsadir. Xaydeggercha borliq tushunchasi o’zining noravshanligi, ikki xil ma’noligi sababli uni­versum (kosmos)ga kiritilgan mavjudot sifatidagi inson haqida ketayotganligi, yoki borliqdagi o’rni “Dasein” tushunchasi bilan ifodalanadigan alohida mavjudot sifatidagi inson haqida gap ke- tayotganligi haqida aniq tasavvur berishi mushkul. Xaydegger uchun insonning universumga kirishi qanchalik beg’araz bo’lsa, shunchalik u unda haqiqiy hujum, geologik kataklizmga baravar vulqon otilishi, mohiyatiga ko’ra, dunyoning barcha istiqbollari va barcha jihatlarining o’zgarishini keltirib chiqarishi mumkin.Xaydegger tomonidan qo’llangan “hujum” (irrupcion) atamasi qat’iy falsafiy atama emas. Shu sababdan uning o’zi o’sha falsafiy nuqtayi nazarlarni ko’rsatishga urinadiki, unda universumda mavjudot sifatida insonning paydo bo’lishi haqidagi masalaga 
266



muvofiq ravishda yaxlit holda saqlanadi. Bu yerda “paydo bo‘- lish” so’zining Xaydegger tomonidan qo’llanishining to’g’riligi- ni asoslash maqsadida shu so‘z mazmunini qismlarga ajratish muqarrardir.Xaydeggerning Dasein konsepsiyasida o’z ifodasini topgan insondagi cheklanganlik muhim o’rinni egallaydi. Bu joyda Xaydeggerning borliq va vaqt bog‘lamasi haqidagi masala ko’tariladi. U bog’lamani, muvaqqat borliq va abadiy borliq o'r­tasidagi, Daseindagi hozir, o’tmish va kelajak o’rtasidagi mu- nosabatlarni o‘z tushunishidan kelib chiqib u bilan bahslashadi. U ko’p e’tiborini hech narsa (yo’qlik) tushunchasining turli jihatlariga daxl qilgancha Xaydegger tomonidan borliq va hech narsa talqiniga ham qaratadi. Uning farazicha, bizning yerdagi hayotimiz faqat imkoniygina hisoblanmaydi, shuning uchun bu muammoni kengroq olib qarash, universumda inson holatining butun spektrini hisoblab chiqish lozim. U Xaydeggerning insonni ontologik aspektda olib qarash kerak, degan fikriga qo’shiladi va o’z ma’ruzasini Xaydegger haqidagi quyidagi so’z bilan yakunlaydi: “Demak, Xaydegger ta’rifiga ko’ra inson mohiyatan metafizik mavjudotdir. Antropologik metafizika metafizika sifatidagina imkoniydir, inson esa chinakamiga insoniy borliqni metafizik borliqni berish maqsadida topshiradi (qoldiradi)”.Xaydegger va Sartr o’rtasidagi umumiylik mavjud: bu Xay- deggerda qo’rquv, g’am, vahima, Sartrda esa ko’ngil aynishidir. Xaydeggerda qo’rquv metafizik tushunchalar ro’yxatiga kiritiladi. Ko’ngil aynishi muammosining Sartrcha o’ylanishi hammasidan birinchi o’rinda uning obyekt, obyektivlashish, begonalashish tushunchalarida o’z ifodasini topadi. Sartr ontologik ma’nodagi Borliq va hech narsa o’rtasidagi aloqani ko’rsatib berishni maqsad qilib qo’yib, Parmenidga, Dekartga murojaat qilgan holda o’z konsepsiyasini asoslashga urinadi, ammo uning qarashlari u tomonidan ijod qilingan ekzistensial-fenomenologik ontologiyaga muvofiq tarzda talqin qilinadi. U Xudoni qavsdan tashqariga chiqaradi. Sartradagi insonning cheklanganligini tushunishda o’xshashlik mavjud, ammo bu muammoning talqini ko’p narsada farq qiladi, muayyan ma’noda to’lig’icha 
267



ekzistensializm doirasidan chiqmay turib, uning fenomenologik ontologiya va falsafiy antropologiya talqiniga bog’liq qoladi.1979-yilning oxirida Bogotada (Kolumbiya) M.Xaydeg- ger ijodiga bag’ishlangan maxsus kollokvium o’tkazildi, uning materiallari Kolumbiya falsafiy jurnalida “G’oyalar va qad- riyatlar” nomi ostida bosilib chiqdi224. Jurnalning ushbu sonini ko’rsatib, tahririyat qo’mitasining boshlig’i Ruben Syerra Mejya ta’kidlaydiki, Kolumbiya milliy universiteti bazasida Kolumbiya falsafiy jamiyatida Xaydegger bo’yicha o’tkazilgan birmchi kollokvium Lotin Amerikasida anchadan buyon kutilayotgan hodisa edi, negaki, uning fikricha, o’rnining muhimligi, ahamiyatliligi bo’yicha teng joyni egallagan zamonaviy jahon falsafasida boshqa faylasuf yo‘q. Buni XX asr falsafa tarixidagi uning o’ziga xos o’rni tomonidan deyish mumkin. Boshqa tomondan esa, “Borliq va vaqt” nomli asari orqali shunchalik ko’p qarama-qarshiliklar va hatto uning tarkibidagi holatlar metafizikani destruksiyalash (bartaraf qilish) zaruriyligi tezisining sharhlanishi bo’yicha ham qarama-qarshiliklar keltirib chiqargan dunyoda bunday boshqa zamonaviy faylasuf mavjud emas. Bunday vaziyatdan chiqish deb, u umuman, Xaydegger matnlarining, xususan, “Borliq va vaqt”ni yangicha o’qib chiqilishida, Xaydegger bilan yangi muloqotda ko’radi. Xaydegger o’zi ham “Kant va metafizika muammosi” (iyun 1950) asarining ikkinchi nashriga Muqaddimasida garchi kamchiligini ko’rgan bo’lsa ham tarixiy-falsafiy tadqiqot doirasidagi fikriy muloqot muhimligini ta’kidlaganligini o’quvchining yodiga soladi. Uning fikricha, Xaydegger bilan bo’ladigan muloqotda ayniqsa, uning yunon faylasuflariga, qolaversa, Geraklit, Aflotun va Arastu qarashlarining mohiyatiga taalluqli sharhlarda yaxshiroq, aniqroq idrok qilinadi.
224 Ideas y valores. Primer cologuio de la sociedad colombiana de filosofia 
(Heidegger. Revista Columbiana de Filosofia. Bogota, 1983. №61.

Xaydegger mantiqi mana bunday: bizga “hamma narsa” ni yoki yaxlitdagi mavjud narsani ochib beradigan kayfiyatlar (bu - chuqur hasrat, sevimli kishining yonidaligidan xursandlik va 
268



boshq.) bo’ladi, demak, shundan kelib chiqib, bizga Yo’qlikni sal ochib beradigan kayfiyatlar ham mavjud. Xaydeggerning tushuntirishicha, Yo’qlik qandaydir ziddiyatli tafakkurdagina, ya’ni ratsional doirada berilgan bo’lishi mumkin.Bunday kayfiyat radikal “qo’rquv” kayfiyati bo’ladi. O.Pog- gelerning ta’kidlashicha, nemischa qo’rquv so’zi (die Angst) etimologik jihatdan tanglikni anglatuvchi angustiae so’zi bilan bog’liq. Qo’rquvda inson tanglik hissini his qiladi, unda vaziyat chiqib ketish qolmaydi, butun olam yo’qoladi va qo’rqayotgan kishi o’zining dahshatli yaqinlashib kelishi bilan siqib borayotgan Yo’qlik o’rtasida qoladi. Qo’rquvda butun qurshab turgan olam va olamdagi barcha narsalar to’satdan o’z ahamiyatini yo’qotadi, ular bo’shab qoladi, biz narsalarga o’z ahamiyatini yo’qotgan befarqlikda qaraymiz, dunyo go’yo o’z keraksizligidan vayron bo’ladi. Kundalik tashvish va yugur-yugurlar bilan shakllangan shunchalik biz ko’nikib qolgan “Men” sahnadan g’oyib bo’ladi. Qo’rquvda butun qurshab turgan narsalarning vayron bo’lishi kuzatiladi, barcha narsalar chaplanib ketadi, yer oyoq ostidan g’oyib bo’ladi. Qo’rquv va qo’rquv tahdidi hamma tarafdan bostirib keladi va qo’rquvning tarqalmasligiga yo’l qo’ymay bo’lmaydi. Bizni vahima bosadi. Biz boshpana, har qanday madad, himoyadan ayrilgan, uysizlik, xavfsiz emaslik hissi bilan ochiq vahima o’chog’iga (die Unheimlichkeit) aylanamiz. Bunday asossiz, muallaq tajriba insonni sof bu yerda-borliqqa, sof hozirlikka aylantiradi. Dunyoning butun realligi yo’qolarkan, dunyo shunday yaqin bo’lib qoladiki, odatda dunyoni niqoblab turadigan predmetlar realliklarning yo’qolishi bilan go’yoki tozalanganday bo’ladi. Vahima kayfiyatida gapirishning imkoni yo’q - faqat jim turish bo’ladi, intersubyektivlik ham imkonsiz. Shunday qilib, qo’rquv unda g’arq bo’lgan, hatto uni qilishga aniq istaksiz mavjud bo’lish uchun himoya va yordamsiz unga tashlangan borliqni bizga ochadi. Qo’rquv o’zimizning holatimizdan paydo bo’ladi va bizga uni ochadi. U “borliq- dunyoda” boshlang’ich vaziyatida chinakam hissiyot hisoblanadi.Ammo qo’rquv kayfiyati Yo’qlikka erishish usuli emas. Qo’rquvda Yo’qlik bir vaqtning o’zida nazardan chetda qoladigan 
269



mavjud narsaning barcha qismlari bilan, yaxlitdagi barcha narsa bilan maydonga chiqadi. Qo’rquv kayfiyatida narsalar nazardan chetga chiqadi, bizdan yiroqlashadi, bizga farqsiz bo’lib qoladi, ammo ayni shu topda ular biz tomonga buriladi va biz narsalar bilan keragidek munosabatda bo’lamiz. Qo’rquv (vahima) ning ikki xil ma’noligi shu bilan bog’liqki, u bir vaqtning o’zida mavjud narsani ham, Yo’qlikni ham ko’rsatadi, ya’ni Yo’qlik mavjud narsaning ichida joylashgan bo’ladi. Yo’qlik o’zidan yo’llaydi, u mahv bo’luvchi, nazardan chetga chiquvchi mavjud narsaga yo’llaydi. Yo’qlik mavjud narsani mavjud narsani yo’q qilmaydi va inkor qilmaydi, u o’zi ahamiyatsiz qiladi, ammo buni mavjud narsadan paydo qilmaydi, deydi Xaydegger. “Dahshatli Yo’qlik yorqin tunidagi” mavjud narsa Yo’qlikdan mutlaqo farqli, keragidek mavjud narsa sifatida maydonga chiqadi. Shunday qilib, ko’rinib turibdiki, qo’rquv borliqning fundamental tushunilishidan ko’ra o’zida yangidagi o’pirilishni tarkib toptiradi. “Metafizika nima o’zi?” ma’ruzasida Xaydegger savoli: Nima uchun Yo’qlik emas, bir narsa bor? javobsiz qolmoqda. Xaydegger borliq yo’qlikdan yaxshiroqmi savoliga Leybnits kabi javob bermaydi. Borliqning negizi asosiy emas, to’g’rirog’i, ortiqcha hech qanday asosni ko’rsatish mumkin emas - Yo’qlik mavjud narsaning qoq markazidadir. Borliq ochiqligicha qolmoqda, biz esa bizda mavjud narsani hozirlashni bilmaymiz.Demak, mavjud narsadan farqli ravishda borliq Yo’qlik orqali ochiqqa aylanadi. Borliq va mavjud narsa farqi Xaydegger konsepsiyasida katta ahamiyatga ega, shuningdek, uning konsepsiyasida Yo’qlik ham yaqqol sezilib turadi. Mavjud narsadan farqli ravishda Borliq Yo’qlik kabi fanning predmeti emas, uni mantiqiy izlanishlarning obyekti qilish mumkin emas, ya’ni har qanday fikrlash Xaydeggerga ko’ra predmetli fikrlash - mavjud narsaning fikri hisoblanadi.Xaydegger shunday yozadi: “Faqat Yo’qlikning boshlang’ich ko’rinish negizida inson hozirligi mavjud narsaga borishga va uni idrok qilishga qodir. Bizning hozirligimiz o’z mohiyatiga ko’ra mavjud narsaga nisbatan tarkib toparkan, u qanday hisoblanmasin va qanday u o’zida ko’rinmasin, bunday hozirlik 
270



sifatida u doimo oldindan ochilib bo’lgan Yo’qlikdan kelib chiqadi”225. Shu yerdan ekzistensiyaning mashhur Xaydeggercha ta’rifi kelib chiqadiki, Yo’qlikda idrok qilinish sifatidagi inson mavjudligidir. Inson mavjudligi Yo’qlikda idrok qilingan, u o’z mavjudligi haddidan chiqib ketadi, tajriba bilan emas, aql-idrok bilan bilinadi. Ekzistensiya va transsendensiya munosabati - ekzistensial falsafaning ko’plab konsepsiyalarida umumiy o’rinda keladi. Ammo Xaydeggerda transsendensiya qandaydir ijobiy jihatlari (masalan, Xudo) bilan ajralib turmaydi, transsendensiya Haydeger tomonidan borliq haddidan chiqish, yaxlitdagi barcha mavjud narsalarning haddidan chiqish sifatida, Daseinning muhim xususiyati hisoblangan shunday sifatda tushuniladi.

225 Хайдеггер М. Что такое метафизика? // Бытие и время и. -М., 1993. - С. 22.

Ammo Yo’qlikda insonning idrok qilishi aynan insonning ontologik xususiyatini anglatadi. Bu yerda axloqiy-etikaviy va diniy doiradagi “nigilizm” ko’rinishida olib qaralmaydi, bu haqda Xaydegger keyinroq gapirib o’tadi. Ekzistensiyaning Xaydeggercha ta’rifi borliqda chidab turish sifatida, shu bilan birga bir vaqtning o’zida Yo’qlikda nigilistik emas, balki gumanistikdir. Bu holat uning “Gumanizm haqida maktub” asarida ochib beriladi.Bu asar fransuz faylasufi Jan Bofrening “gumanizm” atama- si ma’nosi haqidagi savolga javobni ishlab chiqishda vujudga kelgan. Bu atamaga qiziqish Parijda paydo bo’lgan J.P.Sartrn- ing “Ekzistensializm - bu gumanizm” broshurasi sababli kelib chiqqan, bu broshurada Sartr markschilar bilan munozarada ekzistensializmni chinakam gumanizm tarzida keltiradi. “Mak- tub” matni Xaydegger tomonidan 1946-yilda tuzib chiqilgan va 1947-yilda “Haqiqat haqida Aflotun ta’limoti” bilan birga nashr qilingan. Ayni shu mavzuda J.Bofre tashabbusi bilan Xaydegger 1955-yilda Fransiyadagi kollokviumda ishtirok etgan.Jana Bofrening “Gumanizm so’ziga yangi ma’noni qanday qilib berish mumkin? degan savoliga Xaydegger shunday qilish zarurmi, deb so’ragan holda savol bilan javob qaytaradi, shunday qilib, qay tariqa inson mohiyatini o’ylash kerakligi 
271



haqidagi munozara ochiladi. Ammo bizning maqsadimiz garchi ko’pincha bundan qochib qutulib bo’lmasa ham, bu munozarani bayon qilishda emas, “ekzistensiya” atamasini oydinlashtirishda ekzistensialistik qarama-qarshilikka Xaydegger tomonidan bu yerda qo’llangan aynan sartrcha tushunish bilan Xaydegger fikricha, metafizikaga cho’mgan.Gumanizm haqida Bofre savoliga javob berishdagi Xaydeggerning “Shu zarurmi?” savolini Xaydeggerga inson mohiyati haqidagi masalaning farqi yo‘q ekan degan ma’noda tushunmaslik kerak. Xaydegger gumanizmdan kelib chiqib, “qanday qilib inson noinsoniy emas, “nogumanistik” emas, ya’ni o'z mohiyatidan og'ishgan emas, balki aynan insoniy bo'lishi haqidagi o'y va tashvish”ni o'zida namoyon qiladigan insonni ta’riflashga urinishni so'roq ostiga qo'yadi226. Xaydegger gumanizmning tug'ilishini Rimdan hisoblaydi, negaki u yerda gumanizm tushunchasi ostida u yoki bu darajada yunon dunyosiga, antik davrga va gotik varvarlikka qarshi qo'yilgan davrga murojaat qilingan bo'lib, insoniylikka ishlov berish tushunilgan.

226 Хайдеггер М. Письмо о гуманизме // Найдеггер М. Бытие и время. -М., 
1993. -С. 196

Gumanizm metafizik tarzdadir, bu shuni anglatadiki: u bor- liqning inson mohiyatiga munosabati haqida so'ramaydi, bu masalani tushunmaydi ham, bilmaydi ham. Xaydeggerning ishonishicha, “bu mahdud metafizik doira”ni buzish uchun metafizika hukmronligi o'rtasidan “Metafizika o'zi nima?” degan savolni berish kerak va hattoki dastlabki davrdayoq metafizik (shunday bo'lgan, masalan, “Metafizika o'zi nima?” ma’ruzasida Yo'qlik haqidagi masala kiritilgan) sifatidagi borliq haqidagi savolni kirish kerak, deb hisoblaydi. Metafizik gumanizmni maqsadga yo'nalganlik mexanizmiga kiritilgan ratsio insonning chinakam mohiyati hisoblanadi, bu fikrning asosida insonning animal rationale sifatidagi insonning metafizik talqini yotadi. Ammo, Xaydegger fikriga ko'ra, aqllilikda, shaxsiyatda, jonda, tanada ham inson mohiyati o'rin olmagan - “inson o'z mohiyatiga 
272



Borliq talabini eshitgandagina musharraf bo’ladi”227. Inson uchun borliqni eshitishning bunday imkoniyatini, borliqning insonga ochiqligini, borliq shu’lasida turishini Xaydegger “ekzistensiya” atamasi bilan ataydi, inson mohiyatini shunday anglagan holda: “Kimdaki ekzistensiya о'гш olgan bo‘lsa...o‘sha insondir. Ekzistensiya tushunchasi biroq, imkoniyat sifatidagi essentia tushunchasidan farqli ravishda voqelikni anglatadigan an’anaviy existentia tushunchasi bilan aynan bir xil emas.228 Ekzistensiya tarzida tushuniladigan asosiy jihat - borliq haqiqatida ekstatik namoyon bo’lishdir. Unga turli xil boshqa tirik mavjudotlar va inson ham asoslanadi - inson o’z borlig’idan borliq haqiqatida keragidek namoyon bo’ladi va turish bilan unda borliq mohiyatini saqlaydi.

227 0‘sha joyda. B. 198.
228 0‘sha joyda. B. 199.
229 0‘sha joyda. - B. 201
230 Хайдеггер М. Бытие и время. Пер. Бибихина В.В., М., 1993. -С. 117, 212, 
314.
231 Хайдеггер М. Письмо о гуманизме // Найдеггер М. Бытие и время. - М., 
1993. -С. 201.

“Ekzistensializm - bu gumanizm” asarida Sartr tomonidan bildirilgan Sartrning mohiyatdan mavjudlikning oldin kelishi Xaydegger fikricha, Sartrning o’rta asrlarcha tezisini aylantirishiga qaramasdan metafizikdir. Bu ma’noda deb hisoblaydi Xaydegger Sartr tezisi “Borliq va vaqt” risolasida aytilgan narsa bilan hech qanday umumiylikka ega emas229, masalan, shunday qilib: “Inson substansiyasi ekzistensiyadir”230. Lotincha “substansiya” atamasini Xaydegger yunoncha usiz so’ziga olib boradi va uni “bo’luvchining bo’lishi va bir vaqtning o’zida o’zi bo’luvchi” sifatida tushunadi. Fenomenologik destruksiyaga uchratilgan “Borliq va vaqt” asaridan olingan bu tezis shunday eshitiladi: “o’zining haqiqiy mohiyatida inson qanday hisoblangan usul borliq paytida bo’ladi, bu borliq haqiqatida estatik turishdir”231. Xaydegger mohiyatli deb ataydigan bu ta’rif tomonidan insonning Xaydegger fikriga ko’ra, xususan, inson fazilatiga hali erishmaydigan animal rationale, 

273



shaxs, jon-ruh-jismiy mohiyat sifatidagi gumanistik ta’rifi inkor qilinadi232, bu mazmunda Xaydegger fikri (aynan “Borliq va vaqt”) gumanizmga qarshi chiqadi. “Fikr gumanizmga qarshi boradi, chunki inson humanitas ni hali yetarlicha yuqori qo'ymaydi”233. Ekzistensializmning ateistik yo'nalishiga Xaydegger falsafasiga Sartr tomonidan qo'shilishini teistik ham, ateistik ham bo'lishi mumkin bo'lmagan borliq haqiqatiga yo'naltirilgan fikrligini ta’kidlab, Xaydegger yaxshi o'ylanmasdan qilingan, xato fikr deb baholaydi.

232 0‘sha joyda. -B. 201.
233 0‘sha joyda. -B. 201.
234 0‘sha joyda. - Б. 203.

Shunday qilib, Xaydegger xulosaga keladiki, “insonning muhim ekzistensiya sifatidagi insoniyligini ta’riflash paytida inson emas, ekzistensiyaning ekstatik o'lchovidagi borliqdir”234. Borliq shu’lasiga qo'shilish va borliq haqiqatining saqlanishi - borliqqa munosabati bo'yicha o'z passivligida inson mana nimaga undalgan. Xaydegger ko'p bor ta’kidlaydiki, inson borliq hukmdori emas, balki borliq podabonidir. Borliqqa munosabat bo'yicha insonning bu munosabati borliqning o'ziga oldindan aytib o'tilgan. Ammo ba’zan shunday bo'ladiki, mavjud narsaning bosimi ostida inson borliq haqiqatini esdan chiqarib qo'yadi - bu holat Xaydegger tomonidan “Borliq va vaqt” asarida “tushish” sifatida tavsiflangan. Shoirlar va mutafakkirlargina o'z iboralarida ba’zan borliq haqiqati so'zni beradilar. “Gumanizm haqida maktub” asarida Xaydegger Geraklit va Gelderlinni shundaylar sifatida ko'rsatib o'tadi. Shu sabab bo'yicha borliq haqiqati haqidagi fikr tizimli emas, balki tarixiy ravishdagi insonning ekzistensiyasi kabi tarixiydir.Alber Kamyu - nafaqat o'z vatani Fransiyada, balki butun dunyoda shuhrat topgan buyuk adib va faylasufdir. Uning roman, qissa, hikoya, badia va hatto kundaliklaridagi yozuvlari ham badiiyot, fikr, tafakkur, umuman, insonlar uchun doimiy ko'ngil hamrohidir. Kamyu qarashlarining falsafiy evolyutsiyasi tarixiy sharoit bilan bog'lanib ketadi. Kamyuning falsafiy-ekzistensial 
274



fikrlari, jamiyatda diniy e’tiqod susaygan davrda shakllandi. Xudodan ajralib qolgan insonning hayoti o'z ma’nosini yo'qotadi. Shunday vaziyatda insonning hayoti ma’nosiz degan fikr tug'iladi.Kamyu ilgarigi Fransiya axloqshunoslaridan o'zining tafakkuriy tuzilmalarini meros qilib oladi: XVII asrda Paskal tomonidan ilgari surilgan “insoniy qismat” tushunchasi, keyinchalik XX asrda yana ruhiy-tarixiy, madaniy sohalarda keng qo'llanila boshlandi. Bunda Kamyuning ustozlaridan biri Andre Malroning xizmati katta bo'ldi.“Sizif haqida afsona”dagi inson shaxsiyati haqidagi mulohazalar Kamyuning ruhan qiynalgan davrlariga to'g'ri keladi. Qandaydir hodisa ta’siri natijasida inson o'rganib qolgan odatiy, hayotiy yo'nlishdan chiqib ketadi. Bungacha u haqida o'ylab ham o'tirmaydi, lekin keyin o'zidan so'raydi: xususan, beshikdan to qabrgacha shunday yo'lni bosib o'tishga nima majbur qiladi, peshana terisi bilan mehnat qilib, nonini topish, umrini oxirigacha shunday yashash, birdan unda savol tug'iladi? Hammasiga qo'l siltab, baribir muqarrar bo'lgan o'limni yaqinlashtirish osonroq emasmi? Kundalik vazifa, - burch va mas’uliyatlarni umrning oxirigacha bajarish shartmi?“Sizif haqida afsona”da keltirilgan dalillarga ko'ra, “abadiy savol” bo'lgan hayot mazmuniga javob beriladi, bu javob hayot foydasiga nisbatan hal qilinadi. Haqiqatni topish uchun intilgan tafakkur, bu muammoni yechish uchun, asrlar davomida yig'ilgan hikmatlarga murojaat qiladi. Biroq tez orada bunday merosning ko'pligidan hayratlangan hissiyot, hafsalasi pir bo'ladi. Zero, ilmiy haqiqatlar qanchalik yuqori darajada aniq bo'lmasin, ular yanada aniqlashtirishni talab qiladi, ular qisman va nisbiy xususiyatga ega bo'ladi, ertami kechmi eskiradi, boshqalariga, navbatdagisiga yanada kengrog'iga va to'g'rirog'iga o'z o'rnini bo'shatib beradi, ular ham yakuniy bo'lmaydi: “haqiqatlar ko'p, lekin HaQiQat yo'q”235.
235 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 111.

275



Shuning uchun ham, kimki, o’z oldiga “abadiy savol”ni qo’ysa, oxiriga yetishga harakat qiladi, lekin oxiri tushkunlikka ro‘baro‘ bo’ladi, chunki unga erishmaydi. Noiloj qolganligidan, xayoliy pardalarni ochib tashlashga majbur bo’ladi: “Hech narsa aniq emas, hamma narsa - xaos, inson faqat... uni qurshab turgan chegara doirasidagi, aniq bilimlar bilangina cheklanadi”236.

236 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 117.
237 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 113.

U hattoki, dunyoning absurdligini ta’kidlay ham olmaydi, bunday deyilishi, deb esalatadi Kamyu, haddan tashqari o’ziga ishonganidan dalolat berar edi. “O’z-o’zicha dunyo, tafakkurga ega emas, bu dunyo haqidagi bor gap. Ana shu noratsionallik bilan to’qnash kelganda aniqlikni topishga bo’lgan xohish inson mavjudligining botinidan chiqqan da’vat - shuning o’zi absurdlikdir”237.Bu mulohazani o’ylab ko’rilsa, shu narsaga to’qnash kelinadi: bu yerda xohlasak, xohlamasak absurd bo’lmagan narsa ko’zda tutilmoqda, aniqlik intiqligini dastlab boshidan ma’lum bo’lgan rostlikka intilish qoniqtiradi. Hamma narsani boshqarish, xabardor bo’lish haqiqati - amalga oshmaydigan hodisadir. Koinotiy borliqning mukammal darajada mazmunlari jamlangan haqiqati bo’lishi mumkin emas. Agar fan o’ziga jiddiy nazar tashlasa, afsonalashtiruvchi, ssiyentik fanga sig’inuvchilikka og’masa, bunday g’ayri-tabiiy maqsadlarga erishishni orzu qilmaydi. Nurning bunday yagona metafizik manbasiga tayanish uning yorqin yog’dusida dunyo mayda zarrachalarigacha tartibli ko’rinishi, insoniyat tarixida e’tiqodni ochuvchi xudoga yoki gegelcha o’z-o’zidan shakllanuvchi ruh kabi mavhumlashgan falsafiy o’rnini bosuvchilarga aylangan.Xudoni izlagan kabi mazmun qidirish va buni oqlanmaganligi, umidlarni puchga chiqqanligini aqliy bilim orqali o’rnini qoplash tabiiy va tarixiy hayotda o’z o’rniga ega, ya’ni dunyoga bekorga kelmaganligi, hayoti va o’limi, bundan tashqari zaminiy lazzatlarni topish - mana shular Kamyuning bilim 
276



falsafasini mezoni hisoblanadi. Kamyu “Sizif haqida afsona”sida taklif qilgan tafakkur ko’chma ma’nodagi ontologik, kuli ko'kka sochilgan e’tiqoddir. U bizga nisbatan, muruvvatli yaratilganlikning o‘yidir. Uning garovi ratsionallikka burkangan oldindan ko'ra bilish bo’ladi. Mohiyatan qaraganda, Kamyuning shiori epistemologik skeptitsizm ruhiyatiga o'ralgan: “Men shuni bilamanki, deyarli hech narsani bilmayman”, - degan iborani noqonuniy gnoseologiyaga almashtirishdir. U o'zining bilishdan ishonchsizligini qayta ko'rib chiqqanligidir. U o'zini samoviy 
Haqiqat - Mazmunini yo'qotgan, uni yo'qligidan tushkunlikka tushgan, aniqroq aytganda, muqaddaslik sinoatlariga kirib bo'lmaydi.XX asrda vujudga kelgan tafakkur tarixidagi xudosizlikda - diniy dunyoqarashning tamal toshi saqlanib qolgan. Bu shaxs metafizik muqaddaslik bilan solishtiriladi. jLekin bu safar bo'shliqqa aylangan bo'lsa ham, ya’ni bu yerda hayot belgilari inson aqlidan tashqarida bo'ladi. Bu har doim xudoning yo'qligidan dalolat berib turadi va bu haqda aql o'ylab ham o'tirmaydi. Cheksiz tublik oldida o'zligini aniqlash, hamma diqqat e’tiborini “xudoni yo'qotganlik”ka qaratish kerakligini tushunadi.Xristianlikdan ajralib qolganlik Kamyuda va unga o'xshagan “xudosizlarda” - aniqroq aytganda, ateistlar emas, balki diniy agnostiklarda - yaqqol ko'zga tashlanadi, lekin unga bog'liqli- gi ham seziladi. Zotan, e’tiqod qiluvchilardan, inson hayotining yagona mazmuni ilohiyotdadir, degan fikr qabul qilib olinadi. Ilohiyot mavjudligi nisbatan mumkin emas. Chunki XX asr si- vilizatsiyasida narigi dunyoning hayotbaxshlik manbasi sifatida tushunilishiga barham beriladi. Mazmunni topishni boshqa joyi bo'lmaganidan keyin, “xudoning o'limidan” so'ng bo'shliq “qora teshik”, jarlik, “hech nima”, xaosning, tasodiflarning, bema’nilik- ning sababi bo'lib qoladi.Xuddi shu yerda, Kamyuning fikriga ko'ra, o'z-o'zini o'ldi- rishlikdan voz kechishni mantiqan keltirib chiqaradi, inson hayoti oqlanadi, hattoki, yashash baxti ham. Zero, ““absurd” - oxirgi haqiqat bo'lsa, u savol beruvchi tafakkurni sukunatdagi 

277



koinot bilan uchrashuvi haqiqatdan yuz o’girish bo’ladi - u in­sonni ochadi va yuksaklarga ko’taradi: u saqlanib qoladi, chun- ki absurdga yengilmaydi”238. Mayli “shaffof imkoniyatsizlikning bosimi... xotirjamlik bermasin”, mayli “samoviy zulmatga qarshi isyon, taqdirning hukmronligini qat’iy bildirsin va unga bo’ysu- nishga majbur qilsin”239, bu burchdir, deb hisoblaydi Kamyu: ye- chimi yo’q borliqning sinoatligiga abadiy, doimo yangilanuvchi qarshilik bilan javob berish. Bu harakatlar muvafaqqiyatsiz tu- gashiga ishonsa ham, takror va takror yechim topishga bo’lgan harakat, shu bilan bir qadam ham oldinga siljimaslik. Xotirjam - begonalashgan mavjudlik, sukunatidan bekinib ham bo’lmay- di, qochib ham ketib bo’lmaydi, o’zini olib qochib ham bo’lmaydi qat’iy mas’uliyat sha’ni borliq sinoatiga noroziligini qat’iyat bi­lan da’vat qiladi, hamma to’siqlarga qaramasdan, umidsizlikka qaramasdan, qaysarlik bilan bo’ysinmaganlikni namoyon qiladi: “yagona haqiqat bu da’vatdir”240.

238 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 122.
239 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 138.
240 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 139.

Shaxs xulqidagi doimo yangilanib turadigan bunday chaqiruv stoiklarning fojiaviy axloqiga o’xshab ketadi. Kamyuda bunday axloq hayotiy mustahkamligi bilan hayotni sevuvchanlik xislatlariga ega emas, zero, umidsizlik hollarida armonlardan xalos etadi; hodisalarni bizga xayrixoh bo’lib turgan paytida, amalga oshmaydigan orzular tufayli yengilganlik iztiroblaridan oddiygina ongli ravishda voz kechish orqali qutulish mumkin. Abadiy mehnatga hukm qilingan Sizif qadimgi rivoyatlardan shunday xulosa chiqaradi. Qasoskor xudolar uni shunday og’ir jazoga hukm etadilar. U yuqori tikka qoyaga siniq toshni bo’lagini olib chiqishi kerak, Sizif tog’ cho’qqisiga yetganda, bu tosh bo’lagi yana pastga qulab tushaveradi, bu ishni yana boshidan boshlashga to’g’ri keladi. Pastga tushgan “xudolarning ishchisi, bunday hukmdan norozi va kuchsizligini” his etadi, 

278



unga tushgan qismatning adolatsizligidan kuyunadi, lekin xuddi ana shu qismatni yaqqol, aniq tushunib yetib, qabul qilishi uning g‘alabasidan nishona edi.Sizif rahm-shavqat so’ramaydi, arz-dodga berilmaydi, o’z jallodlaridan nafratlanadi. Hukmni bekor qilishga ko’zi yetmaydi, o’zining ma’nosiz, og‘ir mehnatini ularning adolatsizligiga qarshi qo‘yadi, ularni odilsizlikda aybdor, deb hisoblaydi. Yengilmas ruhning beqiyos qudratini namoyon qiladi. Zulmati abadiyligini biladigan, lekin ko’rishni juda xohlaydigan so’qirga o‘xshab, Sizif asrlar aro ildam harakat qilaveradi... U oliy hikmatga o’rgatadi, xudolarni inkor qilib, toshni qoyaga qayta-qayta ko’taraveradi... Shundan boshlab bu koinotda xo’jayin yo’q, unga bemahsul va besamar bo’lib ko’rinmaydi... Qoyaga ko’tarilishning o’zi inson qalbini limmo-lim to’ldirish uchun yetadi. Sizifni to’laqonli ravishda baxtli, deb hisoblash mumkin”241.

241 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 177-478.
242 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 144.

Lekin sizifcha mehnatdan qisqa nafas rostlashlardan, baxtli- ga o’xshab yashash, hayotni mazmunini topganlik hissiyotidan mahrum qiladi, shuning uchun ham to’laqonli emasdir, kemtik- dir. U haqiqiyligini, sun’iy emasligini yoki xayoliy emasligini qay- ta-qayta tarzda o’zini ishontirishligiga majbur qiladi. O’tkinchi noziklik va sarobiylikning sababi shundaki, u oldindan yetarli mazmunning yarimligi bilan qanoatlanishga to’g’ri keladi, dunyo tuzilishidan haqiqatdan ham, arzirli mazmun yo’qligiga bekor- dan-bekor ko’rsatishning hojati yo’qdir.Undan yomoni shundaki, bunday xayoliy - “sizifcha” - inson harakatining mazmuni, uni ishonarsiz va sinovchan qilib qo’yadi, uning qadriyat mezonlarini yo’qotadi. Tafakkur uchun, “xudoni yo’qotganlik” “mazmun yo’qotganlik” bilan aynanlashtirilsa va boshqa mazmunni topib bo’lmasa, hamma narsa barobar bo’lib qoladi, va hech narsa achchiqlantirmaydi: “inson qismatini” amalga oshmasligiga aniq ishonch, “qadriyatlar iyerarxiyasini - pillapoyasini keraksiz qilib qo’yadi”242 [7, 144].
279



Chunki unda harakatlanish nuqtasi yo’qoladi, dastlabki ta- yanch yo‘q - nima mumkin-u, nima mumkin emas. Har qanday xulq, o’zini tutish, tanlov oqlanadi, faqat u ongli bo‘isti bas, “hayo- tni yaxshi yashab о‘tish zarur emas, balki qanchalik ko‘p boshi- dan о‘tkazilishi “yas’halishi” zarurroqdir”243. Xulqqa nisbatan sifatiy yondashuv miqdoriy yondashuv bilan aralashtirilib yubo- riladi. Eng kerakligi, har bir о‘tgan lahzadan lazzat olish zarur, shundan qoniqish kerak. “Hozirgi on, lahza va shu onlarning o'zgarishi - mana shu absurdli insonning ideali bo'ladi, zotan, bu yerda “ideal” degan so'z yolg'ondek tuyuladi”244 - chunki qadri- yatli hukmlar g‘ayri-tabiiydir, haqiqiy emas, chunki uni mezoni yo‘q. Nima narsa yaxshi, nima narsa yomon, nima narsa aqlga muvofiq, nima narsa ahmoqona - o'lchovi yo'q. Lahzalik xohish, bunday holatda cheksiz hukmdorga aylanadi, nima bo‘lsa ham qondirilishi shart.

243 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 146.
244 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 145.
245 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 145.

Shunday qilib, axloqdan tashqari, badxulqlik - o‘z iroda hukmronligi - Kamyuning inson haqidagi falsafasi zanjirining, eng zaif xalqasini tashkil qiladi. Uning manbasi “xudo o‘lgan”dan so‘ngi mazmunsizlikdan boshlanadi. “Absurdlik hissi” - garchi undan harakat qoidasini keltirib chiqarilsa, - deb keyinchalik Kamyu axloqiy oqibatlarga qat’iy hukm chiqaradi, u Nitsshening kundalik nigilizmiga borib taqaladi, - “qotillikka nisbatan befarqlikni keltirib chiqaradi va uni sodir qilishga yo‘l ochadi. Agar hech narsaga e’tiqod bo‘lmasa, hech narsada mazmun bo‘lmasa, nimanidir qadri borligini ta’kidlamasa ham bo‘ladi. Shunda hamma narsa mumkin, hech narsa muhim emas. “Tarafdor” va “qarshilar” yo‘q, qotil ham haq, ham nohaq. Krematoriy pechlarini yoqsa ham bo‘ladi, hukm etilganlarni davolasa ham bo‘ladi. Yovuzlik qiluvchi va ezgulik qiluvchi - bu sof tasodifdir va ko‘ngilxushlikdir”245.

280



“Sizif haqida afsona” nashr etilishi bilan, Kamyu ko‘z oldida eskirib qoldi. U bu davrda fransuz Qarshilik harakatiga qo’shilgan edi. Vatanni bosqinchilardan o’ziga xos himoyasi uchun fikr qurolini qo‘Пadi, ya’ni muayyan qadriyatlarni yoqlay boshladi. Ilgarigi hamma narsa mumkinligi va beparvolik haqidagi g’oyalarini shubha ostiga oldi. Uning falsafiy ijodida “Nemis do’stiga maktub” asari (1943-1944) qat’iy burilish yasadi. Bunda u xayolan kechagi do’stiga, nitsshecha-hamfikriga murojaat qilgan edi, hozirda esa u dushmaniga aylangan edi, ular daryoning ikki qarama-qarshi qirg‘og‘ida turar edilar. Kamyu g‘ayri-axloqiy ustanovkalardan voz kechdi, lekin yaqinda ular, uni qoniqtirgan edi.“Biz uzoq birga o’yladik, dunyoda oliy ong yo’q, biz bu yerda dahshatlarga aldanganmiz, deb faraz qildik. Lekin men o’zim uchun boshqa xulosalar chiqardim - lekin qachondir menga siz bir qancha yil davomida Tarixga singdirmoqchi bo’ldingiz... Siz hech qachon borliqni mazmunga egaligiga ishonmasangiz, natijada shunday qarorga kelgansiz, ya’ni hamma narsa barobar, ezgulik va yovuzlikni namoyon bo’lishi erkin tarzda sodir bo’ladi. Shu yerdan siz xulosa qildingiz, inson hech kim emas, uni qalbini toptab tashlash mumkin. Bizning farqimiz nimada? Shundaki, siz osongina tushkunlikka yengildingiz, men esa ularga pand berdim. Bizning zaminiy qismatimizdagi adolatsizlikni siz, yetarli asos, deb qabul qildingiz, uni yanada chuqurlashtirdingiz, mening tasavvurimda esa, aksincha, inson adolatni o’zi o’rnatishi shart, abadiy bo’lgan adolatsizlik bilan kurashib, baxtni yaratishi zarur, bu olamiy baxtsizlikka qarshi ko’rsatilgan belgidir. Siz o’z tushkunligingizdan sarxush bo’ldingiz, siz undan xalos bo’lishni istab, uni tamoyilga aylantirdingiz, siz inson qo’li bilan yaratilgan narsalarga qarshi borib, insonga qarshi kurashdingiz, uning dastlabki tashvishlarini oxirgi nuqtasigacha olib bordingiz.Men bo’lsam, tushkunlikka berilmasdan, azobga yo’g’rilgan dunyoni qabul qildim, men faqat insonlarni birdamlashuvini xohladim, ular o’zlarining ayanchli taqdirlariga qarshi kurashga turishlarini istadim. Men bu dunyoda oliy mazmun yo’qligi haqida o’ylashni davom ettirdim. Lekin men shuni bilamanki, 
281



ba’zi bir narsalar unda mazmunga egadir, bu esa - insondir, chunki uning o‘zi mazmun qidiruvchidir. Dunyoda faqat bitta haqiqat bor - inson haqiqatidir, bizning vazifamiz - uning taq- dirga qarshi mazmunli yechimini mustahkamlashdan iborat. Inson, faqat uning o‘zi - hamma mazmun ham, hamma oqlov ham shundadir, uni qutqarish lozim, zero, hayotga bo'lgan muayyan qarashni saqlash, kerak bo'lsa, uni himoyalash kerak. Siz za- haromuz, istehzoli jilmayishingiz mumkin: insonni qutqarish - nimani angalatadi, deb? Lekin men, bor ovozim bilan bong uraman: bu degani uni gumroh qilish kerak emas, bu adolatga suyanish degani, bu faqat unga tushunarli”246.

246 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 178-179.

Shunday qilib, kurashuvchan Qarshilikda bevosita ishtiroki tufayli Kamyuda, mutafakkir sifatida o'z-o'zidan ajralishlikni keltirib chiqardi, dastlab o'zining ilgarigi ontologik qarashlari asosida zaruriy chekinishlar qilishga olib keldi, “inson qismati” haqidagi nigilistik axloqdan chekladi. Bu “xudoning o'limiga” yo'g'rilgan muqaddas borliqning yo'qligidan afsus nadomat chekkan, axloqdan hamma narsa mumkinligiga borib taqalar edi. Ana shu mohiyatiy aniqliklarning kiritilishi, keyinchalik qat’iy qayta qurishga olib keldi, bu yangi kamyucha inson falsafasi binosini poydevorini tashkil qildi.Kamyuning keyingi qayta qurilgan falsafiy ijodining markazi- da “Isyonkor inson”ning birinchi sahifasidan mulohazaviy teore- ma-rivoyat o'rin olgan - bu qulning o'z xo'jayiniga qarshi isyoni haqidagi rivoyatdir.O'z hukmdoriga qarshi chiqqan qul, ikki ong o'rtasidagi azaliy qarama-qarshilikni namoyon qilmaydi. Ular bir-birini ustidan dushmanona hukmronlik qilishni anglatmaydi. Bu xrestomatiyali tarzda Gegelning “Ruh fenomenologiyasi”da, yuz yil keyin Sartrning “Borliq va Hech nima”sida atroflicha ifodalangan. O'z ezuvchisiga qarshi bosh ko'targan qul, Kamyu bo'yicha, chegara chizig'ini o'tkazadi, endilikda u boshboshdoqlikni va kamsitishga yo'l qo'ymaydi. Bu bilan u e’lon qiladi: bunda 
282



uning bir qismi namoyon bo’ladiki, bu qism uning isyoni bilan aynanlashadi va unga qat’iyan dahl qilish mumkin emas. Va ana shu nimadir, nafaqat uning yutug‘i, balki shaxs-ustidagi ezguligi, individualligidan tashqarisidagi, hattoki, uni himoya qilish uchun o’z-o’zini qurbon qilishga ham tayyordir, u shaxsiy hayotidan ham ustun turadi. U ezgulikdir, bu isyon jarayonida begonalashmagan huquq qatoriga ko’tariladi, u isyonkorga ham bevosita tegishlidir va unga o’xshaganlarga ham, shu jumladan, xo’jayinga ham.U - “hamma uchun umumiy bo’lgan yutug’dir”, hammasini qamraydigan - farqlarga, raqobat va kelishmovchiliklarga qaramasdan - u inson zotining “metafizik birlashuvidir”. Kamyuga ko’ra, uning asosi “inson mohiyati” yoki “inson tabiati”, degan falsafiy tushuncha orqali belgilanishi kerak. Zotan, u dastlabki ustun sifatida qabul qilinib, undan tarqaluvchi novdalarni qadriyatlar, deb atab, ular “harakatdan oldin bo’ladi”, tanlov huquqi, biron-bir harakatni amalga oshirishni nazarda tutadi. “Isyonni tahlili shuni ko’rsatadiki, inson tabiati mavjud, qadimgi yunonlar shunday o’ylaganlar” - hozirgi “sof tarixiy falsafiy tizimlardan” farqli ravishda “qadriyat o’zlashtiriladi (agar umuman, o’zlashtirilsa) harakatning oxirgi oqibati sifatida”247.

247 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 182-184.
248 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 420.

“Insoniy tabiat” qoidasini qabul qilib Kamyu, “Isyonkor inson”da, hozirgacha o’ziga yaqin bo’lgan sartrcha “erkinlik falsafasini” qayta ko’rib chiqishga majbur bo’ldi. Ilgarigidek, shaxs mavjudligini o’z chegarasidan doimo chiqib turishi sifatida talqin qilib Kamyu, (“inson shunday yagona mavjudotki, o’z- o’zicha bo’lishni doimo inkor qiladi”248, “mavjudlik mohiyatdan oldin keladi”, degan sartrcha ekzistensializm aksiomasini itqitib yuboradi. Uni tafakkurning beg’ubor o’yini, deb hisoblaydi. “Borliqni faqat - mavjudlik sifatida ta’kidlab bo’lmaydi. Doimo shakllanuvchanlik, o’z-o’zicha bo’la olmaydi, unda ibtido 
283



bo’lishi shart. Borliq faqat shakllanishda o’ziga ega bo’ladi, lekin shakllanish borliqsiz hech narsa emas”249.

249 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 699.

Mohiyat, Kamyuga ko’ra, har qanday shakllanuvchi mav- judlikda urug’ sifatida, homila sifatida mavjud bo’ladi, u qayerdandir tashqaridan olinmaydi. Bunday to’laqonlikning ochilishi, mutlaq yo’qlikdir, bo’m-bo’sh noborliqdir, u haqda, hattoki, biron-bir aniq narsa aytib bo’lmaydi, u shakllanyaptimi yoki bir joyda turibdimi - chunki unga nimadir xos, hech nima emas. Ana shu mavjudlikdan oldin keluvchi mohiyatning o’zi, uning mavjud bo’lishining shartidir, aynan shunda u o’zini doimo namoyon qiladi, har qanday erkinlik u bilan hisoblashishi shart, boshboshdoqlikka quyilib ketmasligi uchun. Shunday qilib, “Isyonkor inson” o’zining butun mantig’i bilan, Kamyuning ekzistensial qarashlardan chetga chiqqanidan dalolat beradi. Ilgari u unga rioya qilar edi. Keyin yozuvchi falsafiy antro- pologiyaning mohiyatiy (essensial) tomoniga qarab, qat’iyan buriladi.Lekin Kamyu falsafiy antropologiya qismlarini chuqur o’ylab o’tirmaydi: u faqat uning to’g’ri ekanligini, “inson tabiati” inson zotining mohiyati sifatida ta’kidlab qo’ya qoladi. Uni chuqur fal- safiy tahlil qilishga kirishmaydi. Shuning uchun ham Kamyu- ning “inson tabiati” haqidagi antropologik g’oyalari mustahkam asosga ega emas. Kamyu “isyonkor inson”ni yozishidan asosiy maqsadi, axloqiy gumanizmni xulqiy-qadriyatiy tomonlarini ochib berishdan iborat. Bunda tayanch ibora sifatida Tavrotda- gi “O’ldirma” degan xitobini asos qiladi. O’ldirishni Kamyu inson mohiyatiga dahl qilish sifatida tushunadi. Bu esa Kamyuning ax- loqiy ta’limotini tashkil qiladi.O’z xulqiga e’tibor berish, har qanday axloqiy shaxsning ehtiyojlarida mavjud, u rivojlangan axloqiy ongning mezoni hisoblanadi. Qachonki, tafakkurda bo’lajak harakatning oqibati o’ylab ko’rilayotganda, yana bu holatlar chalkash bo’lsa, nisbatan va qisman to’g’ri haqiqatlar o’rtasida ikkilanishlarga yo’l ochsa, 
284



unda har bir inson qalbida “tug’ma” ravishda mavjud bo’lgan ezgulik va yovuzlik haqidagi tasavvurlar harakatga keladi. Bu ixtiyoriy ravishda asossiz “vijdon chaqiruvi”ga olib keladi va oliy darajadagi ezgulik bilan solishtiriladi - bu esa ideal xulqiy norma sifatida o‘sha tasavvurni yoqlaydi va ongsiz holatdagi vijdon irodasini yorqin namoyon qiladi.Lekin hamma gap shundaki, aynan nimani ezgulik deb olish kerak, bunday xohish va zarurat o‘rtasida nima ishonchni ta’- minlaydi. Kamyuning kechki ijodidagi axloqiy ezgulikka bo‘lgan talab sog‘lom axloqiylikka ishonchdan kelib chiqadi. Shaxsiy va fuqaroviy axloqiylikni tashqaridan kiritib yoki zo‘ravonlik bilan e’lon qilib bo‘lmaydi, “uni tarixiy mavjud bo‘lgan qadriyatni o‘rganmasdan turib, tarixdan tashqarida deb bo’lmaydi”250. Ilgaridan Kamyu - antropologik mohiyat tushunchasiga - axloqiy qadriyatlarning birinchi asosi zaminiy, dunyoviy bo’lishi shart. Shu bilan bir qatorda, metafizik mutlaq, o’zgarmas - abadiy xususiyatga ega bo’lishi kerak, hamda alohida shaxsga nisbatan va insoniyat tarixiga nisbatan ham transsendal bo’lishi kerak.

250 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 651.

Gumanistik axloqni notarixiy va tarixdan tashqaridagi ho- disaligiga urg’u berib, Kamyu o’zining ilgarigi “absurdlik” ta’limotidan voz kechadi. U nitsshe-karamazovcha hamma nar- sa mumkin bo’lgan axloqi bilan bir xil belgiga ega bo’lmagan, harakatchan axloq o’rtasidan ehtiyotkorlik bilan barobarlik chi- zig’ini o’tkazadi. U o’zida insoniy tarixning hamma chizgilarini, belgilarini, hodisalarini qamrab oladi.Haqiqatdan ham, ilmiy etnografiya va tarixiy antropologiya uchun bugungi kunda xulqlar va axloqiy-ontologik tamoyillar o’zgaruvchan sivilizatsiyalarda turlicha bo’ladi. Bunga qo’shim- cha sifatida, axloq tarixni mahsuli sifatida ochiqdan ochiq tan olinishi, ma’naviy tuzilmalarning o’rnatilgan ijtimoiy-tarixiy o’zgarmas manbalariga tayanmaydi. Shu jumladan, asrlar davo- mida ishlab chiqilgan, “metatarixiy” va umuminsoniy - ezgulik va yovuzlik haqidagi tushunchalar, insoniy jamiyatning talab-eh- tiyojiga qarab moslashadi, bu narsa tarixda ham kundalik hayot- da ham sodir bo’ladi.
285



Ana shu turli yo’nalishga ega bo’lgan hodisalarni axloqiy harakat uchun yagona asosini topish, mushkul masala hisoblanadi, bu yerda, albatta, ziddiyatlar ham uchraydi. Biroq to’xtovsiz ravishda bor imkoniyatlardan yaxshirog’ini izlash, ilgari berilmagan, ularni kelishtirib bo‘lmasa ham, xususan, ana shuning o’zi ham tarixiylik ruhiyatiga yo'g'rilgan o’zini anglovchi ong uchun axloqiy xulqning erkinligi hisoblanadi. Bu esa o’z o’rnida, xulqiy tanlov uchun katta sinoat maydoni bo’lib xizmat qiladi, natijasi noma’lum tavakkal bo’ladi, jiddiy mas’uliyatni o’ziga qamraydi, ba’zida shaxsning o’zi uchun ham ayanchli bo’lishi mumkin.Kamyu “Isyonkor inson”ni yozishga kirishganda “Vabo”dagi (1947) nitsshecha iroda hukmronligi ta’siridan, hayotiy vaziyat ziddiyatlaridan o’zini kafolatlab qo’yishni xohlaydi, “xudosiz ham muqaddas”likka erishish mumkin. Lekin bunday iqrornoma “murdalarning ustida turgan, qonli falsafa o’zini o’zgacha ko’rsatishi” [7, 485] - fashizmning bosqinchiliklari oldida o’zini oqlolmaydi. Bunday xavfli holatlarni xotiradan ko’plab topish mumkin, ular tarix tomonidan moziydan ham, hozirda ham bir-biriga zid keladigan xislatlarni keltirish mumkin. Shunda mutafakkir Kamyu tafakkur ustaxonasida yaratilgan antropologizmdan transsendental nisbiy tarixga oid qadriyat- tumoriga ega bo’lishni xohlaydi. Antropologizm - muqaddaslikni dunyoviylashgan shaklidir. Bu shakl mutlaqlik ko’rinishida “inson tabiati”ni tashkil qiladi.Shunday qilib, dahl qilib bo’lmaydigan axloq asoslarini yaratish borasida Kamyu oxirigacha boradi. Buning uchun u o’z tafakkurlash tarzidan to’liq foydalanadi. Zero, “Isyonkor inson”da o’ziga teng mutlaqlik mohiyati nomidan gapiradi. Mutlaq qadriyatlarni e’lon qiluvchisi sifatida Kamyuga ixtiyoriy yoki noixtiyoriy bo’lgan aqliy chekinma kerak bo’ladi: o’ylovchining o’zi metafizik ustivorlikni bo’yniga olishi kerak bo’ladi, u o’zgaruvchan hayotiy nisbatlardan tashqarida, qaynoq ehtiroslardan xoli bo’lishi kerak - u oquvchan tarixdan ham tashqarida bo’lishi kerak. Bunda u yuqorida yoki chetda turganday bo’ladi.
286



Kamyu o’zining falsafiy refleksiya tuzilmasi sinoatlarini ochadi; shunday yozadi: “Isyonkor tarixga bo’ysunishdan yiroqda turadi, uni tan olmaydi, o’z tabiati haqidagi tasavvuri nomidan ularni inkor qiladi. U o’z qismatini tan olmaydi, uning qismati tarix tomonidan aniqlab bo’lingan. Adolatsizlik, hayotning oquvchanligi, o’lim tarix orqali namoyon bo’ladi. Ularni inkor qilish bilan birga, tarixni ham inkor qiladi” [7, 653]. Bunday tarix bilan olib borilgan “bahs” faqat shunda mumkinki, qachonki “inkor etuvchi” nodunyoviy bo’lgan ko’rinishda bo’lsa, hech narsa bilan ifloslangan bo’lmasa, o’z ko’rinishidan “ilohiy” pok bo’lsa, mohiyatidan - nurli Haqiqatga o’xshasa, tarixdan ko’tarilishiga sazovor bo’lgan bo’lsa yoki undan tushib qolgan bo’lsa. Bunday qalbni qutqaruvchi o’z-o’zini yupatishlar bo’lishi mumkin emas, aqlga kelsa ham amalga oshmaydigan ideal - timsoldir.Shunday qilib, Kamyuning axloqiy gumanizmi “Isyonkor in- son”da ham, uning oxirgi ko’rsatmalarida ham falsafiy antro- pologiya bilan mustahkamlanadi. Bu esa bizning kunimizda e’tiqodiy tafakkur tuzilmasini qayta tiklashga qilingan harakatga o’xshaydi. Unda eskirib qolgan, mistik-afsonaviy qobig’idan voz kechiladi. Xudoni yo’qligidan qiynalgan kamyucha e’tiqodsizlik bo’shliqni hosil qiluvchi noaxloqiy ziddiyatlardan, yana qaytadan dunyoviy muqaddaslik vujudga keladi.Kamyuning “Isyonkor inson”i agar uni chuqur tahlil qilinsa, uning asosini “inson tabiati” nomli “muqaddas ruh” tashkil qiladi. Uning onto-antropologiyasi mohiyatan ilohiydir, shuning uchun ham uni ehtiyotkorlik bilan qayta nomlab, onto-ilohiylik, deb nomlasa ham bo’ladi. Har holda u XX asrda tarixiy falsafiy antropologiyani o’ziga jalb qilgan haqiqatlardan biridir. U bir tomondan mustahkam bo’lish e’tiqodiy ontologiyaga tayansa, ikkinchi tomondan xristianlik aqidalaridan kuch oluvchi axloqiylikka suyanadi.Demak, “Isyonkor inson”ga sarflangan mehnat, axloqiy gu- manizmni yaratishda mushkul vazifani hal qilishga qaratilgan maqsad Kamyuning shaxsiy hayoti yo’lida, murakkab qarashlari- da yo’l boshlovchi mayoq rolini o’ynadi. Kamyu hech ham adash- maydi, qachonki, o’z o’gitlarini “tarixni yaratuvchilariga” yo’lla-
287



ganida. Negizida esa, unga “chidash orqali” bo’ysunish tuyg’ulari yotadi. Buni mutafakkirning o’zi ham tan oladi: “mening isyonim asosida bo‘ysunish mudrab yotadi”251.

251 Камю А. Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. -М.: 
Политическая литература, 1990. - С. 655.
252 Marsel G. Etre et Avoir. - Paris. 1935. - P. 16.

Gabriel Marselning falsafiy asarlari qat’iy mantiqiy qoida- larga bo’ysinmaydi. Hattoki, “Borliq sinoati” nomli asari falsafiy umumlashtiruvchi asar bo’lsa ham, undagi g’oyalar biridan ik­kinchi kelib chiqmaydi. O‘z asarlarini lavhaviy xususiyatini Marsel bevosita fikrni kelishi, shaxsiy kechinma tajribasi bilan bog’laydi. Uning nuqtayi nazaricha, falsafiy ta’limotning tizimlil- igi - tajribadan uzoqlashishga olib keladi, o‘z manbasidan uzilib qoladi. Bu yo’lni deduktivlik tamoyiliga asoslanib rivojlantirish xatolikka olib keladi. Lekin faylasuf tomonidan ana shu lavhaviy- likni, plyuralizmni yoqlanishi, haqiqiy voqelikni kuzatayotganda, 
o'zining tubidagi bog’liqligida, yaxlitligida namoyon bo’ladi.Tajriba haqida gapirib Marsel, uni ilmiy-materialistik talqin qiluvchilar bilan munozaraga kirishadi. Uilyam Jeymsning “ra­dikal (qat’iy) empirizmi” ruhidagi va zamonaviy fransuz falsa- fasidagi fideistik g’oyalarga qarshi fikr bildirib Marsel tajribani “kengaytirish”ni taklif qiladi. Falsafa ana shu tajribaga asoslani- shi kerak. E’tiqod bilan ilmiy verifikatsiyani (tabaqalashtirishni) zid qo’yilishini, faylasuf qoralaydi.Marsel diniy tajribaga nisbatan “radikal (qat’iy) qarshi chi- qish”dan voz kechishga chaqiradi. Uning o'rniga “nihoyatda kamsuqum va bevosita tajribaga murojaat qilish zarur. Ilgari falsafa bu borada adolatsiz bo’lgan. Ba’zida ularni qoralagan, ba’zida ularga mantiq qonunlarini tatbiq qilib, noqonuniy tafak- kurlashtirib yuborgan”252. Aslida, Marsel taklif qilayotgan taj- ribani “kengaytirilishi”, uni irratsional-fideistik maydonini qis- qartirishni nazarda tutadi. Chunki bevosita tajribaga shaxsning hissiyoti va shaxsiy kechinmalari kiradi, u ko’pincha diniy ruhda bo’ladi. Aynan ekzistensial falsafa shunday tajriba ustida qurili- shi shart, deydi faylasuf.

288



Marsel “Men kimman?” degan savolga javob topishni falsa- fani asosiy vazifasi qilib qo’yadi. Ushbu masala unda birmchi ja­hon urushi davrida bedarak yо‘qolganlarni topish byurosida ish- lashi natijasida kt/ncLiLing bo’lib turadi. Marsel spiritizm (ruhlar haqidagi ta’limot) bilan qiziqadi. Urushning ommaviy fojialari inson uchun eng yaqin kishilarini yo’qotish hissi qanchalik iz- tirob keltirishini, bu yo’qotish uning butun borlig’iga katta ta’sir qilishini kuzatadi. Bu holat insonni o'rab turgan tirik odamlar- dan ko'ra kuchliroqdir.Shunday sharoitda, tabiiyki, savol tug‘iladi: inson uchun mav- jud bo'lish nimani anglatadi yoki o'zgalarning mavjudligi nima, uning mavjudligi o'zgalar uchun qanchalik ahamiyatli? Inson doim boshqalar bilan muloqotda bo'ladi. Marsel fikriga ko'ra, bu muloqot shaxsiy tajribani natijasida sodir bo'ladi, uning uchun hech qanday isbot talab qilinmaydi. Shuning uchun ham boshqalarning u haqidagi tasavvuri, insonni befarq qoldirmay- di. Marselning hamma dramalarini asosida nizolar yotadi. Bu nizolar insonni o'zi haqidagi fikri bilan boshqalarning shu in­son haqidagi fikri tufayli kelib chiqadi. Muallif bu nizolar o'rta- 
sida orbitr bo'lishni istamaydi. Bu nizo natijasida inson shaxsiy tasavvurini o'zgartirishi kerak bo'ladi, haqiqiy borlig'iga xiyonat qilayotgandek tuyuladi.Ana shu asoslar Marselni quyidagi xulosaga olib keladi, inson shaxsi uning individual borlig'i bilan aynan bir bo'lmaydi. Har bir inson o'zining shaxsiy qobig'idan chiqib ketadi, atrofdagilarning u haqidagi fikrlariga qarab yashashga majbur bo'ladi. Ana shu mavjudlik intersubyektivlik deb ataladi, bu inson haqiqiy borlig'i hisoblanadi. Darhaqiqat, bu shunday ta’rifki, unda hech qanday aniq chegara bo'lmaydi. Marsel inson shaxsini “fenomenologik sharhlab”, uni ekzistensial tajriba qobig'iga o'rab qo'yadi, in- sonlarning fikri rost yoki yolg'onligini ahamiyatsiz qilib qo'yadi. Uning teatri o'lik odamlar bilan to'ladi. Tiriklar o'liklarning xotir- lash bilan yashaydi.Marsel ta’limotida axloqiy masalalar asosiy o'rinni egallaydi. Uning diqqat markazida shaxsiy-ruhiy munosabatlar birinchi 
o'rinda turadi. Chunki hozirgi jamiyatda bu munosabatlar buzilib 

289



ketgan, lekin ularni qayta tiklash zarur, shunda inson to’liq bor- lig‘i namoyon bo’ladi. Marsel axloqiy nigilizmni tanqid qiladi. In­son iztirobidan, kechinmalaridan o'tmagan axloqiy normalarga rioya qilish yaxshi oqibatga olib kelmasligi haqida ham gapiradi.Intersubyektivlik tushunchasi Marselning axloqiy mulo- hazalarda aniqlovchi rol o'ynaydi. U shuni ta’kidlaydiki, agar inson boshqa odamlarga bamisoli tashqi obyektlar sifatida tashqaridan qarasa, ularga befarq bo’lsa, axloqiylik haqida ham gapirib bo‘lmaydi. Marsel fikriga ko’ra, boshqa odam xuddi 
o'zgadek qabul qilinishi kerak emas, balki “u” ham “o'zingning” ichki meningdek bo’lishi zarur. Marselning har bir asari fojiaviy yolg’izlikni yengib o'tishga qaratilgan, shunda inson qalbining tushunarsizligi yo’qoladi.Ma’naviy begonalikni Marsel diniy e’tiqod orqali hal qilish mumkinligi haqida gapiradi. Intersubyektivlikni eng yuqori shakli xudoga bo’lgan e’tiqodda namoyon bo’ladi. Mazkur insonning borligi, boshqa insonlarni xudoga bo’lgan e’tiqodida namoyon bo’ladi. Shunday qilib, Gabriel Marsel fransuz ekzistensializmining asoschisi hisoblanadi. Uning ekzistensial falsafasi Birinchi Jahon urushi arafasida shakllandi. Fransuz ekzistensializmining diniy jihatlari Marselning falsafiy qarashlariga borib taqaladi.Barcha ekzistensialistlardan Marsel Kyerkegor ta’limotiga hammadan yaqinroq turadi. Marselning fikricha, falsafa fanga qarama-qarshi turadi, u obyektlar olamni o'rgansa-da, lekin ekzistensial tajribaga, ya’ni shaxsning ichki ruhiy hayotiga daxl qilmaydi. Ekzistensial tajriba o'z mohiyati jihatdan irratsional bo’lib, unda “sir-asror” bordir va bu “sir-asror”ga shaxs “jalb etilgandir”, binobarin, u e’tiqod mavzuyi bo’lib xizmat qiladi. Marselning fikricha, xuddi ekzistensial tajriba orqali xudoni payqash mumkin, shuning uchun xudo borlig’ini ratsional isbot qilishlardan voz kechish kerak bo’ladi. Marselning etikasi taqdiri azal va iroda erkinligi haqidagi katolik ta’limotga asoslanadi.Falsafaning asosiy masalasini Marsel “men kimman?” degan savolga javob qidirishda ko’rgan. Bu masala uning spiritizm 

290



(ruhiylik) bilan qiziqishi natijasida yuzaga keldi. Shuningdek, Marsel birmchi jahon urushi davrlarida daraksiz yo’qolganlarni qidirish faoliyati bilan shug’ullangandan so’ng bu yanada kuchaydi. Urush davridagi ommaviy fojialar shuni yaqqol na- moyon qildiki, inson ongida yaqinlari haqidagi sog’inchli fikrlar unga katta ta’sir ko'rsatadi, ular vafot etgan bo'lsalar ham. Zero, tirik odamlar uning uchun ahamiyatsiz bo’ladi. Xuddi shunday sharoitda tabiiy savol tug‘iladi: inson uchun boshqalarning mavjudligi yoki mavjud bo’lmasligi nimani anglatadi, insonning mavjudligi boshqalar uchun qanday ahamiyatga ega? Zero, inson doimo boshqalar bilan muloqotda bo’ladi. Bunda boshqalarning u haqidagi tasavvuri, o’zini anglashida zarur rolni o’ynaydi. Marsel uchun bunday mavjudlik har bir insonning bevosita tajribasidan kelib chiqadi, u isbot talab qilmaydi. Marselning fikriga ko’ra, insonlar o’rtasidagi munosabatlardagi nizolarning sababi, insonni o’zi haqidagi fikri bilan, u haqidagi birovlarni fikri o’rtasidagi keskin farq bo’lganidan kelib chiqadi. Muallif ular o’rtasida hakamlik qilishdan bosh tortadi. Buni natijasida inson o’zi haqidagi tasavvurini o’zgartiradi. O’z borlig’ining haqiqiyligini anglay olmay chuqur iztirob chekadi.Yuqoridagi mulohazalar asosida Marsel bir xulosaga keladi, inson shaxsi uning individual borlig’iga aynan mos tushmaydi. Har bir inson uning chegarasidan chiqadi. O’ziga xos tarzda at- rofdagilarning tasavvurlari timsolida mavjud bo’lishga intiladi. Bunday mavjudlikni Marsel intersubyektivlik (botiniylik) deb ataydi va u shaxsning haqiqiyatini belgilaydi. Darhaqiqat, bu bel- gilar shaxsni aniq chegaralarini ko’rsatmaydi, mavhum tus oladi. Demak, Marselning shaxs tushunchasi mutlaq relyativizmga asoslanganligi shubha tug’dirmaydi. O’zining “fenomenologik sharhlovini” ekzistensial tajriba bilan chambarchas bog’lab, Marsel insonlarni muayyan shaxslar haqidagi haqiqiy yoki yolg’on tasavvurlari o’rtasidan farq o’tkazmaydi. Bu esa insonlarni obyektiv borligi yoki obyektiv yo’qligi o’rtasidagi chegarani yuvib tashlaydi. Uning teatri o’liklar bilan to’la, ular faqat xayolot olamida mavjud. Shunday xayollar insonning 
291



ruhiy olami uchun katta ahamiyatga egaligini Marsel inkor qilib bo’lmaydigan dalillar bilan asoslaydi. U obyektiv voqelik bilan subyektiv voqelikning ontologik mavqeyini tenglashtirib, xato xulosaga keladi. Bu ikki tushuncha “dahldorlik” termini bilan belgilanadi. Bu bilan “ko’rimsiz dunyo”ni real mavjud degan xulosaga asos yaraladi. Bu Marsel uchun tanaga ega bо‘lmagan ruhlar sifatida namoyon bo’ladi, bunga ilohiy ruh ham kiradi.Insonni mavjud bо‘lgan tana va ruhning birligi yoki “ruhlan- gan” borliq sifatida tasavvur qilib Marsel, inson tanasining o’zi nima ekanligini tushuntirishga intiladi. Tananing tabiiy-ilmiy ta’rifi faylasufni qiziqtirmaydi, ular tana obyekt sifatida olinganda о‘rganilgan. Marsel fenomenologiya pozitsiyasida turadi. Uning “mening tanam” iborasi bevosita tajriba sifatida ifodalanadi. Marselning ta’kidiga ko'ra, tanaga nisbatan “mening narsam” yoki “meniki” degan iborani qo'llab bo'lmaydi, ya’ni tashqi jihatdan tegishli bo'lgan narsadek. Tanaga inson qo'llanadigan bir aslaha sifatida qarash yaramaydi, lekin u shunday vazifani barjaradi. Marselning fikriga ko'ra, ega bo'lishlik termini tanani xarakterlashga to'g'ri kelmaydi. Borliq tushunchasini belgilaydigan bunday termindan voz kechish lozim. ““Mening tanam” deganda, bu “mening o'zim” nazarda tutiladi....  Meningtanam meniki hisoblanadi, men bilan tanam o'rtasida hech qanday interval yo'q, men uchun u obyekt bo'la olmaydi, chunki men tanam orqali mavjudman, tanamda mavjudman”253. Ana shu ruhiy-jismiy borliq Marsel uchun mavjudlikni (ekzistensiyani) anglatadi.

253 Marsel G. Le Mystere de I’Etre. - Paris, 1951. - P 238.

Marselning tana va ruhning shunday munosabati haqidagi fikriga qo'shilish mumkin. Lekin insonlar xuddi shunday taassurot bilan cheklanganida, ular o'zlarining na tanasi, na ongi haqida hech qanday tasavvurga ega bo'lmas edilar. Ilmiy bilim chuqurroq rivojlanib, inson tanasining moddiy tuzilishini umumiy tarzda tushuntirib berdi, ongni ham ijtimoiy faoliyat va mehnat jarayonining mahsuli ekanligini ko'rsatib berdi. Shu haqiqatlar ekzistensial tajribaning hosilasi emas. Bular fanni 
292



“muammolashtiradi” va cheklanganlikni ko’rsatadi. Lekin bu zarurat Marsel tomonidan inkor etiladi. Uning “fenomenologik sharhlovi” natijasida tana nomoddiy, nojismiy bo’lib qoladi. Subyekt tomonidan qabul qilinadigan insoniy tana obyektiv mavjudlikdan ongning mahsuliga aylanib qoladi. Inson esa moddiy (tabiiy va ijtimoiy) determinantlar zanjiridan sun’iy ravishda uzib olinadi.Zotan, Marsel doimo insonni u yashayotgan dunyoga va bosh- qa odamlarga nisbatan “dahldorligi” haqida ta’kidlasa ham, in- sonni dunyo bilan bo‘lgan munosabati bir yoqlama talqin qilina­di. Bu shuning uchun sodir bo‘ladiki, dunyo Marsel tomonidan obyektiv voqelik sifatida emas, balki inson ongiga bog‘liq bo‘lgan mavjudlik sifatida ko’riladi. Berklicha subyektiv idealizmda- gi “mavjudlik - demak, taassurot olish” degan formulani tan- qid qilib, Marsel ta’kidlaydiki: “Empirik idealizm uchun yagona ahamiyatli va yagona mumkin bo’lgan uzil-kesil javob - bu agar narsalarni men qabul qilmasam, ular mavjud bo’la oladimi? - haqiqat shundaki, ular faqat shunday sharoitda, shunday nar- salar bo’la oladi”254. Qabul qilish mavjudlikning sharti sifatidagi bu tezis bergsonchilikka borib taqaladi. Lekin Marsel narsalar va qabul qilish o’rtasidagi muammoli munosabatni yanada ilo- hiylashtirib yuboradi. Bu yerda gap subyektning nuqtayi nazari haqida ketyapti. Chunki u dunyoni botinan o’zi bilan bog’langan holda ko’rishi mumkin yoki o’zidan ajratilgan holda mustaqil mavjudlik shaklida ham talqin qilishi mumkin. Shunday ma’no- da, Marsel fikriga ko’ra, ziddiyat-paradoks sodir bo’ladi, bu para- doks obyekt mavdjuligini asosida yotadi: “men haqiqatan obyekt haqida o’z tasdig’imga ko’ra fikrlayman, u menga suyanmaydi, men unga suyanmayman”255.
254 Marsel G. Essai de philosophie concrete. - Paris, 1951. - P 36.
255 Marsel G. Essai de philosophie concrete. - Paris, 1951. - P 35-36.

Demak, Marsel shunday qarorga keladi, hissiyotni tashqi narsadan kelayotgan “sado” sifatida qabul qilib bo’lmaydi. Or- ganizm “ikkilamchi” refleksiya yordamida ichidan qabul qilin- 
293



sa, unda Marselning fikriga ko’ra, hissiyot ikkita mustaqil mav- dudlik “markazlari” o’rtasida “kommunikatsiya (munosabat)”, ya’ni aloqa shakli bo’la olmaydi. Aksincha, bu shaxs faolligining hosilasidir. “U bevositalikdir, u har qanday talqin va har qanday kommunikatsiya asosida yotadi, inchunun uning o’zi talqin ham, kommunikatsiya ham bo’lmaydi”256. Demak, Marsel tomonidan bilishda subyektning faolligi bir yoqlama talqin qilinadi, dunyo inson ijodining mahsuli sifatida namoyon bo’ladi. Shu asosda subyekt erkin borliq deb ataladi yoxud sodda qilib “erkinlik” deyiladi.

256 Marsel G. Essai de philosophie concrete. - Paris, 1951. - P 43.

Marsel e’tiqodli nasroniy sifatida cherkovning hamma aqi- dalarini qabul qiladi, lekin ularni aqlga muvofiq tarzda asos- lab berishga qarshi chiqadi va bunday ishni samarasiz deb hisoblaydi. Bu xudoning mavjudligini an’anaviy tarzda isbotiga ham tegishli bo’ladi. “Diniy tajriba” “guvohlik” tushunchalari Marselning diniy e’tiqod hodisasida asosiy rol o’ynaydi. Uning fikriga ko’ra, bevosita diniy tajribaga ega bo’lmasdan turib, xudoga ishonaman deb bo’lmaydi. Bunday qobiliyatga faqat e’tiqod qiluvchilar qodir. Ular xudo mavjudligiga haqiqiy guvoh bo’ladilar. Protestanchilik va katolik modernizmiga yaqin bo’lgan Marselning ta’kidlashicha, tarixiy rivoyatlarni, an’analarni, tashqi nufuzni diniylikning guvohlari deb bo’lmaydi. Xudo faqat ichki tuyg’uda “tirik xudo” sifatida mavjud bo’ladi. U ilohiyotshunos va faylasuflarning ratsional xudosiga qarama-qarshi, ziddir.Fenomenolog sifatida Marsel o’z diqqatini inson e’tiqodining mazmuniga qaratadi. Faylasuf diniy e’tiqod jarayonida xudo yuksaklik sifatida namoyon bo’lishiga ishora qiladi. Shu bilan birga xudo insonga eng yaqin turgan borliq bo’ladi. Insonning kimligi faqat unga ayon. E’tiqod qiluvchini xudoga munosabati intersubyektivlikning va muhabbatning yuksak cho’qqisi sifatida xarakterlanadi. Xudo esa eng yuqori “U”da namoyon bo’ladi, faqat u bilan birga inson kamolga erishadi. Bunda Marsel insonning xudo haqidagi tasavvuri shaxs ongidan tashqarida, unga bog’liq bo’lmagan mavjudlikka to’g’ri kelishi haqidagi masalani 
294



inkor qiladi. Zotan, faylasufning xudoga bergan ta’riflari, uning obyektivligini tasdiqlaydi. Masalan, u ruhlarning “ko'rinmas dunyosi”ni mavjudligi haqida gapiradi. Ruhlar olamida eng yuksak joyni xudo egallaydi. Ana shu dunyoning “evrilishi” inson qalbiga kiradi. Lekin bu faqat qalb o‘z eshiklarini “ochgandagina” mumkin bo'ladi. Umuman olganda, Marselning fikriga ko'ra, xudo subyektivlashtiriladi. Uning mavjudligi, o'lgan odamlarning mavjudligi bilan bir darajaga qo'yiladi, ya’ni bu tirik odamlar ongida yashaydi.Shunday qilib, xulosa qilamiz. Gabriel Marsel ijodiy faoliyatida juda ko‘p asarlar yozgan bo'lsa ham, lekin hech bir asari bir-biridan mantiqiy kelib chiqadigan yaxlit konsepsiya ko'rinishida bo'lmaydi. Hattoki, uning so'ngi “Borliq sinoati” asari ham bu qoidaga bo'ysunmaydi. O'z asarlarini fragmentar- lavhaviy shaklini Marsel shunday tasvirlaydi, ya’ni falsafasining mohiyati shakliy jihatdan “konkretlik” va bevosita o'z tajribasi bilan bog‘liq holda ifodalanadi. Faylasufning nuqtayi nazaricha, falsafiy ta’limotlarning tizimli tarzda bayon qilinishi faylasufni o'z tajribasidan uzoqlashganidan dalolat beradi. O'z tajribasidan uzoqlashgan faylasuf ta’limotini deduktiv ravishda rivojlantirishi xatoliklarga olib keladi.Marsel o'z ta’limotini yaratishda plyuralizm pozitsiyasida turadi. O'z qarashlarini lavhaviy shaklda ifodalasa ham, lekin ichidan real borliq bilan chambarchas bog'liq bo'ladi. Tajriba tushunchasini talqin qilishda Marsel, uni ilmiy-materialistik talqin qiluvchilar bilan bahsga boradi. Marsel Uilyam Jeymsning “radikal empirizmini” ma’qullaydi, bu tajriba fransuz falsafasida keng yoyilgan edi.Marsel tajribani cheksiz “kengaytirilishini” talab qiladi, chun- ki har bir faylasuf o'z tajribasiga suyangan holda ta’limotini yara- tishi kerak. E’tiqod va ilmiylik o'rtasida ziddiyat bo'lishi kerak emas. Marsel diniy tajribaga nisbatan “radikal qarshi turish”dan voz kechishni257 va “muayyan bevosita tajribaga” murojaat qi- lishni talab qiladi. Hozirgacha unga (shaxsiy tajribaga) munosib 
257 Marsel G. Etre et Avoir. - Paris. 1935. - P 16.

295



diqqat qaratilmagan, chunki u juda soddalikda ayblangan yoki haddan ziyod tafakkurga bo’ysundirilib, o’z qoidalariga bog’lab qo’yilgan258. Lekin Marsel tomonidan targ’ib qilinayotgan tajriba irratsional-fideistik tus oladi. U bevosita tajriba deganda, shaxs- ning hissiy tajribasini nazarda tutadi, ularga diniy ruh beradi. Aynan shunday tajriba asosida Marselning ekzistensial “kon- kret” falsafasi bino bo’ladi.

258 Marsel G. Etre et Avoir. - Paris. 1935. - P 16.
259 Falsafa. Qomusiy lugat (Tuzuvchi va mas’ul muharrir K.Nazarov ). -Toshkent: 
Sharq, 2004. - B. 358.

Har bir inson o’z mavjudligini tan oldirishga va erkin bo’lish- ga intilib yashaydi. Bulardan birinchisi bu boshqalar uni tan olishi, hurmat qilishi, e’tibor berishi, qolaversa, yuksaklarga ko’tarilishini istashini bildirsa, ikkinchisi o’z xatti harakatini o’zi belgilashini, so’z erkinligini, taqdirini belgilashini yoki ixtiyor erkinligini bildiradi.Asosan mana shu ikki bosqichda inson “axloq” degan tushun- cha bilan to’qnashadi. Ayrim insonlar uni yaxshi kutib oladi, ba’zi- lar esa uni inkor qilishga harakat qiladi. Lekin shuni unutmaslik kerakki, inson ijtimoiy mavjudot. Shunday ekan, u ko’pchilik tan olgan axloqiy normalrni inkor qilolmaydi.Ayni mana shu muammolar natijasida XIX asrning 40-50-yil- larida ekzistensializm oqimi vujudga keldiki, bizning hozirgi asosiy maqsadimiz ham shu oqim vakili bo’lmish fransiyalik fay- lasuf va yozuvchi J.P.Sartr diniy va axloqiy qarashlarini hozirgi turmush sharoitimizdagi axloqiy va diniy me’yorlar bilan qiyosiy bayon qilmoqdir.J.P.Sartr fikrlarining markazida “odam erkin yashashga mahkum” degan g’oya turadi. Bundan ko’rinadiki, u erkinlikka katta ahamiyat bergan. Va o’z navbatida uni ikkiga bo’lganini ko’rishimiz mumkin. Bular tashqi va ichki erkinliklardir. Buni biz uning quyidagi fikrlarida ko’rishimiz mumkin: “Tabiatdagi erkinlik zaruriyatga bog’liq bo’lib, uni anglash natijasida shaklla- nadi. Insonning ichki olamidagi erkinlik uning ichki mohiyatidan kelib chiqadi va faqat ayrim vaziyatlarda namoyon bo’ladi”259.
296



U bu fikrlarini davom etib, “albatta, erkinlik insonning belgisi si- fatida boshqalarga bog‘liq emas, biroq harakat boshlandimi bas, men o’z erkim bilan birgalikda boshqalarning erkinligini ham xohlashim shart” deb ta’kidlaydi.Madomiki, inson azaldan erkin yashash uchun yaratilgan ekan nega u butunlay erkin bo’la olmaydi? Buning boisi shundaki, erkin yashash insondan katta mas’ulyatni talab qiladi. Mutelikda yashashga o’rgangan kishilar biron-bir topshiriqni ado etishni mas’uliyat deb tushunadi. Aynan mana shu joyda u diniy ki- toblardan Ibrohim payg’ambar va uning o’g’li hodisasini misol tariqasida keltirib o’tadi. “Muqaddas kitoblarda zikr qilinishicha, Ibrohim payg’ambar o’z o’g’lini Xudo yo’lida qurbon qilishi zarur edi. Farishta bu haqida xabar berganida u zot hech ikkilanmay o’g’lining bo’g’ziga pichoq tiraydi. Chunki u o’zini Xudo oldida mas’ulyatli deb biladi. Uning fikricha, Ibrohim payg’ambar nazarida hayot va borliqning yakka-yu yagona hukmdori Xudodir. Agar u o’z qilmishi va kelajak uchun mas’ul bo’lganida o’z o’g’lini o’zining erkin yashash huquqini himoya qilgan bo’lardi.Bu fikrlari bilan u o’sha davrdagi diniy (nasroniy) qadriyat va an’analardan jamiyatni qutqarmoqchi bo’ladi. Ya’ni uning fikri- cha, bu qadriyatlar kishilar hayotini boshqarishga davogar axloq hodisasidir. Ular insonni erkini cheklaydi. “Nima qilishingizni sizga hech kanday umumiy axloq ko’rsata olmaydi, dunyoda bun­day nishona yo’q”260. Agar shunday axloq va nishona bo’lganida bormi, insoning xatti-harakati va erki ularning doirasidagina mavjud bo’lardi. Masalan: hozirgi insoniyat qabul kilgan axloqda o’g’rilik qilish, birovni haqqini yemaslik, zo’ravonlik taqiqlangan bo’lsa-da, lekin amalda insoniyat bu illatlarsiz yashay olmaydi, ya’ni bu illatlar insoniyat atributiga aylanib qolmoqda.
260 Alimasov V. Falsafa yoxud fikrlash chanqog>i. -Toshkent: Falsafa va huquq, 
2007. - B. 100.

Nafaqat J.P.Sartr, balki har bir inson o’ziga umumiy axloq bormi degan savolni qo’yib va o’z hayotida davomida yashayotgan muhitidan qidirar ekan, uni faqat so’zlardagina, ya’ni nazariyasini topishi mumkin. Amaliyotda insonlar umuman 
297



boshqacha harakat qiladi. Holbuki, ko’chadagi ayrim maslahatlar, teledasturlar, radiodasturlar, gazeta jurnallardagi didaktik maqolalar, diniy kitoblar va ma’ruzalardagi pandnomalar-u nasihatlar shu zamon va ana shu makongagina tegishli ekanligini mualliflarning G‘zlari ham inkor qilolmaydilar.Aynan mana shu jihatlarni o‘ylaydigan bo‘lsak amaliy axloq ba’zi bir mayda-chuyda xatti-harakatlarimizdan boshqa joyda ko’zga ilinmaydi. Bu mayda-chuyda axloqiy harakatlarga kun- dalik salom alik, sevish sevilish (vaqtincha bolsa ham), muo- malada xushmuomalalik (odamiga qarab albatta), bir-birimizga hurmat (zaruriy vaqtlarda) va boshqalar. Bu xatti-harakatlarni ba’zilarini refleks bo’lib, qolgani uchun bajarsak, ba’zilaridan o‘ta manfaatdor bo'lganimiz uchun va qolganlrini esa Nitsshe ta’kidlaganidek, o’zimiz axloqiy bo’lishmiz uchun emas, balki boshqalar bizni axloqsiz deyishidan qo’rqqanimizdan bajara- miz. Mana shularni hisobga olmaganda, biz deyarli “axloqiy mav- judot” degan ta’rifga loyiq emasmiz. Demak, insoniyat yuqorida ta’kidlab o'tilganidek, o’ziga balandparvoz ta’riflar-u baho be- rishdan nariga o’ta olmayapti. Balki shunaqa mukammal axloqli bo’lib yashashni orzu qilishning o’zi bizni boshqa mavjudotlar- dan ustunligimizni belgilab berar. Bu jihatlarga tarixiy dalillarga ko’ra, insoniyat minglab yillar oldin alohida ahamiyat bergan- ga o'xshaydi. Bunga yaqqol dalil sifatida Avestodagi “ezgu fikr”, “ezgu so’z” va “ezgu amal” konsepsiyalarini ko’rsatish mumkin. Bu fikrlarning kelib chiqish sababi ham o'sha zamonlardagi so‘z bilan amalni bir-biriga mos tushmagani va yoki fikr bilan so’zni bir-biriga to’g’ri kelmagani bo’lsa ajab emas. Aynan axloqiy nor- malar ham bizlarga axloqsizligimizni eslatib turish uchun ham yaratilgan bo’lsa kerak.Endi mavzuga qaytadigan bo’lsak, J.P.Sartr umuminsoniy ax- loqni inkor qilar ekan u o’z fikrlarini “inson bu dunyoda o’z holi- ga tashlab qo’yilgan” degan qat’iy hukm yordamida isbotlashga harakat qiladi, ya’ni inson bu dunyoda erkin uni boshqaradigan o’zidan boshqa hech narsa yo’qdir. Demak, bundan kelib chiqa- diki qaysi axloqni tanlashda ham u erkindir. Inson xohlagancha axloqli bo’lishi va yoki o’shancha axloqsiz bo’lishi mumkin va bu 
298



faqat uning o’zigagina bog’liq. Bu payg’ambarimiz (s.a.v.)ning “nimaniki o’zingizga uyat bilmasangiz, shuni bajaravering”, de- gan gaplariga juda yaqindir.J.P.Sartr bu erkin tanlov g‘oyasini ilgari surar ekan, har bir inson bu tanlov jarayonida nafaqat o’zini, balki butun insoni- yat axloqini belgilashini alohida ta’kidlab c'tadi. U bu xulosa- larga Xaydeggerning ta’limoti orqali keladi. Buni u quyidagicha tushuntiradi. “O'z holiga tashlab qc'yilganlik haqida gapirar ekanmiz, biz faqat Xudo yc'q va barcha xulosalarni ana shunday chiqarish zarur degan gapni aytmoqchimiz, xolos. Ekzistensia- lizm - keng yoyilgan va Xudodan ozginagina harakat bilan quti- lish istagidagi kiborlar axloqiga qarama qarshi turadi”261.

261 Сартр Ж.П. Тошнота. Роман // Иностранная литература, 1987, № 7.

Afsuski, bu tanqid faqatgina nasroniylarga tegishli bo'lmay, balki musulmonlarga ham birmuncha aloqadordir. Chunki bu- gungi kunda ham biror-bir kishi ishi yurishmasa, yoki betob bo'lib yotib qolsa, farzand kc'rish masalasida va shu kabi muam- molar bilan muqaddas joylarga (ziyorat qililuvchi) turli makon- larga borib, qon chiqarib yoki bo'lmasa o'zlarini qayta-qayta o'qitish hollarini ko'rishimiz mumkin. Holbuki, islom axloqida inson Xudoni faqatgina boshiga g'am-tashvish tushgandagina emas, hamma vaqt yodda tutishi va chin yurakdan e’tiqod qi- lishi kerak. Bu vaziyatlarda biz ularni faqat o'z manfaati yo'lida qolaversa, Xudoni o'ziga vaqtinchalik xizmatga chorlashini kuza- tishimiz mumkin.Bu fikrlardan tabiiy savol tug'ilishi mumkin. Nima bu ikkin- cha turdagi insonlar Xudoga manfaatsiz ibodat qilishadimi? Al- batta, manfaatsiz inson hattoki nafas ham olmaydi, lekin bu o'z me’yoridan oshib ketsa, yuqoridagi illatlar yuzaga kelishi aniqdir. Yuqorida misol tariqasida ko'rsatgan “musulmonlar”ning xat- ti-harakatlari ham nasroniylarning “indulgensiya” hodisasiga juda yaqin va kerak bo'lsa, undan ham hunukroq va tubanroq holatlardir.Balki mana shunaqa qo'shtirnoq ichidagi dindorlarning xatti-harakati ekzistenchilikning dahriy oqimi vakili bo'lmish 
299



J.P.Sartrni Xudo yo‘q degan qarorga kelishiga sabab bo’gandir. Bu fikrlarni u quyidagicha ifoda etadi: “Ekzistenchilar Xudo bilan birgalikda aql bovar qiladigan dunyoda biror bir qadriyatni topishning barcha imkoniyatlari ham yo’qolib ketishi tufayli Xudo yo’qligidan bezovta bo’ladilar. Boshqa apriori ezgulikning bo’lishi mumkin emas, zero, uni fikriga sig’diradigan, cheksiz va komil zehn yo’q. Buning ustiga ezgulik mavjud xalol bo’lish lozim yolg’on gapirmaslik kerak deb hech qayerda yozib qo’yilmagan: bu aynan shuning uchunki, biz yalanglikdamiz va ana shu yalanglikda faqat odamlargina yashaydilar, xolos”262.

262 J.Pol Sartr. Ekzistensializm to‘g‘risida // A.Sher tarjimasi. Jahon adabiyoti. 
1997. 5-son. - B. 185.
263 J.Pol Sartr. Ekzistensializm to‘g‘risida // A.Sher tarjimasi. Jahon adabiyoti. 
1997. 5-son. - B. 187.

U yuqoridagi va shunga o’xshash so’zlardan o’z ta’limotini mohiyatini tushuntirib bermoqchi bo’ladi. Va aynan mana shu joyda u yana bir o’zining yirik safdoshi bo’lmish F.Dostoyevskiy- ning so’zlaridan foydalanadi: “Dostoyevskiy qayerdadir: “Agar Xudo yo’q ekan unda hamma narsaga ruxsat bor”, - degan edi. Mana shu ekzistenchilikning ibtido nuqtasidir. Darhaqiqat, agar Xudo yo’q ekan hamma narsaga ruxsat bor, shuning uchun inson o’z holiga tashlab qo’yilgan uning o’zida ham tashqarida ham bi- ron-bir suyanchig’i yo’q. Avvalambor, u o’ziga oqlov topolmaydi. Haqiqatan ham, agar mohiyat mavjudlikdan keyin kelar ekan. U holda insonga umrbod berilgan tabiatga (fyelga) tayanish bilan hech narsani tushuntirib bo’lmaydi. Boshqacha qilib aytgan- da determinizm yo’q, inson ozod, inson ozodlik”263. Yuqoridagi fikrdan bir joyni alohida ta’kidlashga majburmiz, chunki shu chog’gacha bu hukm haqida so’z yuritmagan edik. Bu “mavjudlik mohiyatdan oldin keladi” va yoki aksincha, “mohiyat mavjudlik- dan keyin keladi degan” so’zlar edi. Uning fikricha oldin odam paydo bo’ladi, shundan keyingina u o’z mohiyatini namoyon qila- di. Ya’ni inson o’zini o’zi qay darajada shakllantira olsa, shu da- rajada inson. Binobarin, mavjudlikning taqdiri inson qo’lidadir.Bu fikrlari bilan uni “fatalizm”ga qarshi chiqqanini anglash unchalik qiyin emas, albatta. Bu so’zlari bilan u insoniyatga 
300



katta mas’uliyat yuklaganini ko'rishimiz mumkin. Ya’ni har bir inson biror bir narsaga qancha harakat qilsagina shunchalik erishadi. Bizlarda shunaqa bir aqida shakllanib qolganki, buning oqibati na insonning o'ziga va na jamiyatga foyda. Bu to'g'ridan to'g'ri insonni yalqovlikka, mas’uliyatsizlikka va oxir-oqibat eng asosiysi bo‘lmish irodasizlikka olib boradi. Unda biz o‘z erkimizni, mas’uliyatimizni Xudoga bevosita topshirib qo'yamiz. Bu bilan biz Xudoni o'z xizmatimizga chorlamayapmizmikan? Yuqoridagi illatlar ustidan g'alaba qozongan inson, hayotga real qaray boshlaydi. Ming afsuslar bo'lsinki, biz insonlar qanday bo'lsak, o'zimizni shunday qabul qilishimiz juda-juda qiyin kechadigan vaziyatlardan biri. Hattoki, bu vaziyatga tushishni tasavvur qilshning o'zi bizlar uchun bir katta fojiadek ko'rinadi. Buni mavzuyimizni bosh qahromoni bo'lmish J.P.Sartr juda chiroyli fikrlari bilan ta’kidlab o‘tadi. Jumladan, “inson o‘zining loyihasidan boshqa hech narsa emas”. Ya’ni inson o'zini qay darajada amalga oshirsa, shu darajada mavjud bo'ladi. U o'zini, demak, o'z qilmishlarining yig'indisi sifatida o'z shaxsiy hayoti sifatida faqat shundagina namoyon etadi. Bizning ta’limotimiz nima uchun ba’zi odamlarni dahshatga solishini, ana shundan tushunib olsa bo'ladi. Zero, ko'pincha ular o'z uquvsizliklarini quyidagi gaplar yordamida xaspo'shlardan boshqa yo'l topolmaydilar: “shart-sharoit menga qarshi edi, men bundan yaxshiroq munosabatga loyiqman. To'g'ri, hayotimda ulkan muhabbat yoki ulkan do'stlik bo'lgan emas, biroq bularning hammasi mening ana shunday muhabbatga loyiq erkak yo ayolni uchratmaganimdan. Men yaxshi kitoblar yozmadim, biroq bunga men emas, vaqtim bo'lmagani sabab. Mening o'zimni bag'ishlaydigan bolalarim yo'q, biroq bunga sabab hayot yo'lini birga o'tadigan odam topa olmaganim. Menda demak, faqat qilmishlarimga qarab chiqariladigan xulosalarga qaraganda, foydalanmay qolgan qobiliyatlar meni obro'liroq ko'rsatadigan mayllar va imkoniyatlar to'la-to'kis saqlangan”. Vaholanki, ekzistensiyachilarning fikricha, hayotda o’zini o’zi yaratadigan muhabbatdan bo'lak muhabbat yo'q, muhabbatda o'zini namoyon qiladigan muhabbatdan boshqa “bo'lishi mumkin” bo'lgan hech 
301



qanday muhabbat yo‘q. 0‘zini san’at asarlarida aks ettiradigan dahodan boshqa daho yo‘q. Prustning dahosi bu Prustning asarlaridir. Rassingning dahosi bu, uning bir qator fojialari, ulardan boshqa hech narsasi yo‘q. Agar Rassing yana bir bor fojea yozmagan bo'lsa, Rassing yana bir bor fojia yozishi mumkin edi deyishning nima keragi bor? Inson o‘z hayoti bilan yashaydi, u o‘z qiyofasini yaratadi, u qiyofadan tashqarida esa hech narsa yo'q. Albatta, hayotda ko'p narsaga erishmagan kishilar uchun bu shafqatsizlikdek tuyuladi. Lekin ikkinchi tamondan, odamlar faqat reallik hisobga olinishini orzu, ilinj va umidlar insonni faqat aldamchi ro‘yo, puchga chiqqan umidlar, behuda ilinjlar yig‘indisi tarzida baholash uchun imkon berishini, ya’ni u haqida ijobiy emas, balki salbiy xulosalar chiqarishga imkon yaratishini tushunsin264.

264 J.Pol Sartr. Ekzistensializm to‘g‘risida // A.Sher tarjimasi. Jahon adabiyoti. 
1997. 5-son. - B. 189.

Bu fikrlardan chiqadigan xulosa shuki, demak biz qaysi yutuq va omadsizlikka erishsak, hammasiga o'zimiz aybdormiz. Hozirgi turmush sharoitimizda nimaiki gunoh qilsak “shayton yo'ldan urdi” degan gapni ko‘p ishlatamiz. Va yoki yutuqqa erishgan odamni ko'rsak “Xudo beribdi buyursin” degan gaplarni ko‘p ishlatamiz. Bu gaplar bilan biz o'zimizning hamma mas’uliyatimizni Xudo va shaytonga yuklab qo'ygan bo'lamiz. Bu gaplardan, demak, gunohimizga ham, savoblarimizga ham Xudo javobgar (sababchi) degan mantiqiy xulosa chiqmasmikan? J.P.Sartr tanqid ostiga olgan “asliy qahramon” va “mohiyatan qo'rqoq” insonlarga ham xalqimizda “olma pish og'zimga tush” kabi kinoyali maqollari ham yo‘q emas.Hozirgi bizning jamiyat esa ikkinchi maqolga ancha yaqin tarzda kun kechirmoqda. Chunki ko'pincha biror ishi natija bermasa “peshanamga bitilmagan ekan” deya taqdirga tan be­rish holatlari kuzatiladi. Aksincha, qayta-qayta urinishni o'rniga. Bu gaplardan maqsad esa har bir insonni o'zini oqlashga bo'lgan tabiiy intilishidadir. Chunki inson o'zini haddan tashqari ko'p yaxshi ko'radi. U o'zi aybdor bo'lib qolishdan qo'rqib o'z taqdirini ayblaydi. Aynan mana shu joyda tabiiy savol kelishi aniq.
302



Taqdirni kim belgilaydi? Xudo. Ular demak, o’z o’zidan o’zining omadsizligiga Allohni aybdor deb ko’rsatyapti. Hattoki, Xudoga shukr qilgan taqdirda ham.Xullas, inson intilib yashash kerak, hech qanaqa tashqi ilohiy ko’mcikkirgci tayanmasdan deb ta’kidlab o‘tadi faylasuf. Bu fikr esa bir muncha hayotga real munosabatda bo’ladigan insondan- gina chiqshi mumkin. Bu fikrni aksini o’ylaydigan bo’lsak, biz o’zimizni mavjudligimizni inkor qilgan bo’lamiz. Chunki ham- ma ishni boshqa birov bajarsa, bizning o’rnimizga boshqa bi- rov o’ylasa, biz yaratgan narsalarni, u yaratgan bo’lsa. Unda bu o’ylash-u bajarishdan nima foyda. Bu fikrlarni davom etadigan bo’lsak, inson absurd holatiga tushib qolishi hech gap emas. De­mak, bundan taqdirga tan beruvchilar, ko’proq egoistroq degan mantiqiy xulosa chiqarish mumkin. Chunki ular boshqalarga nisbatan o’zini ko’proq o’ylaydi. Bu toifa odamlar uchun J.P.Sar- tr quyidagi fikrlarni bayon etadi. “Toki, siz o’z hayotingiz bilan yashamas ekansiz, hayotingiz o’zicha hech narsani anglatmaydi, unga o’zingiz ma’no bag’ishlashingiz kerak, qadriyat esa mana shu siz tanlaydigan ma’nodan boshqa hech narsa emas. Shu bilan siz insoniy hamjamiyat yaratishga imkoniyat borligini ko’rasiz.U bu fikrlarni davom ettirib qadriyatlarni inson qabul qilsa- gina, qadriyatlar uni ustidan hukmronlik qilishi mumkin. Agar qabul qilmasa, har qanday kuch qudratini yo’qotadi deydi. Shu fikrdan ma’lum bo’ladiki, qadriyatlarni hamma o’zi uchun o’zi belgilaydi, qadriyatlar insonni emas. Lekin ko’pincha insonlar qadriyatlar qurboni bo’lganini, uning quliga aylanib qolganini ko’rishimiz mumkin. Masalan, jamiyat talablari, qimmatbaho buyumlar, orzu-umidlar va shu kabi qadriyatlarni, insoniyat er- kini cheklab qo’yishini tan olishga, afsuski, biz majburmiz. Chun- ki inson ijtimoiy mavjudot. U xohlaydimi-yo’qmi boshqalar bilan hisob-kitob qilishga va har bir xatti-harakatida boshqalarni ham hisobga olshiga majbur.J.P.Sartr va uning safdoshlari axloq falsafasiga “mas’uliyat” tushunchasi orqali yondashadilar. Masalan “har bir odam axloq- siz harakat qilar ekan, yoki yolg’on gapirar ekan, hamma shunaqa qilsa nima bo’ladi deb o’ziga savol berishi kerak” deb ta’kidlaydi.
303



Lekin uning aytishicha, bu savoldan faqat yolg‘on ishlatibgina qochish mumkin. Ya’ni aldayotgan kishi ham, hamma shunday qiladi-ku, deb o’zini oqlashga urinadi, o’z vijdoniga xilof yo‘l tut- adi. Zero, sodir etilgan bu yolg‘onga universal qadriyat darajasi berilayotganini bildiradi. Har bir inson o’z-o’ziga: “haqiqatdan ham qilmishlarimdan butun insoniyat namuna oladigan tarzda harakat qilishga haqqim bormi” deyishi kerak. Agar o’ziga shu savolni bermasa, u o’z xavotirini o’zidan yashirgan bo’ladi. Bu qay darajada mas’uliyatini o’z bo’yniga olgan har bir kishiga ma’lum bo’lgan xavotirdir”. Yuqoridagi fikrlardan, J.P.Sartr xudosiz yoki dinsiz axloqni e’tirof etganini yaqqol ko’rish mumkin. Xudosiz axloq esa bir tomonlama manfaatdan va yoki bir tomonlama qo’rquvdan kelib chiqadi. Chunki bular faqatgina insondan qa- ytishini ko’zlab yaxshilik qilishi mumkin. Ikkinchi toifa insonlar esa qilgan axloqiy munosabati uchun ham insonlardan va ham Allohdan qaytishini ko’zlab qiladilar. Lekin buni tan olish ancha qiyin masala. Chunki buni tan olishda ham ikki tomondan zarar bo’lishdan qo’rqadi. J.P.Sartr da’vat qilayotgan axloq esa “altur- izm”ga juda yaqindir. Ammo “alturizm” e’tirof etgan axloq sohibi bo’lishning iloji bo’lmasa kerak. Demak, bu axloqni ideal deb qa- raydigan bo’lsak, J.P.Sartr da’vat qilayotgan axloq shu ideal axloq tomon olib boruvchi yo’llarning eng qisqasidir. Bu fikrlarga biz faqat tanqidiy ko’z bilan qaramasdan, balki saboq ham olishimiz kerak bo’ladi.
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar:1. Irratsionalizmning xususiyati nimada namoyon bo’ladi?2. Karl Yaspers ta’limotida insonning ekzistensial olami qanday talqin qilinadi?3. Martin Xaydegger dunyoqarashida insondagi ichki mohiyat va tashqi olamning ziddiyati.4. Gabriel Marsel qarashlarida inson ichki olami haqida?5. Jan Pol Sartr falsafasida inson borligi bu “bo’shliq”.6. Axloqiylik - “inson taqdiri”.7. Alber Kamyu qarashlarida Hayot mazmuni yechimi.

304



12-mavzu. “Hayot falsafasi”da inson talqini

Reja:1. Artur Shopengauer falsafasida iroda talqini.2. Fridrix Nitsshe dunyoqarashida komil inson xususiyatlari.3. Anri Bergson instinkt va intllekt haqida.4. Seren Kerkegor dunyoqarashida inson rivoji davrlari.
Tayanch iboralar: instinkt va intellekt, intuitsiya, a’lo odam, 

hokimiyatga intilish irodasi, abadiy qaytish, kuchli odam, iroda 
dunyosi, tasavvur dunyosi, ixtiyor erkinligi, tanlov vaziyati, 
chegaradosh vaziyat.G’arb ijtimoiy fikri tarixida hind falsafasi va dini A.Shopengauer qarashlariga kuchli ta’sir qilgan, degan fikr keng yoyilgan265. Shopengauerning o'zi ham “Dunyo iroda va tasavvur sifatida” nomli asarida qadimgi hind hikmatlari bilan tanish ekanligini yozadi. Bu uning qarashlarini tushunish shartlaridan biri, shu bilan birga I.Kant va Aflotun falsafasi Shopengauerni tushunishning ikkinchi shartini tashkil qiladi. Shopengauer Vedalar, Upanishadlar, braxmanlik va buddaviylikka bir qancha iqtiboslar qilgan, ya’ni o'z metafizikasida hindcha terminlarni bemalol qo'llaydi. Haqiqatan ham, Shopengauer Upanishadlar, Puranlar va Bxagavatgitani bilgan, sankxya, vedanta va buddaviylikdan ma’lumotga ega bo'lgan. Lekin bu ma’lumotlar uni to'liq qoniqtirmaydi. XVIII asr oxiri XIX asr boshlarida Yevropa qadimgi Hindiston mifologiyasini, adabiyotini, falsafasini, dinini o'zi uchun ochayotgan bir davrda, dastlabki nomukammal tarjimalar paydo bo'la boshladi. Shunday ekan, Shopengauerning qadimgi hind fikrlariga bo'lgan munosabati ham shu tarjimalar 
265 Виндельбанд В. История новой философии в ее связи с общей культурой 
и отдельными науками. -Т.2. -СПб., 1905.-С. 293; Швейцер А. Культура 
и этика. -М. 1992. -С.178; Нарский И.С. Артур Шопенгауэр - теоретик 
вселенского пессимизма // А.Шопенгауэр. Избр. произв. -М., 1992. -С.8.; 
Гуревич П.С. Этика А.Шопенгауэра. -М., 1991; Кочетов А.Н. Буддизм. 
-М.1983. -С.54.

305



asosida shakllangan. Lekin to’liq va yaxlit holda uni o’zlashtirish mumki bo’lmagan.Shopengauer buddaviylik va braxmanlik o‘rtasidagi farqni deyarli ko’rmciydi, ularni xristianlik bilan yaqinlashtiradi266. Bular hammasi mutafakkirga asosiy fikrini tasdiqlash uchun zarur: ya’ni inson va insoniyatni bu tasavvurdagi foniy dunyodan xalos qilish uchun, uni asosida yotgan hayot irodasini inkori uchun kerak.

266 Шопенгауэр А. Избр. Произв. -Т. 3. -М., 1992. -С. 150.
267 Шопенгауэр А. Мир как воля и представление // А.Шопенгауэр. Собр. 
Соч. -Т. 1. -М., 1992. -С. 359, 355.
268 0‘sha yerda. -B. 360.
269 0‘sha yerda. -B. 334.

Sharq dinlarida, Shopengauerning fikriga ko’ra, bu bos- qichma-bosqich amalga oshirilgan: hayot irodasini inkori - “ko’pgina xristianlar orasida muqaddas valelarning hayotiga havas qilingan, hindlar va buddaviylarda ... hayotga intilish irodasini inkori ko’proq uchraydi, bu ma’lumot sanskrit manbalarida keltirilgan”267.Shopengauer masalaning yechimi sifatida taqvodorlik amaliyotini tan oladi. Qadimgi Hindistondagi taqvodorlik hayot tarzi, uning ta’limotini to’g’ridan to’g’ri isboti bo’lgan: “ko’pmillionli xalq ichida uzoq vaqt davomida qiyinchiliklarga qaramasdan shu hayotga amal qilish, erkin xayol mahsuli emas, balki insoniyat mohiyatidan o’rin olgan”268. Shu munosabat bilan hozirgi Hindistonda xristianlikni targ’ib qilish kerak emas, va hattoki, zararli bo’lgan. “Hindistonda bizning dinimiz o’z asosini topa olmaydi, - deb yozadi Shopengauer, - qadimgi donishmandlik Galiley hodisalari bilan siqib chiqarilmaydi. Aksincha, hind madaniyati Yevropaga qarab intilmoqda. Ongimiz va tafakkurimizda tub inqilob yasamoqda”269. Taqvodorlikka munosabat orqali Shopengauer buddaviylikni braxmanlikdan farqlaydi. Uning fikriga ko’ra, axloqiy ezguliklarni to’liq amalga oshirish, qashshoqlikni keltirib chiqaradi. O’zini tiyish va har xil iztiroblar, to’kinchilikdan voz kechishga olib keladi. “Haqqoniy- lik - bu qat’iy qoida, doimiy azobga, insonsevarlikka, nafsni tiya 

306



bilishga, doimiy ro’za tutishga o’rgatadi. Aynan shuning uchun ham buddaviylik bo’rttirilgan to’kinlikdan xoli, bu braxmanlikda asosiy rolni o’ynaydi. Boshqacha so‘z bilan aytganda, maqsadli o’zini qiynashdan xoli. U nikohsizlikdan qoniqadi, qashshoq hayot kechiradi, bo‘ysunuvchan rohiblikni qabul qiladi, hayvon go‘shtini yemaydi, dunyoviy lazzatlardan voz kechadi”270.

270 Шопенгауэр А. Избр. Произв. -С. 153.
271 Шопенгауэр А. Собр. Соч. -Т. 1. -С. 276.

Sharq dinlaridan biriga amal qilgan inson, Shopengauer fikriga ko’ra, bir afzallikka ega bo’ladi, ya’ni o‘limga xotirjam qaraydi. Noborliq haqidagi fikr bizni cho'chitmasligi kerak. Chunki o'lim haqida o'ylab biz, dunyoga kelgunimizga qadar o‘tgan vaqt haqida o‘ylashimiz kerak. Hindlarning tug‘ilishdan oldingi hayotni tan olishi - ularning katta yutug'idir. Xristianlar o'limdan keyingi hayotni tug'ilgunga qadar hayotga tatbiq qilganlarida, nur ustiga a’lo nur bo'lar edi.O'lim jarayoni Shopengauerga ko'ra, og'ir dahshatdan qutulib, qayta uyg'onishga o'xshaydi. Shuning uchun ham hindlar o'lim xudosi Yamaga - ikki chehrani berganlar, biri qo'rqinchli, dahshatli, ikkinchisi - mehribon va ezgu chehra. Shopengauer individium hayoti va o'limining ahamiyatsizligi haqidagi fikrni “Bxagavatgita”dan topadi. Vaqt qanotlarida uchib kelgan o'lim, bu aldamchi sarob ekanligini ayon qiladi, u “obyektivlashgan iroda joylashgan idorasidan” hukmronligini o'tkaza olmaydi. Chunki u mavjud bo'lishi kerak bo'lgan moziy va kelajak Mayyaning bo'sh chodrasidir, u o'limdan qo'rqmaydi, misoli quyosh zulmatdan hayiqmaganidek. “Ana shu zaminga, - deb yozadi Shopengauer, - Krishna “Bxagavatgita”da savol beruvchi Arjunni qo'yadi”271.Mayya va nirvana - hind falsafasidagi ana shu ikki tushuncha, xuddi shunday Upanishadlardagi “Tat tvam asi” (U - bu Sen) iborasi Shopengauer tomonidan ko'p qo'llaniladi. “Dunyo iroda sifatidagi ...” asarining birinchi satrlaridan boshlab olim hind donishmandligiga murojaat qiladi. Unga ko'ra, hodisalar dunyosi shartsiz mavjud emas, u subyektga bog'liq, mohiyatdan tasavvurga o'xshaydi. “Hindlarning qadimgi hikmatlari, - deb 
307



yozadi Shopengauer, - mayyaning yolg’on chodrasi o’limga mahkumlarning ko’zini qoplab oladi va ularni ko’rinmaydigan dunyoga oshyon qiladi, u bor yoki yo'qligjni bilib bо‘lmaydi; chunki u tushga о‘xshaydi, qum zarrasidagi quyosh nuriga о‘xshaydi, uni sayyoh suv yoki tashlab qо‘yilgan arqonni ilon deb о‘ylaydi”272. Mayya chodrasi sababli narsa о‘zida, individga tasavvur hodisasi sifatida ko’rinadi. Dastlab, traktatning boshida Shopengauer hindlarga murojaat qiladi, lekin keyinchalik bu tushunchalarni о‘zinikidek о^ИпЬ oladi.

272 0‘sha yerda. -B. 8.
273 Щербацкой Ф.И. Концепция буддийской нирваны //Ф.И.Щербацкой. 
Избранные труды по буддизму. -М., 1988. -С. 215.
274 Шопенгауэр А. Избр. Произведения. -С. 65.

“Mayya” tushunchasi qadim Hind falsafasida keng foyda- laniladi. Lekin “nirvana” tushunchasi hayot irodasini inkor etuv- chi holatning sinonimi sifatida qo’llanildi. Bu Vindelbandning Shopengauer haqidagi fikriga ko’ra, “ateistik buddaviylik dini targ‘ibotchisi” sifatida tasavvur uyg‘otdi.Bir tomonga Shopengauer ta’limotini, ikkinchi tomonga - buddaviylikni qo’ygan Vindelband haqmi? Dastlab qaraganda, Shopengauer falsafasi buddaviylikni analogi sifatida Buddaning “to‘rt ezgu haqiqatlari”da namoyon bo‘ladi. F.I.Sherbatskoy buni “Buddaviy nirvana konsepsiyasi” asarida quyidagicha ifodalaydi: 1) fenomenal borliqning mavjudligi (duhkha); 2) uni uyg‘otuvchi kuch (samudaya); 3) oxirgi so‘nish (nirodha); 4) bundan qutilish yo‘li bor (marga)273. Aslida to‘rt ezgu haqiqat shunday beriladi: iztirob bor, iztirobning sababi bor, iztirobni to‘xtatish mumkin va uni yo‘li bor.Shopengauer o‘z asarlarida “hayot iztirobdan iborat” degan holatni asoslashga katta ahamiyat beradi. Albatta, axir u “Yevropada pessimizm (tushkunlik falsafasi) asoschisi” hisoblanadi, shuning uchun ham iztirob haqida gapiradi.“Har qanday lazzat va baxtning salbiy jihati bor, iztirob esa o‘z tabiatiga ko‘ra, ijobiydir”274 deb, Shopenguer bot-bot ta’kidlaydi. Biz qandaydir ehtiyojimizni qondirsak lazzatlanamiz, baxtiyor bo‘lamiz, ya’ni baxt ehtiyojda makon topadi, demak, muhtoj 
308



bo’lmaslik iztirobga olib keladi. Lekin ehtiyojni qondirish xohishni so’ndiradi, shu bilan birga - lazzatni ham. Bizga doim bevosita ehtiyoj beriladi, ya’ni bu iztirobda namoyon bo'ladi. Har bir erishilgan maqsad, navbatdagi intilishning ibtidosi bo'ladi, mazkur hodisa abadiy davom etadi. Shopengauer so'zi bilan aytganda, biz baxtsiz bo'lishimiz kerak va biz baxtsizmiz.Nega shunday bo'lishi kerak? Iztirobning sababi nimada? Shopengauer ta’kidiga ko'ra, hayot irodasiga bog'liq - u olam mohiyatida yashiringan, uni bilish mumkin emas. Iroda birlam- chi, asossiz va besababdir (“asoslov qonuni sohasi va uning hamma shakllaridan tashqarida yotadi”), ko'payishdan ozod (makon va zamondan tashqarida yagonalik sifatida mavjud), maqsadi yo'q. “Iroda o'z-o'zini yemirishi kerak, undan boshqa hech narsa yo'q, chunki u och irodadir. Shu yerdan - tashvishlar, iztiroblar va o'kinchlar kelib chiqadi”275. Insonda tafakkur emas, iroda birlamchi. Lekin shaxs - bu narsa o'zidagi iroda emas, balki iroda hodisasi. Shuning uchun ham boshqa hodisalar kabi asoslov qonuni orqali shartlangan va unga bo'ysungan. Insonlar o'z harakatlarida erkinman, deb o'ylaydi va istalgan vaqtda boshqa hayot yo'lini tanlay olaman, deydi, aslida ular oxirigacha bir marotaba tanlab olingan rolni o'ynaydilar, deb Shopengauer qayta-qayta takrorlaydi.

275 Шопенгауэр А. Собр. Соч. -Т. 1. -С. 174.

Inson sozlangan soat mexanizmiga o'xshaydi, nima uchun yurayotganini o'zi ham bilmaydi. “Har bir inson nutfadan to tug'ilganiga qadar, inson vaqti ishga tushadi. Notadan keyingi nota, mil ketidan mil orqali, sezilmas o'zgarishlar bilan sharmanka kuyini qaytaradi, ilgari ham uni qayta-qayta ijro etgan”. Shopengauerning ushbu so'zlari, o'z navbatida to'xtovsiz doimiy aylanadigan o'lim va hayot charhpalagini (sansarani) eslatadi. “Har bir individ, har bir chehra va hayotiy yo'l, - deb davom ettiradi Shopengauer, - cheksiz tabiat ruhining tez o'tib ketuvchi tushidir, cheksiz hayot irodasi, yana bir o'tkinchi timsoldir. U bilan ruh o'ynaydi, cheksiz makon va zamon polotnosiga tushiradi, so'ngunicha uni asraydi, so'ngra yana 
309



yangi timsollarni yaratadi. Aynan shunda - hayotning dahshatli tomoni namoyon bo’ladi. Har bir o’tkinchi timsol uchun, har bir ajoyibot uchun hayot irodasi borlig‘i bilan cheksiz iztirobi ila tavon to‘laydi va so‘ngida uni yana achchiq o’lim qarshilaydi”276.

276 0‘sha yerda. -B. 306.
277 Шопенгауэр А. Избр. Произведения. -С. 83.
278 О‘sha yerda. -B. 71.

Insonni bu dunyodagi fojiaviy holati - olamning irodadan iboratligidan kelib chiqadi. Lekin hayot uning ustidan ham kuladi. Shopengauerning so’zidan kelib chiqsak, personajning fojiaviy sha’nini himoya qilish o’rniga, mazmunsiz komediyaga aylantiradi.Iroda aqldan ustivorlik qilgani uchun, u o’limdan qo’rqadi. Aql hayotning haqiqiy bahosini biladi, shuning uchun ham o’lim­dan hafa bo’lmaydi. Lekin inson o’zligini bilishi irodaning o’zidan ajralishini (obyektivlashishini) bildiradi va unga xizmat qila- di. Shuning uchun ham, “o’limdan qo’rqish ... hayot irodasining orqa tomonidir, biz undan tashkil topganmiz”277. Iroda ko’r, bilim yakkalashish hodisasining mohiyatini namoyon qiladi. Shundan irodaning sarobligi kelib chiqadi, go’yoki shu hodisa bilan, shu individ bilan u ham o’ladi. Aslida, narsa o’zida zamonda dahl- sizligini saqlaydi.Xudbinlik, har qanday yo’l bilan o’z xohishlarini qondirishga intilish, aynan irodaning ustivorligidan kelib chiqadi. Boshqalardan uzoqlashish, instinktiv darajada hayotga intilish har qanday sharoitda butun olamdagi azoblarning asosiy manbasi sifatida namoyon bo’ladi. Shopengauer, “inson shunday mavjudotki, uning hayoti qismat va tavba-tazzarudan iborat ...Zero, hech narsani hayotning xato ekanligiga va noto’g’ri harakatlar oqibatiligiga qiyoslab bo’lmaydi”, - deb doimo ta’kidlaydi278.Bunday holatdan xalos bo’lishni hamma istaydi. Zeroki, azoblar bevosita iroda bilan bog’liq ekan, undan qutulishning yagona yo’li, har qanday xohish va istaklardan voz kechishni talab qiladi. Irodadan voz kechish, uni inkoriga olib keladi. 
310



“Individuallik, - deb yozadi Shopengauer, - bu o’ziga xos xato va ko’ra bilmaslikdir. Undan voz kechish hayotning maqsadini tashkil qiladi”279. Faqatgina iroda har qanday hodisadan ozodligini anglagandan so’ng, ko’plikckin xoliligini bilgandan so’ng, inson dunyo bilan qoim ekanligini tushunadi. “Dunyoning bepoyonligi, ilgari bizni bahalovat qilar edi, endilikda esa u bizning qalbimizda: bizning unga tobeligimiz va uning bizga bog’liqligi yo’qoladi”280. Shopengauerning so’zlariga ko’ra, o’zlikdan yuqoriga ko’tarilgan holat Upanishadlarda “tat tvam 
asi” formulasida go’zal tarzda ifodalangan. Kimki, “tiniq ong va qat’iyat ila o’zi to’qnash kelgan har bir mavjudot bilan xuddi o’ziga tengdoshdek gapira olsa, u ezgulikka va haqqoniylikka noil bo’ladi, Xaloskorlik yo’lini tanlagan bo’ladi”281.

279 0‘sha yerda. -B. 113.
280 Шопенгауэр А. Собр. соч. -Т. 1. -С. 214.
281 О‘sha yerda. -B. 348.
282 0‘sha yerda. -B. 347.

Shunday qilib, hayot maqsadi irodadan voz kechishda namo- yon bo’ladi. Unga qanday qilib borish mumkin? Olam bilan qoim bo’lgan inson, iztirob yo’liga o’tadi, unda to’liq ma’noda o’zining yaqiniga muhabbat tuyg’usi uyg’onadi. “Kimki muhab- bat yo’lida qahramonliklar qilsa, mayya chodrasi zaiflashadi, yakkalanish sarobidan xalos bo’ladi. Har bir odamda, hattoki raqibida ham o’zini ko’radi, o’z shaxsiyatini taniydi, irodasini anglaydi”282. Lekin axloqiy ezguliklar - o’z-o’zi uchun maqsad emas, iztirob esa - oliy maqsadni amalga oshirish, unga qo’yil- gan ilk odimdir.Keyingi qadam ezgulikdan asketizmga o’tish bilan baholanadi. Inson endi faqat muhabbat bilan qoniqmaydi, balki o’ziga nima qilsa, o’zgaga ham shuni qiladi. Unda hayotga bo’lgan irodadan ijirg’anish paydo bo’ladi, mohiyatni o’z hodisasidan ajralishi sodir bo’ladi. Asketlik Shopengauerning tushunchasiga ko’ra, lazzat irodasidan ixtiyoriy voz kechish va ongli ravishda qiyinchilik, bo’ysunuvchi hayotni tanlashdan iborat bo’ladi.Shopengauer fikriga ko’ra, irodadan qadamma-qadam voz kechish hindlarning axloqida to’la o’z aksini topgan. Unda 
311



“yaqinlariga muhabbat orqali o’ziga mahliyolikdan voz kechish, faqat insoniyatga emas, balki butun borliqqa yo‘naltirilgan umumiy muhabbat, ezgu amallar, kunlik sadaqa tarqatish ... dilozorlarga nisbatan cheksiz bag‘rikenglik, har qanday yovuzlikka nisbatan, qanchalik dahshatli bo‘lishiga qaramasdan, yaxshilik bilan javob berish... hayvon go‘shtini yeyishdan tiyilish, har qanday ehtirosli intilishdan o’zini tiyish, har qanday mulkdan, uydan va farzandlardan voz kechish, chuqur va mutlaq uzlatga ketish, tanani asta-sekin qiynash orqali, ixtiyoriy o’limga olib kelish...”283 haqida gapiriladi. Zotan, ixtiyoriy o’limni tanlash, Shopengauerga ko’ra, o’z-o’zini o’ldirishni nazarda tutmaydi, balki irodaning boshqacha ko’rinishidir. Ana shunda mayyaning san’ati yuzaga chiqadi, irodaning ziddiyati yaqqol ko’rinadi. Aksincha, ixtiyoriy o’lim bunday holatda hodisani emas, balki dunyo mohiyatini, irodani yo’q qiladi.

283 0‘sha yerda. -B. 359-360.
284 0‘sha yerda. -B. 363.
285 0‘sha yerda. -B. 376.

Demak, oliy maqsadni amalga oshishi ikki bosqichdan o’tadi: ezgu iztirob va asketlik. Bu yo’llarning zarurligini ikki yo’l bilan anglash mumkin: kengroq tarqalgani, shaxsiy azob orqali butun- lay uzlatga ketish, “iroda, uni butunlay inkor qilinishidan oldin, dahshatli shaxsiy azob orqali sindirilishi kerak”284, zero, azob chekmasdan, uni bilish orqali ham irodadan voz kechish mum- kin.Falsafiy tizim kulminatsiyasi va yakuni dunyodan butunlay ozod bo’lganda yakunlanadi. Shopengauerga ko’ra, butun borliq iztirob sifatida namoyon bo’ladi, bo’m-bo’sh “hech nimaga” o’tadi. Bo’lajak e’tirozlarni tan olib Shopengauer mutlaq bo’shliq haqida emas, balki nisbiy bo’shliq haqida gapiradi. Dunyoni iroda sifatidagi chegarasida ekanmiz, biz uni salbiy nuqtayi nazardan, yo’q qilish haqida gapira olmaymiz. “Aks nuqtayi nazarga ko’ra, agar u qandaydir belgi yoki mohiyat bo’lganida, biz uchun u “hech nima” emas, balki “hech nima-mavjudlik” bo’lardi”285.Shopengauerning ta’kidiga ko’ra, irodaning butunlay inkori- ga olib kelgan holatni bilim deb bo’lmaydi, chunki u subyekt va 
312



obyekt shaklida emas, balki har bir kimsaning betakror shaxsiy tajribasi deyish mumkin. Ana shu nuqtada Shopengauerning falsafasi tugab, mistikasi boshlanadi. Olim esa aksincha, falsafa doirasida qolishni istaydi.Shopengauer tomonidan “nirvana” tushunchasi o’zgarishsiz qoldi. Agar “Dunyo iroda va tasavvur sifatida” asarining birinchi jildida u hind donishmanlarining bo’shliq haqidagi ta’limotini niqoblanganlikda ayblaydi, o‘z falsafasida “hech nima”ni ochiq- oydin talqin qilganini tan oladi. “Dunyo iroda va tasavvur sifatida” nomli asarining ikkinchi jildida bu fikr butunlay o‘zgaradi. Buddaviylarning bo'shliq haqidagi fikrlari, uning qarashlari bilan hamohangligini tan oladi. “Buddaviylik ana shu “hech nima”ni nirvana deb ataydi”286.

286 Шопенгауэр А. Избр. произв. -С. 132.

“Nirvana” tushunchasining etimologiyasini ochishga intilib, Shopengauer shunday xulosaga keladi. Buddaviylik butunlay erkinlik holati haqida gapirib, uni salbiy tushunchalarda ifo- dalaydi, “nirvana” bu dunyodan voz kechish, sansara demakdir. Agar “nirvana” tushunchasi ularning “hech nima”sini bildirsa, bu bilan sansara o‘zida nirvanani aniqlovchi yoki tuzilishini ko‘rsatuvchi hech qanday unsurdan tashkil topmagan. Demak, Shopengauerga ko‘ra, “nirvana” “hech nima”ni sinonimi bo‘ladi.Shunday qilib, Shopengauerning falsafiy tizimini, yuzaki qaraganda buddaviylikning “to‘rt ezgu haqiqati”ga o‘xshatish mumkin. Shopengauerga ko'ra, butun dunyo, butun hayot - iztirob va azobdan iboratligi, shubhasiz. Iztirobning sababi beaql, bemaqsad, tartibsiz-xaotik irodada, u ixtiyoriy-erkin ravishda inson hayotini bunyod qiladi va buzib tashlaydi, unga hech qanday mazmun bermaydi. Lekin azobni to'xtatish mumkin: hayot mazmunga ega bo'lishi mumkin, agar aql irodaga xizmat qilishdan bosh tortsa, “Hech nima”ni maqsadiga aylantirsa, “Hech nima”ga singib ketsa. Shopengauer azobdan qutulish va “Hech nima”ga erishish yo'lini taklif qiladi: iztirob va askeza (uzlat). Ozod bo'lishni buddaviylik ta’limoti kontekstida ko'rib chiqib - Shopengauer falsafasi nirvananing yevropacha varianti timsoli- 
313



da namoyon bo’ladi, deyish mumkin. Shopengauer buddaviylikni targ’ib qiladi, hindcha terminlarni, o‘z terminlarining sinonimi deb ataydi.Shunday talqin qanchalik to‘g‘ri bo’lishi mumkin, bunga boshqa tomondan yondashamiz, ya’ni buddaviylik va uning falsafasi nuqtayi nazaridan. F.I.Sherbatskoy o’zining yuqorida keltirilgan, “to’rt ezgu haqiqat” haqidagi qarashini taklif qilib, qo’shimcha qiladi: “Ana shu umumiy shakldagi to’rt haqiqat hamma hind sistemalari tomonidan birdek qabul qilingan, unda buddaviylikdan hech qanday qo’shimcha yo’q. Bu haqiqatlar hayot fenomeni (duhkha )da va so’nish (nirvana )da unga qanday mazmun qo’yilishiga qarab o’zgaradi”287.

287 Щербацкой Ф.И. Концепция буддийской нирваны //Ф.И.Щербацкой. 
Избранные труды по буддизму. -М., 1988. -С. 207.
288 Рудой В.И. Введение в буддийскую философию // Васубандху. 
Абхидхармакоша / Энциклопедия Абхидхармы / -М., 1990. -С. 19.

Shunday qilib, dastlab Shopengauerning “iztiroblanish” tushunchasi bilan buddaviylikdagi shunga o’xshash tushunchani qiyoslash zarur. Yevropacha tilga “iztiroblanish” deb tarjima qilinadigan, buddaviylikdagi “duxkxa” tushunchasining mazmuni nimadan iborat? Mazkur sohadagi eng yangi ishlarga murojaat qilamiz. ““Duhkha” ideologemasi konsepsiya darajasida mazmuniy oppozitsiyaga ega emas, - deb yozadi V.I.Rudoy, - baxt (sukha) individ psixologik hayotining muayyan fiksatsiyasi-muqimlanishidir, lekin ana shu dalil - o’zining doimiy emasligidan kelib chiqib, (duhkha) ta’siri chegarasida yotadi, u keng dunyoqarash tamoyiliga bo’ysunadi”288. “Duhkha”ni bunday tushunish Shopengauer iztiroblanish haqidagi tasavvuri bilan mos keladi - “har qanday lazzatlanish yoki baxt deb ataladigan holat, mohiyatdan, ijobiy emas, salbiy xususiyatga ega bo’ladi”, - aynan u iztiroblanishning cheksizligini va baxtning o’tkinchili- gini tasdiqlaydi.Buddaviylikdagi “duhkha” tushunchasi bilan “iztiroblanish” terminini qiyosiy munosabatini qo’yish qanchalik asosiy ahamiyatga ega, bu yahudiy-nasroniylik an’analarida qanday mavjud. Iztiroblanish qadim tavrotda gunoh uchun xudoning 
314



jazosi va qarg‘ishi sifatida talqin qilingan. Yangi tavrotda esa, aksincha, iztiroblanish xalos bo’lishning imkoniyati sifatida talqin qilingan. Bu o’rta asr mistik-xudojo’ylari tomonidan azob- lanishda Xudoning insonga muhabbatini ko‘i’ishgti olib kelgan. Ana shu ilohiy talqinlar diniy tizimlarda o‘z aksini topdi va “xudo- insoniy individ” o'zai’o munosabatlarini xarakterladi. Buddaviy- lik an’analarida esa, “duhkha” noilohiy asosga ega, u empirik mavjudlik sohasi tahlilida dunyoqarashlik mohiyati orqali namoyon bo'ladi. Jumladan, “iztiroblanish yahudiy-nasroniylik an’analarida funksional nuqtayi nazardan, buddaviylikdagi “ duhkha ”ga nisbatan boshqacha rol о‘ynaydi”289. Shu munosabat bilan buddologlar “duhkha”ni boshqa talqinini talab qiladilar yoki bu termindan umuman voz kechishni sо‘raydilar.

289 Рудой В.И. Указ. соч. -С. 19.
290 Шопенгауэр А. Избр. произв. -С. 76.

Zotan, Shopengauer “diniy xulqning xudoga e’tiqodsiz” shaklini taklif qilishi, Vindelbandning fikriga ko'ra, budda- viylarning qarashlariga yaqin bo'lsa ham, lekin “iztiroblanish” talqini xristianlik an’analaridan xoli emas. Aksincha, bevosita unga murojaatni kuzatish mumkin. Uning fikriga ko'ra, Qadim- gi Tavrotdagi ko'tarinki-optimistik ruh inkor qilinib, insonga nisbatan, uning mavjudligiga nisbatan “hayoti gunohlar uchun jazo va ularni yuvish uchun berilgan”. Shopengauer esa iztiroblanishda xalos bo'lish imkoniyatini ko'radi. “Shunisi to'g'riroqki, - deb davom ettirib Shopengauer, Yangi Tavrotni Qadim Tavrotga qarshi qo'yadi, - hayotimiz maqsadini meh- natda, cheklanishlarda, muhtojlikda, g'am-anduhlarda, o'lim bilan bog'liqlikda ko'rsak (bular buddaviylikda, braxmanlikda va haqiqiy nasroniylikda ham kuzatiladi), aynan shular bizda hayotga intilish irodasidan voz kechishni chaqiradi”290. Zero, aynan shu masalada Shopengauerning g'arb an’analari yo'nalishida ketganligini kuzatmiz.Buddaviylikda “duhkha” tushunchasining talqin qilinishi sabab-bog'liqlik konsepsiyasining paydo bo'lishi bilan asoslanadi. Individning substansional yaxlitlik sifatidagi 
315



“Men” tushunchasini inkor etib, buddaviylik shaxsni tizimli sistema sifatida qarashni taklif qiladi. Bu tizimga uning butun psixofizik mavjudligini qamrab oluvchi beshta kichik tizim kiradi. “Ana shu sabab orqali shartlangan dxarmalar materiya majmuyini, hissiyotlar yig‘indisini, tushunchalar jamlanmasini, shakllanuvchi omillar guruhini va ong yig‘indisini tashkil qiladi”, - deb yoziladi Vasubandxu “Abxidkarmakosha” risolasida291. Shaxs, jon aslida bir uyum elementlar, “ong oqimi”dir, ular muqimlilik va substansionallikka ega emaslar. Bu elementlar alohida o’zaro bog’liqlik qonuni orqali bir-biri bilan bog’langan. Individual subyektivlik bor, shunday tarzda vaqtda qaytarib bo’lmas tamoyillar zanjiri, tabiatiga ko’ra sababli shartlangan. “Duhkha” - bu sababli shartlangan holatlar oqimidir, zero, sabab-oqibatli bog’liqlik harakati sohasida “subyekt” mutlaq iztiroblanuvchi sifatida talqin qilinadi. Sabr qiluvchi individual borliq holati buddaviylikda sansara sifatida talqin qilinadi, bu cheksiz mavjudlik aylanmasi, duxkxaning asosiy mavjudlik xususiyatidir.

291 Васубандху. Абхидкармакоша /Энциклопедия Абхидхармы / Разд. 1. -М., 
1990. -С. 49, карика 7.
292 Шопенгауэр А. Избр. произв. -С. 148.

Shopengauer falsafasi bilan buddaviylik o’rtasida parallel chiziq o’tkazish mumkin, mutafakkir ta’limotida ham iztiroblanish asoslov qonuniga bo’ysungan olamga dahldorlik bilan bog’liq. Uning chegarasidan chiqish, Shopengauer fikriga ko’ra, individualligimizni (o’ziga xosligimizni) boshqa tomondan ko’rishga olib keladi. “Men” terminida katta noaniqlik mavjud. “Mening individual mavjudligim faqat to’siq sifatida namoyon bo’ladi, - deb yozadi olim, - bu to’siq men bilan mavjudligimning haqiqiy bilish doirasi o’rtasidan o’tadi. Shunday to’siq har bir individuumning bilish faoliyatida mavjud, aynan o’zlik (individuatsiya) hayotga bo’lgan iroda intilishini o’z mavjudligiga nisbatan adashtiradi: bu - braxmanlikdagi mayyadir”292.Kuzatganimizdek, Shopengauerdagi “men” inkori buddaviylik emas, balki braxmanlik ssenariysi asosida amalga oshadi.
316



Muqim individuallik orqasida “cheksiz individual imkoniyatlarni ko’tarib yuruvchi” negizsiz, substansional iroda, “narsa o’zida” turadi. Buddaviylikda esa “men” bir-biri bilan doimo almashinib turuvchi elementlar oqimida parchalanib ketadi, ular har soniyada paydo bo’ladi va yo’qoladi.Individning egotsentrik ustanovkasi (kt/nikiTuisi) tomonidan tug‘dirilgan chanqoq, hissiy tajriba chanqog‘i, lazzatga intilish va yoqimsizlikdan qochish duxkxa iztirobining sababi hisoblanadi. Shopengauerning pozitsiyasi bu bilan to’g’ri keladi. Lekin mantiqiy diskursiv darajada buddaviylikdagi chanqoq sabab- shartlangan dxarmalar affektivlik oqimini keltirib chiqarishi bilan bog‘lanadi. “Aynan affektlar tirik mavjudotlarni sansara ummonida kezib yurishlariga majbur qiladi”293, - deb gapiradi Vasubandxu. Shopengauer, albatta, affektlarning bunday tahlili bilan shug‘ullanmaydi, chunki u shaxsni strukturalarga ajratmaydi.

293 Васубандху. Абхидкармакоша /Эжиклопедия Абхидхармы / Разд. 1. -М., 
1990. -С. 46, карика 3.
294 О‘sha yerda. карика 5.

Iztiroblarning barham topishi, ya’ni sabab-oqibat omillar ta’sirini to’xtashi buddaviylikda dastlabki sansara holatini radikal transformatsiyasiga olib kelmaydi. U o’tib ketishi uchun individual psixofizik tuzilmada muayyan asos bo’lishi kerak. Affektivlik oqimidan xoli bo’lgan dxarmalar shunday asos sifatida namoyon bo’ladi - “haqiqat yo’li va shartlanmaganlikning uch yo’li”294. Ularning mavjudligi psixikaning empirik holati uchun ham, sof donishmandlik holati uchun ham birdek xos. “Affektlar majmuyi”ga ega hamma dxarmalar sababli shartlangan, lekin “haqiqat yo’li” dxarmasi (“iztirobni to’xtatish yo’lidir”) sababli shartlangan bo’lib, affektivlik oqimi bilan bog’lanmaydi. Vasubandxu buni shunday tushuntiradi, garchi bu yo’l intilish, xohish obyekti sifatida namoyon bo’lsa ham, affekt shu tufayli tug’ilsa ham, ular dxarmaga “yopishmaydilar”, chunki unda quvvatlovchini topmaydilar. Iztirobdan xalos bo’lish yo’lini mavjudligi, xaloskorni egotsentrik maqsad qo’yish doirasidan 
317



chiqarib yuboradi. To’rtinchi “ezgu haqiqat” shunday qilib, ong holatini o’zgartirishga turtki beruvchi kuch sifatida namoyon bo’ladi.Shartlanmagan uch turni Vasubandxu “akasha” va yo’qo- tishning ikki turi sifatida tushunadi”295. Akasha shartlan- maganlikning turi sifatida o‘ziga xos makonni tashkil qiladi, bu subyektivlikdan tozalangan “psixik tajriba makoni”dir. Yo‘qotishning ikki turi mazmuni “bilim orqali chaqirilgan yo‘qotish” va “bilim orqali chaqirilmagan yo‘qotish”dan iborat. Birinchisi to‘rt haqiqatni ko’payishi orqali individning asosiy hayotiy ustanovkasini o’zgarishiga olib keladi, yopiq individual “men” yo’nalishi noshaxsiy borliq ustanovkasiga aylanadi. Yo’qotishning ikkinchi turi affektivlik oqimi bilan burkangan dxarmalarni yoyilishiga yo’l qo’ymaslik orqali amalga oshadi. Bu sof psixotexnika, affektivlik holati asoslarini bartaraf qiladi.

295 0‘sha yerda.
296 Автономова Н.С. Рассудок. Разум. Раsиональность. -М., 1988. -С. 141.
297 Виндельбанд В. Указ. соч. -С. 282.

Shunday qilib, buddaviylikda iztirobdan qutulishning ontologik asoslari mavjud, Shopengauer falsafasi esa bundan mustasno. “Bu yerda paradoksallik mavjud, iroda qandaydir yo’qolmaslik, butun mavjudlikning birlamchi asosi sifatida o’zini yo’qotishi kerak. Lekin shunga qaramasdan vazifa qo’yilgan: irodaning inkori chuqur ontologik faktor sifatida namoyon bo’ladi. U insonning hayotiy taqdiriga qat’iy-radikal tarzda ta’sir qiladi”296. Ana shu jihat Shopengauerning eng shubhali nuqta- sidir. “Yo’qotish irodaning obyektivatsiyasiga taalluqli bo’lishi kerak emas, balki o’ziga tegishli bo’lishi zarur”297, lekin ana shu “narsa o’zidani” yo’qotish mumkinmi? Shopengauer bunday savolni qo’ymaydi, lekin uni zarurat ekanligiga ishoraning o’zi yetarli bo’ladi.Qarashlardagi farq ko’zga yaqqol tashlanadi: o’xshash maqsadlarning amalga oshishi (buddaviylikdagi nirvanaga, Shopengauerda “hech nimaga”) bir holatda asoslangan, boshqa holatda faqat aytib qo’ya qolingan. Shopengauerning “hech 
318



nimasi”ni nirvanaga o’xshashligi, ma’lum ma’noda yoyilib ketadi. Buning sababi ikki holatda ham adekvat ravishda uni tilda ba- yon qilib bo'lmasligidir. Lekin buddaviylik keng imkoniyatni tak- lif qiladi, chunki u polimorf tuzilma, uning uch darajasi (doktri- nal, mantiqiy-diskursiv va psixotexnik) bir-birini to‘ldiruvchi sifatida amalga oshadi. Tilda ifodalab bо‘lmaslik, unga erishib bо‘lmaydi degani emas, Shopengauer esa metafizika chegarasi bilan cheklanib qo'ya qoladi: “0‘lim daqiqalarida, inson tabiat qo'yniga o'zini otishi yoki unga tegishli bo'lmasligi hal qilinadi ... Lekin bunga qarshi holat uchun bizda timsollar, tushunchalar va so'zlar yo'q - chunki aynan shularni biz obyektivatsiyadan olganmiz, zero, ular mutlaq qarshi holatga xizmat qilmaydi”298. Falsafa mistikadan qochishi zarur, uning vazifasi dunyo bilan chegaralanadi.

298 Шопенгауэр А. Избр. произв. -С. 155.
299 Шопенгауэр А. Собр. соч. -Т. 1. -С. 356.
300 Швейцер А. Культура и этика. -М., 1992. -С. 181.

Shopengauer har qandayiga ushbu holatni tasdiqlaydi: "... Pir faylasuf bo'lishi shart emas, faylasuf ham pir bo'lishi shart emas”299. Bu bilan o'zi taklif qilgan yo'nalishga amal qilmaslik ayblovini yumshatadi, ba’zida bunday ayblovlar o'tkir tus oladi. A.Shveyser hisobiga ko'ra, hind donishmanlariga nisbatan “Shopengauer abgor Yevropa skeptigi sifatida ko'rinadi”, “o'zi yaratgan dunyoqarashda o'zi yashay olmaydi, u hayotga tir- mashadi, muhabbat iztirobidan ko'ra, gastronomik lazzatlarni ko'proq qadrlaydi, insonlarga rahm-shavqat qilishdan ko'ra, ularga nafrati kuchliroq namoyon bo'ladi”300.Haqiqatan ham, “Hayotiy hikmat aforizmlari”da Shopengauer insonlarga nisbatan rahm-shafqatli munosabat va asketizm haqida mulohaza yuritmaydi. Mazkur risolada o'quvchiga kom- promiss taklif qilinadi: Shopengauer yuksak axloqiy-metafizik nuqtayi nazarni unutadi, kundalik, empirik pozitsiyadan turib, baxtli yashash mumkinligini asoslaydi. Uning metafizikasida esa bunday imkoniyat yolg'on va adashish bo'lib chiqadi, shuning uchun ham Shopengauer “Aforizm ...”ning qimmati shartli ekan-
319



ligiga rozi bo’ladi va shunga qaramasdan o’z maslahatlarini ilgari suradi.Shveyser ushbu ziddiyatda dunyo va hayotiy inkor g’oyasi rivojining bosqichma-bosqich amalga oshishi mumkin emasligi- ni ko’radi. Chunki Shopengauer “nazariya bilan amaliyotni bir-bi- riga bog’lashga urinmaydi ham, shubhali g’oyalarga murojaat qiladi”301. Vindelband fikriga ko’ra, “iroda va tafakkur o’rtasidagi ajralish ta’limotga ham o’z ta’sirini o’tkazadi, bu uning shaxsida ham, hayotida ham aks etadi”302. Shopengauer esa o’z asarlarida- gi axloqiylik bilan “hayotiy hikmatlar va irodadan qutulmoqchi bo’lgan intellekt, o’z “Aforizmlarini ...” intellektga tiqishtirayotgan iroda” o’rtasidagi ziddiyatga jiddiy e’tibor bermaydi. Falsafaning maqsadi - “butun dunyo mohiyatini abstrakt, umumiy va aniq shaklda tushunchalarda ifodalab berishdan iborat, tafakkur bu in’ikos suratini muqim, mavjud tushunchalarda taklif qiladi”303.

301 0‘sha yerda. -B. 162.
302 Виндельбанд В. Указ. соч. -С. 294.
303 Шопенгауэр А. Собр. соч. -Т. 1. -С. 366.

Ana shu nuqtada Shopengauer qarashlarining buddaviylik falsafasidan farqini ko’ramiz. Buddaviylik falsafasi diniy amali- yot, psixotexnika, yogik uslublar bilan chambarchas bog’liq. Falsafiy haqiqatning qadri bir tomondan, bevosita uni his qilish natijasi bilan, boshqa tomondan, qanchalik u yuksak holatga olib chiqa olishi bilan xususiyatlanadi, ya’ni u psixotexnika, medi- tatsiya va diniy doktrina uchun tayyor bo’lishi kerak. Umuman olganda, bunday amaliy yo’nalish hind metafizikasiga xos. Fikr va harakat o’rtasidagi uzilish esa - nafaqat Shopengauerga, balki butun g’arb falsafiy an’analariga xosdir.Shopengauer xulqdagi o’ta gedonizm va o’ta asketizmdan o’zini olib qochgan, shu ma’noda uning hayoti o’rta buddaviylik xulqiga mos keladi, lekin bu yerda uning ideali sifatida donishmand-stoik namoyon bo’ladi. Zero, Shopengauerning boshqa tomoni, o’ta pessimizmdan voz kecha olmaydi. Stoiklar axloqi Shopengauerga ko’ra, “insonning hurmatga loyiq, qadrli buyuk qobiliyati bo’lgan - tafakkurdan - xalos bo’lish 
320



maqsadida foydalanish mumkin, insonni u azob-uqubatlardan ozod qiladi”304. Zero, uning yordamida hamma mushkulotlardan qutulib bo’lmasa ham (shu ma’noda Shopengauer aqlni hind donishmandligidan va xristiancha Xaloskorlik timsolidan pastroq qo'yadi), kundalik hayotda uning yordamiga suyanish mumkin.

304 0‘sha yerda. -B. 125.
305 Виндельбанд В. Указ. соч. -С. 265.
306 Ницше Ф. Полн. Собр. соч. -М., 1909. -Т. 2. - С. 808.

Vindelband mutafakkirning ajoyib yozuvchiligini tan ola- di, “unda maktab tilidan tarjima qilingan, o'zi tomonidan kashf qilinmagan tamoyillarni ustalik va yuksak mahorat bilan taqdim qilish qobiliyati bо‘lgan”305. Biroq Nitsshening fikrlari qimmat- liroq hisoblanadi. Nitsshe o'zining “Shopengauer tarbiyachi sifa- tida” nomli asarida shunday yozadi: “Keyinchalik uni hayotdan, kitobdan va turli fan sohalaridan o'zlashtirganlari yorqinroq ifoda vositalari sifatida xizmat qildi; hattoki kantcha falsafa ham timsolni aniq va lo'nda ko'rinishi uchun ritorik qurol bo'ldi, bud- daviy va xristian mifologiyasi ham shu maqsadga xizmat qildi. Uning uchun bitta masala mavjud edi, lekin minglab yechim vo- sitalari ushbu yagona masalani hal etishga safarbar qilindi”306.Shunday qilib, Shopengauer buddaviylikka yevropacha metafizik an’analarni qayta baholab chiqish uchun murojaat qiladi, u qat’iy ratsionallikdan chekinib, o'z metafizikasining yan- gi mazmunini sharq donishmandligining ajoyib shakllari bilan omuxta qilgan holda namoyish qilishni istaydi: shuning uchun unda hind va buddaviylik terminologiyasi juda ko'p uchraydi. Lekin bu Shopengauerning yevropacha an’analardan butunlay voz kechganligini va buddaviylik dinini qabul qilganligini anglat- maydi. Shopengauer ta’limoti bilan buddaviylikni mos kelishi, ularning bir-biriga aynan ustma-ust tushishidan dalolat bermay- di. Jumladan, bu mosliklarni mutlaq haqiqat sifatida ham qabul qilib bo'lmaydi.Nitsshe ijodining yirik tadqiqotchilari A.Danto, D.Galevi, V.Veresayev, F.Koplstonlar uning markaziy tushunchalaridan biri “Hukmronlikka intilish irodasi” tushunchasini tahlil qilish- 
321



ga harakat qilishgan. Ularning fikricha, hukmronlikka intilish tushunchasining zaminida Nitsshe tomonidan inson ongidagi ruhiy holatlarning tahlili yotadi. Bunday ruhiy tahlilni Nitsshe umumlashtirib koinotdagi barcha jarayonlarga nisbatan ishlata- di. Bu orada F.Koplston shunday deb yozadi: “Nitsshe Shopen- gauer ijodidagi iroda tushunchasini o’zicha o’zgartirib, unga yan- gi ma’no va shakl beradi. Nitsshe hukmronlikka intilish irodasi jarayonini inson ongining psixik holatlarida ko’rib, keyinchalik ushbu g’oyani barcha organik hayotga nisbatan qo’llay boshla- di”. Koplstonning fikricha, Nitsshe o’zining hukmronlikka intilish g’oyasini ilmiy gipoteza sifatida o’z falsafasi asosiga qo’yadi. Le­kin F.Veresayevning fikricha, Nitsshening hukmronlikka intilish g’oyasi chuqur irratsional mohiyatga egadir. V.Veresayev ta’kid- lashicha, inson ongi hayotning chegaralangan bir qirrasi bo’lib, u butun hayotdagi, voqelikdagi jarayonlarni tushunib anglab yetishga qodir emas. Mashhur rus olimi V.Veresayevning ta’kid- lashicha, Nitsshening falsafa tarixida ko’rsatgan buyuk xizmat- laridan biri bu - inson ongining eng yuqori cho’qqisi - tafakkurni chegaralanganligini ko’rsatishdadir, deb hisoblaydi. Rus faylasu- fi o’zining “Tirik hayot” deb nomlangan kitobida Nitsshe ijodini tahlil qilar ekan, shunday deb yozadi: “Ongimiz ostida chuqur va sirli bir makon yotadi, bu ongsizlik makoni bo’lib, u hayotni tafakkurning tushunchalari orqali emas, balki instinktiv hissi- yotlar orqali his etadi”. “Hukmronlikka intilish irodasi” iborasi F.Nitsshe ijodida o’ziga xos ravishda yechim topgan. Uning fikri- cha, “hukmronlikka intilish irodasi” uzluksiz shakllanishning ongsiz, stixiyali jarayonidir. Bu jarayon hayotning butun jabhala- rini o’zida, ya’ni tirik protoplazmaning oddiy shakllaridan tortib, to ongli mavjudot timsoli bo’lmish insonga qadar bo’lgan barcha jabhalarni qamrab oladi.“Zo’r, kuchli bo’lish xohishi, har bir kuchlanish markaziga taalluqlidir, bu yagona reallikni tashkil qiladi, ya’ni o’z-o’zini saqlash emas, balki egalik qilish xohishi, hukmron bo’lish, ulkan bo’lish, kuchli bo’lish ishtiyoqidir” .Hukmronlikka intilish irodasi ongli harakat emas, u aql, tafakkur bilan bog’lanmagan, bu aslida uzluksiz shakllanish 
322



quvvatidir. Uzluksiz shakllanishni ijodiy hayotiy jarayon sifatida tahlil qilar ekan, Nitsshe uni borliqqa qarshi qo’yadi. Uning fikricha, bu olam va narigi olam yo‘q, xuddi shunday “narigi” dunyoda mavjud bo’lgan hamda bizning olamni mushohada etuvchi xudo ham yo’q. Hamma narsa hukmronlikka intilish irodasining uzluksiz shakllanishidir, faol hayotiy kuchdir. Hayotning o’zi uzluksiz, doimiy shakllanishdir.Butun tirik mavjudlik hukmronlik irodasiga ega. Qadimiy o’rmonlardagi daraxtlar boshqalar ustidan o’z hukmronligini o’rnatishga harakat qiladi. Hukmronlikka intilish irodasi paydo bo’lmaydi va yo’qolmaydi, u doimiy mavjud bo’lgan spontan jarayondir, butun borliqning yashirin mazmunidir. Nitsshening fikricha, lazzat va iztirob yo’q, baxt va g’amginlik yo’q, ezgulik va yovuzlik ham yo’q, bularning hammasi tafakkurning mahsulidir. U uzluksiz shakllanish yoki hukmronlikka intilish irodasining turli tomonlarini namoyon etadi. F. Koplstonning fikricha, Nits- she falsafasida hayot baxtli yoki baxtsiz bo’lmaydi, u maqsad- ga ega emas. Bu tasavvurlar ilgarigi falsafaning mazmunsiz mushohadalaridir. Bu mushohada bilan ular hayotni aql orqali tushuntirishga harakat qilishgan .Bu hayotda hamma narsa hukmronlikka intiladi. Hukm- ronlikka intiluvchi barcha tiriklik hayotbaxshdir. F.Nitsshe xris- tianlikning iztirobi inson qalbini soflaydi, deguvchi nuqtayi naza- rini tanqid qiladi. F.Nitsshe iztirobga shodonlik, rohatlanishni qarama-qarshi qilib qo’yadi. Iztirob va azobga hayotda o’rin yo’q, bu hislar dunyoni noto’g’ri aks ettirish mahsulidir. Azob bizni tanamizga xavf-xatar solayotgani uchun sodir bo’lmaydi, balki azob ongimizda mavjudligi uchun shunday his uyg’onadi. Garchi ongni uxlatsak, azobning o’zi ham yo’qoladi. Shunday qilib, azob va iztirob dunyoni noto’g’ri aks etishimiz natijasi sifatida tafak- kurimiz orqali ro’yobga chiqadi.G’arbiy Yevropa falsafasini tahlil etar ekan, Nitsshe Suqrot va Aflotunni ezgulik va axloqni mantiqiy asoslashga yo’l ochib berganliklari uchun, axloqni aqlga muvofiqlashtirib qo’yganlari uchun ayblaydi. Shuning bilan bilim va yaxshilik aynan bir narsa- ga aylanadi, inson qanchalik aqlli bo’lsa, u shunchalik yuqori ax- 
323



loq sohibiga aylandi. Suqrot davridan boshlab dunyo ikkiga, ya’ni o’zgarmas haqiqat dunyosi hamda o’tkinchi moddiyat dunyosiga bo’lindi. Ana shu bo’linish yangi davrda I.Kant falsafasida o’zining yorqin aksini topdi. Hattoki makon va zamon kategoriyalari ham uning ijodida tajribadan tashqarida bo’lib qoldi. Bu ikkilangan dunyoda ezgulik va yovuzlik bir-biriga zid qilib qo‘yildi. Axloqning o’zi nisbiy va ikkilangan xislatga ega bo’lib qoldi. Axloqiy norma - me’yor majburiy qonunga aylandi, jamiyatning har bir a’zosi esa unga bo’ysunishga majbur bo’lib qoldi. F.Nitsshening fikricha, ular inson ruhiy erkinligini zanjirband etib, boshqa axloqni namoyon bo’lishiga yo’l qo’ymaydi, bu yerda bo’ysunuvchanlik tamoyili erkin ijodiy jo’shqinlikka yo’l ochib bermaydi.Hukmronlikka intilish falsafasi uchun hayot - borliqni nari- gi va berigi dunyoga bo’lish emas, balki hayot daryosini, chek- siz, chegarasiz ummonning yagona oqimidir. Hayotning aba- diyligi Nitsshe uchun inson ruhiy erkinligining abadiyligidir. Bu ruh hukmronlikka intilish irodasining namoyon bo’lishi si- fatida moddiyatda doimo g’alabaga erishadi. U moddiyat bilan qo’shilib, inson borlig’ining hamma shakllarini ijodiy spontan shakllanishni yanada yuqoriroq darajasiga ko’taradi.F.Nitsshening ta’kidlashicha, ruh moddiyatda namoyon bo’- ladi, moddiyat ruhda namoyon bo’ladi. Ular o’zaro bir-biri bi­lan chambarchas bog’liqdir. Garchi ilgari ruh materiyani o’zidan itarib tashlashga intilgan bo’lsa, uni o’zi uchun qafasday ko’rgan bo’lsa, endi u bilan qo’shilib lazzatlanish va xurramlik manbaini topadi. Falak gardishi qayta-qayta aylanib moddiy borliqning bir ruhiy shaklidan ikkinchi, yuqoriroq darajasiga o’tadi va bu jarayon cheksiz takrorlanaveradi. Hukmronlikka intilish irodasi shakllanishning ijodiy jarayoni sifatida irratsional kategoriya- dir. Olamning shakllanish jarayonini hech qanday mantiqiy kategoriyalar orqali tushuntirib bo’lmaydi, unda hech qanday mazmun, maqsad yo’q, hattoki ezgulik va yovuzlik tushunchalari ham bir-biriga o’tib, nisbiylikka aylanadi. Hayot doimiy shakllanish sifatida turli kuchlarning o’yinidir, ularning har biri o’z markaziga ega. Bu o’yinda yagona iroda namoyon bo’lmaydi, 
324



balki ko’pgina turli irodalar namoyon bo’ladi. Nitsshe fikricha, hayotda borliqning har bir shakli hukmronlikka intiladi. Bir- biriga ruhan yaqinlari qo’shilishadi, birlashishadi. Ular atrofida iroda markazlari ham guruhlashadi. Biroq bu mazmunsizlik Nitssheda hech qanday nigilizmni uyg‘otmaydi, chunki hayot- ning o’zi lazzatlanish va xurramlik manbaidir. Hayot ummonida hech qanday baxt orolchasini izlashga hojat yo’q, ammo mazkur ummonga g’arq bo’lishning o’zi baxtdir. Nitsshening mazkur ta’kidi, hindlarning yoga falsafasidagi ongning cheksiz kengayi- shi holatini yodimizga tushiradi.Hayot bilan qo’shilish qanday shaklda amalga oshadi? Bu uchun dastlab hamma qadriyatlarni qayta ko’rib chiqish lozim. Axloq va xulqning qonunlari insonga o’z hukmini o’tkazmasligi kerakligini anglash taqozo etiladi. Insonning o’zi borliq mazmunidir, uning o’zi qonundir. Axloq insondan ajralmagan, u yer yuzidan 20 ming metr balandlikda erkin parvoz etuvchi ruhdir. Bu axloq irratsional, tafakkurdan xolidir. Uni mushohada etishga hojat yo’q. Uning manbai, ibtidosi inson qalbidir. Yangi hikmatlar, aynan, qalbda bo’ladi, ular eski, qotib qolgan tafakkur orqali yozilgan hikmatlarning o’rnini egallaydi. Yangi insonning yangi axloqi yurak qoni bilan bitiladi. Hozirgi odam, Nitsshening fikricha, progressning mahsuli emas.“Inson tanasi - kuchlar tizimining, shunday murakkab yig’in- disiki, ular o’rtasida doimiy hukmronlikka intilish hissini ortishi uchun kurash ketadi. Insoniyat ham shunga o’xshash tizilmadir, faqat ular nisbatan kengroq va nisbatan mustahkamroqdir” .F.Nitsshe hayotni qanday bo’lsa, shundayligicha, uning g’am- qayg’ulari va shodliklari bilan qabul qilishga, undan mazmun qidirmaslikka da’vat etadi. “Ojizlar hayotdan mazmun, maqsad, vazifalar, qat’iy o’rnatilgan tartib axtaradilar; kuchlilarga u iroda ijodi uchun material bo’lib xizmat qiladi. Kuchli inson esa hayotning mazmunsizligini yoqtiradi va o’z taqdirini shodonlik bilan qabul qiladi. Shu ma’noda “abadiy qaytish” g’oyasi hayotni qabul qilishning badiiy timsoli, konkret namoyonidir. Qat’iy imperativ hissiyotimizga, irodamizga berilgan maqsadga e’ti- qodiy intilish emas, balki o’zimiz aniqlagan idealga intilishidir” .
325



Inson Nitsshe uchun komil insonga olib boruvchi ko’prikdir. U o’zini mukammallashtiruvchi yo’ldir. Hech kim insonni o’zidan tashqari yetuk shaxs qila olmaydi, o'z-o'zini mukammallashtir- ishning yagona vositasi bu hukmronlikka intilish irodasidir, va- holanki, u o’zining ustidan hukmronligidir. O’ziga hokimlik - bu hamma narsadan to’liq ozodlikdir. Hukmronlikka intilish irodasi o’z ma’naviy, ruhiy olami haqiqatini ro’yobga chiqarishdir, uning mohiyati tafakkurda emas, balki butun koinotni boshqaruvchi hayotiy quvvat yoki hukmronlikka intilish irodasidadir.“Nimadan ozod bo’lish lozim? Zardo’shtning uning bilan nima ishi bor? Lekin nigohing shuuri menga javob bersin: nima uchun ozod?”, - Zardo’sht shunday dedi.Nitsshe nigilizmi hamma qadriyatlardan voz kechishni nazarda tutmaydi, balki ularni qayta ko’rib chiqish lozimligini aytadi. Garchi ilgarigi axloq tafakkur poydevorida asos topgan bo’lsa, yangi axloq insonning erkin ruhi qanotlarida tashkil topadi, jumladan, yangi axloq har qanday eski urf-odatlardan xoli bo’lgan, hayotning o’zidan kelib chiquvchi jo’shqin ijodiy jarayondir.Nitsshe xristianlikning axloqiy qadriyatlarini qayta baholab chiqib, ularni qat’iy tanqid ostiga oladi. Xristianlikning ilgarigi an’analari va axloqiy normalari olamning ikkiga bo’linganligidan kelib chiqadi. Ular ezgulik qadriyatini insoniy qusurlarga zid qilib qo’yadilar. Xristianlikda insonni moddiy boylikka intilishi qoralanadi, lekin shu bilan birgalikda hayotning hamma shod- liklari, lazzatlari ham muhokama etiladi. Moddiy dunyo o’tkin- chi, yolg’on dunyo sifatida ko’riladi. U ruhiy, ma’naviy, abadiy dunyoga qarshi qilib qo’yiladi. Tabiatni yaratgan Alloh visoliga hamma moddiy mohiyatlar yetisha olmaydi, deb hisoblaydilar.Inson Alloh oldida gunohkor va qusurli banda sifatida namoyon etiladi, u o’zining nomukammalligi tufayli xudoga yetisha olmaydi, u bilan qo’shila olmaydi. Hosil etilgan narsa hech qachon yaratuvchi darajasiga ko’tarila olmaydi. Tabiat ijodiy yaratuvchilik kuchidan mahrumdir, u faqat tashqaridan xudo tomonidan beriladi. Xristianlik bo’yicha, inson mukammal emas, lekin u qanchalik intilmasin bari bir xudoga yetisha olmaydi.
326



Xristianlik axloqi va dini insonni kamsitadi, hayotning ham- ma shodliklari va go’zalliklari undan begonalashadi. Bu begona dunyoda inson yolg‘iz va baxtsizdir, Odam Ato bilan Momo Havoning gunohlari uchun bu to’lovdir. Inson bu gunohni o’z iztiroblari va yo‘qotishlari orqali yuvishi kerak, u o‘z tamg‘asini ko’lai'ib yurishga mahkum.Nitsshe xudo va insonning bunday talqinini qat’iyat bilan inkor qiladi. Uning fikricha, inson tug’ilgandan qusurli mavjudot emas, u hech qanday gunoh uchun javob bermaydi. Gunohni Odam Ato bilan Momo Havo qilishmagan, balki xristianlik dini o’z e’tiqod qasriga tafakkurni kiritib gunohga yo’l qo’ydi. Din o’z tamoyillarini aql va mantiq orqali isbotlab, o’z poydevorini darz ketkazdi va Yevropa nigilizmini tug’dirdi. F. Koplstonga ko’ra Nitsshe fikricha, Yevropa madaniyati ana shu nigilizm ruhiga chulg’angandir .Umuman olganda, F.Nitsshening fikricha, sivilizatsiya taraqqiyoti bu ilgari ildamlovchi progressiv harakat emas. Progress va regress nisbiy harakatlardir, ular doimiy, uzluksiz shakllanishning o’rnini bosa olmaydi. Ezgulik va yovuzlik, axloqiylik va axloqsizlik, xurramlik va g’amginlik - bu ziddiyatlarning hammasi kaleydoskopda aralashib, hayotning rang-barang, xilma-xil qirralarini tashkil etadi. Tafakkur va mantiqqa asoslangan ezgulik va yovuzlik to’g’risidagi axloqiy tushunchalar, diniy tasavvurlar insonga hayot mazmunini ochib bera olmaydi. Hayotni qanday bo’lsa, shunday, ya’ni g’amlari- yu shodliklari bilan qabul qilishi zarur. Hayotning o’zi yangi qadriyatlarni ham ijodkori, ham asoschisidir. Bu qadriyatlar xristianlik diniy-axloqiy qadriyatlaridan, Yevropa madaniyati axloqiy qadriyatlaridan tubdan farq qiladi. Bu qadriyatlar insonga o’z ichki olamiga kirib, o’zini olamiy quvvatga tegishli ekanini anglashga, Nitsshe ta’biri bilan aytganda, hukmronlikka intilishga yo’l qo’ymaydi. Hukmronlikka intiluvchi inson haqiqiy ijodkorlik kuchiga ega bo’ladi, o’zida hayotiy quvvatni mujassamlashtiradi. Bu quvvatni tafakkur yordamida anglab bo’lmaydi, u inson instinktlarida namoyon bo’ladi.
327



Instinkt olamiy quvvatning qadimiy ifodasidir. Instinktlar orqali harakat qiluvchi hayvonot olami insonlarga nisbatan ta- biatga yaqinroqdirlar, zotan inson o’zining axloqiy va madaniy qadriyatlarining asiridir. An’anaviy qadriyatlar, diniy va axloqiy normalar insonni o’zligidan mahrum bo’lgan shaxsga aylantirib qo’yadi, unda to‘daga xos instinktlarni shakllantiradi. Haqiqat bu qadriyatlardan yashiringandir, u inson tafakkuri uchun qorong’udir. Shuning uchun ham hozirgi jamiyatlarning hamma- si yolg’on va aldovlarga g’arq bo’lgan qadriyat deb nomlanuvchi o’z adashuvlari asiriga aylangandir.Diniy qadriyatlar diniy xunrezliklarga, urushlarga, hur- fikrlovchilarni inkvizitsiya tomonidan quvg‘in qilishlarga olib keldi. Madaniy qadriyatlar mayda xalqlarning yo’q bo’lib keti- shiga, tabiatga, zaminga katta talofatlar olib keldi. Haqiqatdan yiroq bo’lgan bu qadriyatlar hozirgi sivilizatsiyalashgan inson hayotini asosiy qonuniga aylanishga intiladi. Vaholanki, u din va tafakkurning mahsulidir, garchi A’lo odam inson ruhi va tabiat namoyonining yalovbardori bo’lishi shart. Insonni ruh va tabiat bilan qo’shilishi - xudoni insonda namoyon bo’lishi yoxud inson- ni xudo bilan qo’shilishidir.Inson bunga din yoki axloq orqali kelmaydi, u o’zining ichki ruhiy kuchini, ilohiy tabiatini ochishi bilan bu yo’lga kiradi. Xudo tabiatga singib ketgandir, inson esa ana shu tabiatning bir bo’lakchasidir. Shuning uchun ham inson o’z tabiiy instinktlari orqali va tabiat bilan mutanosiblikda xudo bilan qo’shiladi va A’lo odamga aylanadi.Oxirgi uch yuz yillikni tahlil etar ekan, F.Nitsshe shunday qa- rorga keladi: bu davrda Yevropada iroda kuchining so’nishi va ruhiy zaiflashuv kuzatiladi. Fan va sivilizatsiyaning taraqqiy eti- shi insonni instinktlardan mahrum etib, hayotiy quvvati so’ngan, noziklashgan insonga aylantirdi . Vaholanki, shu bilan birgalikda, shunday individlar ham uchraydiki, ularning irodasi, aksincha, kuchayib, tashqi ta’sirlarga qarshi turadi. F.Nitsshe o’z asarida turli manfaatlarni, qadriyatlarni, qarashlarni aralashib ketgan- ligini, aksari ko’pchilikning inqirozga yuz tutganligini, lekin shu 
328



bilan bir qatorda progress va irodaning kuchayib borayotganligi haqida gapiradi.Tabiatga munosabat ham tubdan o’zgardi. Yevropaliklar hamma tabiiy flora va faunani o’zlashtirdilar, uning ustidan nazoratni o’rnatdilar, ba’zi yo'qolayotgan turlarni o'z himo- yalariga oldilar. Lekin ular ilgarigi tabiiy balansni, tenglikni, mutanosiblikni o'rnatishga intilmadilar. Tabiat insonning hukm- doriga emas, aksincha, inson tabiatning hukmdoriga aylandi, uni o'z ehtiyojlarini qondirish vositasiga aylantirdi. Inson tabiat bilan mutanosiblikni saqlab qololmadi, uni tushunishni, his etishni xotirasidan chiqardi. Tabiat bilan o'zaro aloqaga kirishish o'rniga, unga utilitar, manfaatli munosabatda bo'ldi. F.Nitsshening uqtirishicha, tabiatga bo'lgan munosabatni ham o'zgartirish lozim. Tabiat inson ehtiyojini qondiruvchi obyekt yoki vosita emas, balki insonning yagona ijodiy kuchi, hayotiy quvvat manbaidir. U hukmronlikka intilish irodasining quvvat - kuchidir.Nitsshening Yevropa madaniyati va sivilizatsiyasi haqida- gi fikrlari ham diqqatga sazovordir. Uning ta’kidicha, madani- yat tushunchasi sivilizatsiya tushunchasi bilan aynan bir narsa emas. Madaniyat ko'p qirrali va keng qamrovli tushunchadir. Ma- daniyat butun ruhiy va ma’naviy imkoniyatning ro'yobga chiqi- shi, gullashidir, alohida kuchli shaxslarning tug'ilishi va ko'tari- lishidir. Ularning qobiliyat va iqtidori madaniyat davrida yanada yorqinroq namoyon bo'ladi.Sivilizatsiya madaniyat rivojining yuqori bosqichi sifatida individuumlar, ommaning aksari qismining ijodiy kuchini so'- nishidir. Natijada ularning o'rnini mashina va texnika egallaydi. Moddiy hayotning ko'pgina sohalarini mexanizatsiya va av- tomatlashishi, F.Nitsshening fikricha, intellektual rivojlanish, ta- fakkurning ijodiy kuchining so'nishiga olib keladi. Sivilizatsiya davrida inson iqtidorining asosiy mazmuni yo'qoladi, bularga yuqori ruhiy ko'tarinkilik, to'liq ichki erkinlik hissiyoti, ichki to'laqonlik, hayot, kelajak, o'lim oldida qo'rquv hissining yo'qligi, shubhadan xolilik, qat’iyatlilik, kuchli iroda, o'zini nazorat qilish qobiliyati, ichki xotirjamlik kuchiga egalik qarshi turadi.
329



Yuqorida ko’rsatib sanab o’tilgan sifatlar insonning hayotning moddiy boyliklariga tobora bog’lanib qolishi bilan yo’qolib boradi, qiyinchiliklarni oson yechilishi bilan iroda kuchi so’nib boradi. Sivilizatsiya davridagi insoniyat kichik maxluqlarga aylanib qoladi, ularda hukmronlikka intilish irodasi hissi o’zgaradi. Sivilizatsiya o’z-o’zini sekin davom etuvchi halokatli yo’lga yuz tutadi, chunki unda ijodiy kuch imkoniyati yo‘qoladi, u o’z mohiyati bilan tirik hayotiy tabiatdan, koinotdan ajralib qoladi.Nitsshe falsafasidagi asosiy tushuncha bu hukmronlikka in- tilish irodasi tushunchasidir. Bu oddiy tushuncha emas, balki Nitsshening dunyoqarashidir. Uni asoslash uchun faylasuf ham- ma qadriyatlarni qayta baholab chiqadi. Yevropa sivilizatsiya- sining asosiy qadriyatlari bu axloqiy qadriyatlardir. Nitsshe o’z tanqid nashtarlarini shu qadriyatlarga qarshi qaratadi. Faylasuf I.Kantning qat’iy imperativida inson erkin ruhini so’ndiruvchi kuchni ko’radi, insonga jamiyat, yaqinlari, oilasi oldida burch- lisan, degan tamg’ani bosadi. Burch hissi asosida singdirilgan tar- biya insondagi ijodkorlik qobiliyatini o’ldiradi, undagi shaxsiylik va ijtimoiylik mutanosibligini buzilishiga olib keladi. Bu muta- nosibsizlik hukmronlikka intilish irodasini susayishiga hamda ichki hayotiy quvvatning kamayishiga sabab bo’ladi. F.Nitsshe- ning fikricha, qat’iyatsizlik holatida bo’lib, vijdon azobidan qiy- nalgandan ko’ra, xato qilsa ham qat’iyatli bo’lish afzaldir.Qilmishining oqibatini oldindan bilish insonga berilmagan, shuning uchun ham qozilik vazifasini bajaruvchi vijdon azobi ortiqchadir. Nafaqat o’zga odamlarning harakatini, hattoki o’z shaxsiy xatti-harakatlarini ham muhokama etishga hech kimning huquqi yo’q. Ichki xotirjamlikni saqlagan holda, mutanosiblikka erishgan holda hukmronlikka intilish irodasi va tabiiy instinkt- lar tabiiy, zaruriy yo’l bilan insonni o’z ichki tabiatiga monand yo’naltiradi. Axloqiy qadriyatlar bunday ko’rsatkich bo’lolmay- di, chunki ular aqlga va bid’atlarga suyanadilar, insonning ichki olami ular uchun qorong’udir.An’anaviy jamiyatning axloqiy qadriyatlari to’da instinktiga asoslangan, xudoga e’tiqod ham asos bo’lolmaydi, vaholanki, 
330



bu hissiyot ko’pchilik insonlar qalbida yo’qolgan. Har qanday Yevropa axloqi negizida to’da foydasi yotadi, hamma yuksak in- sonlarning anduhi, ularni ajralib turishi, ular ongidagi kamsiti- lish hissiyotiga bog‘lanadi. “Xudoga bо‘lgan e’tiqodning yo'qo- lishi insonning tabiiy ruhiy holatiga aylandi, inson ijtimoiy to‘daning bir a’zosi sifatida to‘daning qadriyatlari va tasavvurlari unga singdirildi. Bu qadriyatlar va tasavvurlar nisbiy xususiyatga egadir, ular o‘z maqsadini ko'zlovchi jamiyatning turli qatlamlari manfaatini himoya qiladi” . Hozirdagi axloq, Nitsshening fikri­cha, ikkilangan xususiyatga ega, birinchisi o‘zi uchun, ikkinchisi butunlay boshqacha bo'lgan o'zgalar uchun mo'ljallangan. Axlo- qqa umuminsoniy xislatlarni bog‘lash bu jamiyatning yana bir xatosidir. Nomukammal bo'lgan dunyoda hamma narsa doimiy rivojlanishda bo'ladigan jamiyatda insonning o'zi ham nomu- kammaldir. Axloq esa, ideal, komil inson mavjudligining ni- shonasidir. Qachonki, uning fikrlari va xatti-harakatlari o'zgalar uchun namuna bo'la olmasa, jamiyatda komil, ideal insonning o'zining bo'lishi ham mumkin emas, axloqning bunday talablari o'rinsiz va yolg'ondir.O'rta asr davrida din inson hayotini xudo bilan bog'lab, markazga inson ruhini qo'ydi. Shunda diniy axloq moddiyat- ga intilgan, zaminiy inson haqida muhokama yuritmasdi, balki o'z-o'zini xalos etuvchi inson ruhi haqida gapirardi.Hozirgi insonda o'z-o'zini xalos etish hissiyoti yo'qolgan, shuning uchun ham diniy axloq ham o'z kuchini yo'qotdi. Diniy axloq negizida ezgulik va yovuzlik tushunchalari yotadi. Ular, F.Nitsshe ta’biricha, nisbiydir. Inson nomukammal ekan, uning yaxshi va yomon xislatlari tomonlari bir-biri bilan aralashib ketadi. Shunday ekan, uni qanday bo'lsa, shunday qabul qilishimiz shart. Ezgulikning orqa tomoni yovuzlikdir. Yovuzlik yoki yomonlik bo'lmasa, yaxshilik va ezgulikni baholab bo'lmasdi. Inson hayot mazmunini tushunishga intilishi kerak emas, balki o'z yashirin instinktlarini ro'yobga chiqarishga harakat qilishi kerak. Hayotda hamma narsa chalkashib ketgan. Shuning uchun yovuzlikni muhokama qilmaslik kerak, chunki uning manbaida yaxshilik yotishi mumkin. Komillik, ideallikka 
331



intilish ma’nosizdir. Har bir ideal asosida bizning tafakkurimiz tasavvurlari yotadi, hayot esa bu tasavvurlarga to’g’ri kelmaydi, shuning uchun u o’likdir.Nitsshe ruh haqidagi tushunchani axloq haqidagi tushuncha- ga qarama-qarshi qo’yadi. Axloq manbaida intellekt, ruhiyat asosida esa hukmronlikka intilish irodasi yotadi. Shuning uchun ham, Nitsshening fikricha, kuchli ruhiyatli inson axloqsizdir. Kuchli ruhiyat uchun hamma vosita yaxshidir. Hukmronlikka intilish irodasini tasdiqlash uchun kuchli ruhiyat aldovdan ham, yolg’ondan ham foydalanadi. O’z “men”ini ta’kidlash, ko’rsatish uchun rahm-shafqat ko’rsatishdan voz kechadi.Nitsshe egoizmni insonning instinktiv holati bilan bog’laydi, bu, albatta, bizning fikrimizcha xatodir, chunki kuzatishimiz- cha, ko’pgina hayvonlar o’z instinktlariga amal qilib, altruistik harakat qiladilar, masalan, to’da sifatida yashovchi asalarilar, chumolilar, fillar, qushlar va h.k. shular jumlasidandir. Zotan, o’z “men”ini anglash instinkt bilan bog’liq emas, balki aqliy faoliyat- ning yuqori shaklidir. O’z-o’zini saqlash va ko’payish instinktlari o’z-o’zini, ya’ni o’z “men”ini anglashning yuqori shakli bo’lol- maydi. Axloqning hamma turlari ana shu egoistik “men”ni che- garalaydi va har bir shaxsda gunohkorlik xislati borligi sifatida tarbiyalaydi. Xristianlik bo’yicha inson tug’ma gunohkordir, u o’z azob-uqubatlari, iztiroblari orqali o’z aybini yuvishi kerak. Shuning uchun ham xristianlikda insonning ideal tipi - bu asket - tarkidunyochi, darveshdir. U dunyo ikir-chikirlaridan, ishlari- dan uzoqlashishga, xudo to’g’risida o’y-fikrlarga cho’mishga va o’z ichki xotirjamligiga erishishga harakat qiladi. Bunga u hayot quvonchlaridan voz kechgan holda, o’z tana xohishlarini so’ndir- gan holda, albatta, erishadi. Bu xristian axloqining timsolidir.Lekin inson hayotdan butunlay voz kechish, tiriklik va faollikni yo’qotishni oqlaydimi, darvesh o’z yolg’izligida ichki xotirjamlikka erishib, hissiyotlari ustidan nazoratni saqlab qola oladimi? F.Nitsshe bunga shubhalanadi, u ehtiroslardan voz kechishni yoqlamaydi. Ehtiroslar va emotsiyalar inson hayotiy quvvatining asosiy manbalaridan biridir, ular insonni qizg’in faoliyatga chorlaydi, unga go’yoki yoqilg’i sifatida xizmat qiladi.
332



Bunday faoliyatda hayot o’z mazmunini yo’qotadi. Bundan tashqari ehtiroslar inson tafakkurining ham negizidir. “Ehtiros va tafakkurga o’z-o’zidan mavjud borliq deb qarash noto’g’ridir, ular turli xil xohish va istaklarning ham natijasidir, vaholanki, har qanday ehtirosda aqlning bir bo‘lagi mavjuddir” .Nitsshe ehtiroslardan voz kechish lozim deguvchi diniy ta’limotni tanqid qiladi. Faylasufning fikricha, ularni nazorat qilib, turli zid chegaralar, hissiyotlar o’rtasidagi oltin me’yorni topishi zarur. (Qachonlardir ruhiyat moddiyatdan voz kechish- ni, uning zanjirlaridan ozod bo’lishni istar edi. Lekin hozir u materiya bilan qo’shilib, uni hayot, harakat bilan to’ldirdi. Insoniy his-tuyg’ular tana hayotiyligini namoyon etadi. Shuning uchun ham biz uni e’tiborga olishimiz shart) .Insonda ruh va moddiyat birgalikda mavjuddir, shuning uchun ham inson hissiyotlarda mutanosiblikka erishishi zarur- dir. Tana hayotini buzmasdan turib hissiyotlarni inkor etib bo’lmaydi. Ruhiyat go’zalligi hamma bosqichlarda eng yuqori ongimiz darajasidan tortib, eng quyi sodda tana hayoti darajasi- gacha namoyon bo’ladi. Shuning uchun ham inson shodlik, mu- habbat, g’amginlik, jahl hislaridan voz kecha olmaydi.Nitsshening uqtirishicha, vazifa shundan iboratki, ularni saqlab qolgan holda jilovlashni o’rganishimiz kerak. Lekin biz ularni birontasiga to’liqligicha berila olmaymiz. Juda ham kuchli shodlanib, g’amga botib, jahl qilib bo’lmaydi, hammasida me’yor kerak. “Hukmronlikka intilish irodasi” asarida F.Nitsshe qator muammolarni ko’rib chiqadi.Yuqorida biz ularni tahlil qildik, qadriyatlarni qayta baho- lash va axloq masalasi shular jumlasidandir. Mashhur amerika- lik faylasuf A.Danto o’zining “Ф.Ницще как философ” deb nom- langan asarida F.Nitsshening axloqiy qarashlariga urg’u berib, quyidagi tahlilni beradi. Uning fikricha, F.Nitsshening qarash- larini axloqsiz deb baholash xatodir. Aksincha, F.Nitsshe yangi axloq haqida gapirar ekan, uni hukmronlikka intilish kuchidan keltirib chiqadi. Masalan, F.Nitsshe uchun sabr-toqat bu aslida insonning ichki dunyosidagi xudbinlikka qarshi iroda kuchi- ning kurashidir. Inson o’z irodasi orqali o’zidagi urf-odatlar va 
333



an’analarga asoslangan axloqiy steriotiplarni buzib, ular o'rni- ga intuitsiya va instinktlarga asoslangan vaziyatdan kelib chi- quvchi faol harakatga asoslangan axloqiy qadriyatlarni yarata- di. Mashhur faylasuf F.Koplston ham Nitsshening hukmronlikka intilish irodasi tushunchasi haqida yozar ekan, uning irratsio- nal ma’noga ega ekanligini tahlil qiladi. F.Koplstonning fikricha, hukmronlikka intilish irodasi deb Nitsshe inson ichki dunyosi- dagi psixik holatni nazarda tutadi. Va bu psixik holat F.Nitsshe ijodida nafaqat bilim sohasiga, balki butun tabiatga nisbatan ishlatiladi. Obyekt - tabiat va subyekt - inson Nitsshening tasav- vurida bir-biri bilan chambarchas bog‘liq. Shuning uchun ruhiy va moddiy borliq bir-biriga qorishib ketib, Nitsshe ijodida yangi bir tushuncha bilan, ya’ni shakllanish tushunchasi orqali ifoda etiladi. Shakllanishning zaminida esa psixik holat ya’ni hukm- ronlikka intilish irodasi yotadi. F.Koplston shunday deb yozadi: “F.Nitsshe uchun barcha haqiqatlar - fiksiyalardir, fiksiyalar esa interpretatsiyalardir, barcha interpretatsiyalar esa - prespek- tivalardir, ya’ni, inson dunyo qarashidagi nuqtayi nazarlardir”. Demak, ongimizdan tashqari mavjud bo'lgan borliq haqida biz hech qachon obyektiv bilimga ega bo'lolmaymiz. Bizning barcha bilimlarimiz, dunyoqarashimizdagi nuqtayi nazarlarimizdan ke- lib chiqadi. Butun borliq F.Nitsshe fikricha, inson ruhiy holatlari, xayollari va tasavvurlari bilan qoimdir. F.Nitsshening keyingi o‘y- fikrlari falsafa tarixiga taalluqlidir, uni ham tahlil qilishga kiri- shamiz.Biz Bergsonning, “mukammal instinkt bu tashkillashtirilgan qurollarni yaratish san’atidir, mukammal intellekt esa bu tash- killashtirilmagan qurollardan nusxa olish san’atidir”307 degan fikrini asosli deb hisoblaymiz. Chunki Bergson fikricha, “Ins- tinkt shunday mukammal tabiatdagi tartibga tushirish san’ati- dirki, u yaratgan barcha murakkab jismlar, qurollar, o‘zining cheksiz murakkabligiga qaramasdan nihoyatda sodda ravishda harakat qiladi”308. Masalan, ko‘z nihoyatda murakkab bo‘lsa ham, 
307 Бергсон А. Творческая эволюция. - М.: 1998. - С. 19.
308 O‘sha manba. - B. 20.

334



ko’rish qobiliyati juda ham sodda. Intellekt yordamida har xil moddalar va jismlardan alohida ayrim organlarni yaratish mum- kin. Ularni ishlatish jarayoni esa murakkab bo’ladi. Intellektning yutug‘i shundaki, u cheksiz xomashyolardan buyumlarni yara- tishi mumkin. Bu buyumlar barcha talablarga javob bermasa ham, insonning imkoniyatlarini cheksiz darajada kuchaytira- di. Intellekt yordamida inson yaratgan mehnat qurollari orqali har qanday o‘zgarib boruvchi muhitga moslashib borishi mum­kin. Hatto bu tabiiy muhitni sun’iy qurollar orqali o‘ziga kerakli yo‘nalishda o‘zgartirishi mumkin. Masalan, texnika yordamida suvsiz sahrolarni bog‘ga, o‘rmonlarni esa kesib dalaga aylanti- rish, daryo o‘zanlarini esa o‘zgartirish mumkin. Intellekt inson imkoniyatlarini cheksiz boyitadi va bu imkoniyatlarni qondirish uchun yangidan yangi imkoniyatlarni yaratadi.“Intellekt yordamida ^insoniyat ehtiyojlari doimo o‘s^ boradi”309. Bu ehtiyojlarni qondirish shu qadar xilma- xil imkoniyatlarga ega va natijada inson ehtiyojlari ham imkoniyatlari ham hech qanday chegara bilmaydi. Intellekt inson ehtiyojlarini cheksiz va me’yorsiz bir jarayonga aylantiradi. Intellektual faoliyatning dastlabki bosqichlarida inson ehtiyojlarini qondiradigan moslamalar, asbob-uskunalar chegaralanmagan darajada bo‘lishgan va ular qondiradigan ehtiyojlar chegaralangan edi.

309 Лосский Н.О. Основные вопросы гносеологии. Пг.: 1919. - С. 247.

Hozirgi davrga kelib esa intellekt bu vazifani оЪ-оЪт! bosh- qaruvchi avtomatlashtirilgan mashinalarga yuklab qo‘ydi. Endi ishlab chiqarish jarayonini sun’iy aqlga ega bo‘lgan mashinalar boshqaradi. Instinkt va intellektning kelib chiqishi ilk davrida ular ikkalasi ham yagona psixik jarayonning ajralmas tomonlari bo‘lgan. Masalan, dastlabki davrida instinktlar ibtidoiy intellekt shakllariga juda o‘xshar edi. Bu intellekt shakllari ongsiz psixik jarayondan uncha farq qilmasdi.Ilk bor davrlarda hayotiy jo‘shqinlik materiyaning tartibsiz, tashkillashtirilmagan shakllariga instinkt va intellekt orqali ta’sir etar edi. Lekin keyinchalik ikkala yo‘nalishda bir vaqtning 
335



o’zida harakat qilish natijasida hayotiy jo’shqinlik o’z kuchini yo’qota boshladi va u ayrim jonzotlar uchun ko’proq intellektual yo’nalishni, boshqalar esa instinktiv yo‘nalishni tanladi. Asalarilar, chumolilardagi instinkt beqiyos bir darajaga yetib, intellektda o’zining tashqi ko’rinishidcin farq qilmaydi. Ular o’zi yashayotgan muhitga juda yaxshi moslashgan, hatto murakkab darajada moslashgan, desak bo’ladi. Umurtqalilar turida esa instinkt intellekt oldida yengila boshlaydi. U qadamma-qadam chekinadi va nihoyat insonga kelganda intellekt o’z-o’zini anglash darajasiga ko’tariladi. Odamzodda intellekt instinkt ustidan g’alaba qozongan, lekin shu bilan birga, u instinktga muhtojdir. Instinktdagi mukammallik barcha jismlarning tashkillashtirilganligi va yagona yaxlit organizm sifatida harakat qilishi intellekt uchun muhim bir zamin yaratadi.Bergsonning fikricha, intellekt va instinkt psixik jarayonning ikki oqimi bo’lib, ular bir-biridan tubdan farq qilmaydi. Masalan, biz instinktiv deb atagan holatlar qachonlardir ongli ravishda bajarilgan holatlar bo’lgan. Avtomatizm darajasiga keltirilgan yozish, raqsga tushish, yurish va shunga o’xshash harakatlar qachonlardir ongli ravishda o’rganilgan harakat shakllari bo’lgan. Instinktda qachonlardir ong bo’lgan, keyinchalik bu ong avtomatik o’z-o’zini anglamaydigan holatga kelib qolgan. Demak, instinktni butunlay ongsiz deyish xato bo’ladi. Bergson, instinkt va intellekt o’rtasidagi psixik farqlarga ham e’tiborini jalb qiladi. Uning fikricha, instinkt aktiv psixik faoliyatdir, intellekt esa passiv psixik holatdir. Ular bir-biriga aylanish va bir-biriga o’tishi mumkin.Bergson ijodining mashhur tadqiqotchisi N. Losskiy fikricha, Bergson falsafasida o’zgaruvchan, ruhiy tabiatga ega bo’lgan reallikni intellektning qotib qolgan tushunchalari orqali bilib bo’lmaydi. “Tirik reallik doimo o’zgaruvchan, yaxlit bir butun bo’lib uni intellektning kinematografga o’xshagan suratlari yordamida anglab bo’lmaydi, chunki bu suratlar o’rtasida uzilish mavjud bo’lib u reallikdagi davomiylikni aks ettirolmaydi”310.
310 Лосский Н. О. Интуитивная философия Бергсона. СПб.: Учитель, 1922. - С. 9.

336



Shunday qilib, instinktda ham intellektda ham, ong va bilish mujassamdir. Ularning farqi shundaki, instinktdagi bilim faoliyatdagi bilimdir, intellektdagi bilim esa fikrdagi, tafakkur- dagi harakatsiz bilimdir.Instinktda hayvonlar va hasharotlarning harakati haqidagi barcha bilimlar berilgan. Masalan, sitaris qo’ng’izi o’z qurtlarini antaris asalarisi uchib chiqadigan g’or og’ziga qo’yadi. Bu qurtlar xuddi bilganidek aniq bir paytda antaris asalarisi ustiga yopishadi va yana aniq bir vaqtda bu asalarining tuxumlariga o’tib, ulardan ozuqa sifatida foydalanadi. Sitaris qo’ng’izining barcha harakatlari oldindan tuzilgan rejaga binoan qilingan harakatga o’xshaydi.311 Ular mukammal va benuqson nishonga uradigan harakatlardir. Demak, instinktda tug‘ma tabiiy, mukammal bilimlar bor. Bu tug’ma bilimlar, Bergson fikricha, intellektda ham mavjud. Uning fikricha, instinktdagi bilimlar materiyaning o’ziga yo’naltirilgan.

311 Бергсон А. Творческая эволюция / пер. с фр. В. А. Флёровой. - М.: Канон- 
пресс, 1998. - С. 284.
312 Кдранг: Бергсон А. Творческая эволюция. - М., 1998. - С. 23.

Intellektdagi bilimlar esa materiyaning xilma-xil shakllariga qaratilgan. Bu moddiy shakllar moddiy narsalarsiz tafakkurda mavjud bo’lishi mumkin emas. Shuning uchun intellekt tafakkurning tasavvur faoliyati bilan bevosita bog’liqdir. Instinktiv faoliyat, Bergsonning fikricha, moddiy narsalarni o’ziga qaratilganligi uchun u shu faoliyat orqali narsalar faoliyatini anglab yetadi. Intellekt esa narsalarning o’rtasidagi munosabatlar haqidagi tasavvur bo’lib, u faqat narsalarning shakllari va narsalar o’rtasidagi munosabatlarni anglab yetadi. Intellekt moddiy narsalarning mohiyatini ochib bera olmaydi.Instinkt va intellekt o’rtasidagi asosiy farqni Anri Bergson shunday ta’riflaydi: “Intellekt barcha narsalarni bilishni xohlay- di, u qiziquvchan va unda xohish ko’p bo’ladi, lekin u axtargan narsalarni topa olmaydi. Instinkt esa bu narsalarni biladi, lekin u hech qachon ularni qidirmaydi”.312Shu nuqtayi nazardan biz Bergson ta’limotining asosiy jihatlarini tasniflashimiz mumkin,
337



1. Bergson falsafasi uchun markaziy tushunchalardan biri bu vaqtdir. U vaqtning konkret ilmiy tushunchasidan vaqtning falsafiy tushunchasini ajratadi va bu tushunchani hayotiy jo’shqinlik kuchi bilan bog’laydi.2. Davomiylik bizning ichki ruhiy holatimiz sifatidagina mavjud, ongimizdan tashqarida hech qanday vaqt yo‘q. Aslida, deydi Bergson, bir ruhiy holatdan ikkinchi ruhiy holatga o’tish mavjuddir.3. Bergsonning fikricha, har bir inson hayotiy kuchlar tomonidan boshqariladigan organizmdir. Bunday hayotiy jo’shqinlikni boshqaruvchi kuch bu intuitsiya bo’lib, u orqali obyekt va subyekt o’rtasidagi farq yo’qoladi.4. Intellekt, Bergsonning fikricha, narsalarning mohiyatini ochib bera olmaydi, u faqat narsalar o’rtasidagi munosabatlarni yoritadi.5. Bergson uchun intellekt va instinkt bir masalaning ikki xil chiroyli yechimidir.6. U o’z konsepsiyasini ijodiy evolyutsiya deb atadi va uni mexanik konsepsiyaga qarama-qarshi qo’ydi.Bergson intellektga nisbatan intuitsiyaga yuqori baho bera- di, shuning uchun uning falsafasini intuitiv deyiladi, lekin bu bi­lan u intellektni inkor qilmaydi.A.Bergson yashagan davrda fizikada buyuk kashfiyotlar sodir bo’ldi. Rezerford tajribalari natijasida materiyaning bo’linmas zarrachasi atom aslida elektron va protonlardan iboratligi ma’lum bo’ldi. Bu elementar zarrachalar esa materiyani ko’proq oqim, energiya sifatida mavjud ekanligini isbotlar edi.Endilikda materiya ko’proq energiya manbai sifatida fiziklar tomonidan tushuntirila boshlandi. Materiyaning bunday ta’riflaridan xabardor bo’lgan Bergson intellektning kelib chiqishi va vazifalari masalalarini ham materiyani energiya, oqim, maydon yoki modda shaklida qabul qilish masalasi bilan bog’ladi. Intellekt moddiy olamni bir-biridan farq qiluvchi shakllar va darajalarga ajratadi. Masalan, tirik va notirik tabiat, ma’danlar, minerallar, hayvonlar olami shular jumlasidandir. Instinkt uchun esa bu olamlarning barchasi yagona energiya 
338



oqimidir. Uning uchun tosh ham, o’simlik ham energiya jihatidan yaxlit bir manbadir.Intellektning kelib chiqishi masalasida uchraydigan qiyinchiliklar, Bergson fikricha, ongning yuqori shaklini faqat intellekt bilan chegaralashdan kelib chiqadi. Aslida esa intellektdan tashqari ham inson ongida shunday bir kuch borki, u hech qanday intellekt shakliga to’g’ri kelmaydi. Bu kuchning evolyutsiyasi qachonlardir intellektning paydo bo’lishiga olib kelgan. Inson ongidagi bu yashiringan kuch bilan intellekt o’rtasidagi munosabatni Bergson suzishni o’rganish va suzish jarayoni bilan solishtiradi. Quruqlikda suzishni o’rganmoqchi bo’lgan odam hech qachon uni o’rgana olmaydi. Buning uchun u suvga tushib qo’rquvni yengishi va suvni shapillata boshlashi kerak313. Inson ongi olamni aks ettiruvchi mexanizm emas, ong buyuk hayotiy bir kuchdir va bu kuchning ko’rinishidan biri intellektdir.

313 Каранг: Бергсон А. Творческая эволюция / пер. с фр. В. А. Флёровой. - М.:
Канон - пресс, 1998. - С 384

Tafakkurning kelib chiqishi masalasida falsafa konkret fanlarning yutuqlaridan foydalanadi va ular asosida o’z dunyo- qarashini yaratadi. Lekin bu konkret tabiatshunoslik fanlarin- ing o’zi ham tafakkurning mahsulidir va ular barcha tabiiy jara- yonlarni bir-biridan ajratib, muayyan bir mexanik shaklga solib o’rganadi. Bu shakl o’zining uch o’lchamli makoniga egadir. Ta- fakkur va aniq fanlar moddiy olamning asosida yotgan hayotiy jo’shqinlik kuchini ham aynan shu mexanik qotib qolgan qolipga solishga urinadi. Agar falsafa aniq fanlar nuqtayi nazaridan chet- ga chiqib keta olmasa, u barcha narsalarni harakatga keltiruvchi hayotiy kuchni nima ekanligini bila olmaydi. Harakatning man- bai ichki ziddiyatlar yoki umuman o’zgarish, degan fikrga keladi. Aslida bunday fikr tafakkur doirasidan chiqib ketishga imkoni- yat bermaydi.Tafakkurning kelib chiqishi masalasini o’rganish uchun falsafa aniq fanlar doirasidan chiqib ketishi kerak va faylasufning intuitiv his-tuyg’ulari olamiga kirishi lozim. Aniq fanlar asosan 
339



inert shaklidagi materiyani o’rganadi. Ularning harakati o’rganish uchun uni tirik narsalardan ajratib, bo’laklarga bo’lib, har bir bo’lakni ayrim xossalarini o‘rganadilar. Tirik organizmni yaxlit bir holatda o‘rgana olmaydi. Chunki fan tushunchalar va qonunlar tizimidan iboratdir. Har bir tushunchada esa narsaning abstrakt-mavhum qolipi o‘rganiladi va bu xossalar formal mantiq qonunlari asosida o‘rganiladi.Abstraksiyada narsa jarayon sifatida o‘rganilmaydi. Abstrak- siyaning mohiyati ham narsalarning xossalarini bir-biridan ajratish va bu ajratilgan narsalarni harakatsiz holatda o’rganish- dir. “Tabiatdagi murakkab tirik shakllarning mohiyatini o’rgan- ish uchun aniq fanlar bu harakatchan shakllarni to‘xtatishga va tushunchalar qolipiga solishga majburdir. Natijada aniq fanlar tirik olamni mexanik qotib qolgan suratini yaratadilar. Bunday mexanik tasavvur orqali esa hayot sirini ochib bo‘lmaydi. Shu- ning uchun harakatchan tirik shakllar hayotiy kuchlarning ichki mohiyatini ochish uchun fan ketidan falsafa keladi”314.

314 Бергсон А. Творческая эволюция. - М., 1998. - С. 178.

Bergson davomiylik tushunchasini e’tibor markaziga qo‘yadi. Bu tushunchada vaqtning bir yo‘nalishligi yo’qoladi. Makonning ham uch o‘lchamliligi nisbiy bo’lib qoladi. Bergsonning fikricha, makon va vaqt inson tafakkuri doirasida xizmat qiluvchi tushunchalardir. Ular materiyaning davomiylik, energiya holatiga nisbatan olinganda o’z ahamiyatini yo’qotadilar. Vaqt va makon tushunchalari materiyaning faqat ayrim narsalardan iborat bo’lgan shakligagina nisbatan qo’llanilishi mumkin.Fan moddiy olamni o’rganar ekan, uni uch o’lchamli makon va o’tmishdan kelajakka yo’naltirilgan vaqt sifatida o’rganadi. Lekin vaqt va makon tushunchalari A.Eynshteynning nisbiylik nazari- yasida o’zining mutlaq ma’nosini yo’qotdi. Ularning nisbiy ekan- ligi aniqlandi va ular materiyaning inert holatidagina mavjuddir. Lekin materiyaning inert bo’lmagan holatlari ham bordir. Bu ho- latlarga nisbatan makon va zamon tushunchalari o’z ahamiyatini yo’qotadi. Bergson I.Kantning aprioristik falsafasini tahlil qilar ekan, uning antinomiyalari to’g’risida qiziqarli bir xulosaga kela- 
340



di. Bergson fikricha, Kant ruhiy jarayonni intellektual jarayon bi­lan birlashtirib qo’ygan. Aslida ruhiyat, ruhiy jarayonlar intellekt doirasidan chiqib ketib, butunlay boshqa o’lchamga, boshqa qad- riyatlarga asoslangan, boshqa falsafiy dunyoqarashga olib kela- di. Bu falsafiy dunyoqarash fan metodologiyasiga asoslanmaydi, uning chegaralari doirasidan chiqib ketadi va ko’proq psixologik holatlar dunyosiga o’tadi. Bunday yangi falsafaning asosida in­sonning ichki dunyosidagi psixik kechinmalarni o’rganish yotadi.Rossiyalik tadqiqotchilar J.Pule315, D. Garbuzov316, Y.Y.No- vikov317, I.D.Verixov318, Smirnovlar319 fikricha, “davomiylik tu- shunchasi inson ongining fundamental jihati bo‘lsa-da, lekin u o’zining lokalizatsiyasiga ega bo’lmaganligi uchun, u ongli ha- yotda makonda mavjud bo’lgan obrazlar orqali tasavvur etiladi. Vaqtni inson ongi ko’z oldiga keltiraolmasa-da, uning yordamida makondagi o’lcham haqida fikr yurita olamiz”.

315 Бергсон: Тема панорамного видения прошлого и рядоположение Ж. Пуле. 
// Логос 2009 №3 (71) 218 с.
316 Гарбузов Д.В. Природа времени и бытие человека в темпорологической 
концепции А. Бергсона // Вестник Волгоградского Государственного Уни­
верситета, серия 7, философия и социология и социальные технологии 2(12), 
(Sep 2010).
317 Новиков. Ю. Ю. Концепция времени в философии Бергсона: Простран­
ство и Время. 2011. - № 1(3). - С. 63.
318 Верихов И.Д. Анри Бергсон и понятие времени в философии XX века. 
Верихов И.Д.: Дискуссия журнал научных публикаций, № 7 (37), август 
(2013).
319 Смирнов Н.А. Интуиция как метод постижения реальности в философии 
А. Бергсона // Исторические, философские, политические и юридические 
науки, культурология и искусствоведение. Вопросы теории и практики. 
Тамбов: Грамота, 2018. № 4. - С. 98-101.

“Shoirning she’rini eshitgan paytimizda birinchi bor tasavvurimiz orqali shoirning ichki kechinmalari va xayollar dunyosiga qadam qo’yamiz. She’rdagi hissiyotlar butun vujudimizni qamrab oladi va asta-sekin biz she’rning ma’nosini emas, balki so’zlarning va tovushlarning birin-ketin kelishiga e’tibor beramiz. She’riyat shunday bir kuchki, u insonning hissiyotlari va ichki kechinmalari, ruhiy olamiga kirishiga yordam beradi. Bu yerda tasavvurimizdagi makon va zamon 

341



tushunchalari o’rniga ichki kechinmalar va hissiyotlar holati keladi”320.

320 Бергсон А. Творческая эволюция. - М.: 1998. - С. 188.
321 Бергсон А. Творческая эволюция. - М., 1998. - С. 197.
322 Уша манба. - С. 200.

Tafakkurdagi zamon va makon tushunchalarining nisbiy ekanligini tushuntirish uchun Bergson Plotin ta’limotiga murojaat qiladi. Plotin ta’limotida ko'lam, o'lcham, davomiylik ruhiy mavjudlikning muayyan bir shakldir. Bu muayyan shakl ortida inson tafakkuri o‘z tasavvuriga sig‘dira olmaydigan ruhiy borliq yotadi. Makon va zamon haqidagi nisbiy tushunchalarimiz bizning qarashlarimizga moslashgan tafakkurning o'zi yaratgan shakllaridir. Masalan, geometriya fanidagi makonga tegishli bо‘lgan har xil ko'lam, о‘lcham tushunchalari va qonuniyatlari tasavvurimizdagi shakllardan kelib chiqadi. Hayvonlar bunday tushunchalarga ega bo'lmasalar ham o'zini makon va zamonda hissiyotlari orqali adashmasdan harakat qilishga moslashganlar.Demak, geometriya fanidagi induksiya va deduksiya usullari aslida tafakkurimizni moddiy olamga moslashish shakllaridir. Bergsonning fikricha, fandagi barcha ilmiy nazariyalar ham o'zgaradi. Demak, olam va u haqidagi inson tasavvurlari qotib qolgan borliq va uni aks ettiradigan qotib qoluvchi suratlar emas. Borliq o'zgaruvchan, insonning borlig'i ham bu borliqning bir qismi bo'lib, unga qarab moslashib boradi. Bu moslashuvimiz tasavvurimizda har xil tushunchalar va qonunlar orqali ifoda etiladi. Bergsonning fikricha, “moddiy olamning asosida matematika qonunlari yotmaydi. Aslida insonning faoliyati bilan moddiy borliq birlashib ketadi. Ular shunday bir yaxlitlikni tashkil etadiki, natijada inson ongida shu yaxlitlikka moslashgan tafakkur tushunchalari va dunyoqarash paydo bo'ladi. Obyekt va subyekt bilish jarayonida bir-biriga aylanadi va biz ochgan matematika qonunlari shu birlikning muayyan ko'rinishidir”321.Bergson fikricha, “tartib subyekt va obyekt o'rtasidagi keli- shuv natijasida paydo bo'ladi”322. Bu tartib va kelishuv asosida narsalarning ichida mavjud bo'lgan ruhning faoliyati yotadi. Agar 
342



ruh narsalar ichida erkin faoliyat ko’rsatsa, u hayotiy jo’shqinlik, hayotiy tajribaga aylanadi. Bu tajribada subyekt va obyekt birlashib ketgan va bu birlikning asosida ruhiy jarayon yotadi. Birinchidan, bu jarayonning qanday kechishini oldindan bilib bo’lmaydi. U ruhning quvvatiga bog’liq bo’lib, har xil sharoitda har xil oqibatlarga olib kelishi mumkin. Ikkinchidan, narsalarda mavjud bo‘lgan ruhning harakati orqaga qayrilib o‘z-o‘zini aks ettirishi mumkin. Shunda faoliyatdagi obyekt subyektdan ajraladi va ruhiy jarayonning sekinlashishiga olib keladi. Buning natijasida mexanik qonunlarga asoslangan tafakkur shakllari paydo bo’ladi. Bu holatda inson ongi o‘zining ruhiy quvvatini yo‘qotadi, faoliyatdan ajralib qoladi va obyektni aks ettiruvchi subyektga aylanib qoladi. Shunday qilib, Bergsonning fikricha, ruhiy faoliyatning ikki shakli mavjud. Birinchisi, hayotiy jo’shqinlikka asoslangan hayotiy tajriba shaklidir. Ikkinchisi esa mexanistik tarzda aks ettirishga asoslangan nazariy ong shaklidir. Nazariy ong yoki tafakkur shaklida hayotiy jo’shqinlik so’nadi va ruhiy jarayon o’z quvvatini yo’qotadi. Yagona borliqda subyekt va obyektga ajraladi. Tafakkur nuqtayi nazaridan subyekt obyektni aks ettirishi kerak. Bu aks ettirilishning to’g’ri yoki noto’g’ri ekanligini biz tajriba orqali tekshiramiz. Lekin Bergson tafakkurdagi nazariyalarni tajriba orqali tekshirib bo’lmaydi, deb hisoblaydi. Negaki, tajriba subyekt va obyektning birlashishidir, deydi u.Qadim o’tmishdagi tafakkur holatidan hozirgi zamondagi tafakkur holatining asosiy farqi, A.Bergsonga ko’ra, insonning ehtiyojlaridan kelib chiqishidadir. Bu ehtiyojlar Aristotel fizikasida olamni turlarga va individlarga bo’linishiga olib kelgan. Moddiy olamning asosida zaruriy qonuniyatlar emas, balki turlarning muayyan tizimi yotgan va bu turlar o’rtasidagi munosabatlar Aristotel tomonidan o’ziga xos tushunchalar orqali ifoda etilgan. Masalan, toshning yerga tushish jarayonini Aristotel bu turdagi narsaning asl holatiga qaytishga intilishi, deb hisoblagan. G.Galileyning fizikasida esa toshning yerga tushishi holati yerning tortishish qonuni orqali tushuntiriladi. Demak, Aristotel fikriga binoan tafakkurning markazida 
343



turlarning o’zaro birligi va yaxlitligi yotadi, Galileyning fizikasida esa dunyoning asosida tortishish kuchlari qonuniyati yotadi. A.Bergsonning ta’kidlashicha, aslida Aristotel fizikasidagi tu- shunchalar ham, Galileyning fizikasidagi tushunchalar ham olamni insonning ongidan tashqarida mavjud ekanligini aks ettirmaydilar. Aksincha, ular moddiy olam va inson ongini birligini, bir-biriga moslashganligini ochib beruvchi, kelishilgan holatdagi tushunchalardir.Bergson “Ijodiy evolyutsiya” asarida tartibni ikki ko’rinishga bo’ladi. Birmchi ko’rinishdagi tartib moddiy olamdagi narsalar o’zaro aloqadorligidan iborat. Bu tartibni tafakkurdagi tushunchalar mexanik ravishda aks ettiradi. Bu tartibda ijodkorlik kuch-quvvati yo’q, u faqat narsalarni makon va zamonda o’zaro joylashuvini kuzatadi. Ikkinchi turdagi tartib esa narsalar ichidagi hayotiy jo’shqinlikni o’zaro tajalli etishini ko’rsatadi. Buni tushuntirish uchun Bergson hayvonot va o’simliklar turlarini misol qilib keltiradi. Biz Bergsonning bir turdagi hayvonlar yer sharining har xil joylarida o’zlaridagi moslashish qobiliyatini har xil ifoda etadilar, degan bu fikriga qo’shilamiz va uni bir qiziqarli misol yordamida ko’rsatmoqchimiz. Masalan, Yevropadagi asalarilar Yaponiyadagi asalarilardan birmuncha farq qiladi. Vaholanki, ularning turi bir, lekin ulardagi hayotiy jo’shqinlik kuchi, yashash shart-sharoitlariga qarab butunlay har xil harakatlarga olib keladi. Masalan, Yaponiyaning Nagano viloyatida tarqalgan asalarilar bu viloyatdagi qovoqarilarga qarshi kurash shakllarini juda yaxshi biladilar. Bu viloyatga Yevropadan olib kelingan asalarilar asalni nihoyatda katta miqdorda bersalar ham, qovoqarilar hujumi oldida kuchsizdir. Yevropada esa bu asalarilar boshqa hasharotlardan o’zini yaxshi himoya qiladilar. Bergsonni fikri shunday ediki, bir tur- dagi hayvonlar, o’simliklar har xil sharoitda o’zining xilma-xil qobiliyatlarini yuzaga chiqarishadi. Bu qobiliyatlarni yuzaga keltiruvchi kuch moddiy olamdagi barcha narsalarga xos bo’l- gan hayotiy jo’shqinlik kuchidir. Bu hayotiy jo’shqinlik kuchini hayvonot olamida instinkt deb atashadi.
344



Tartib tushunchasi tafakkur nuqtayi nazaridan narsalarni makon va zamonda joylashuvi bilan bog‘liqdir. Bunday tartib, Bergsonning fikricha, mexanik tartibdir. Narsalarni joylashuvi insonning faoliyati bilan ham bog’liq bo’lishi mumkin. Faoliyatdan kelib chiqadigan tartib ularni makon va zamondagi joylashuviga qarab befarq bo’lib qoladi. Bu nuqtayi nazardan qaraganda, narsalar makonda betartib joylashgandek ko’rinadi. Lekin aslida narsalarning bunday joylashishi ularning inson faoliyatida egallagan o’rniga bog’liqdir. Shunday qilib, obyektiv reallikning o’zi bir paytda tartib va tartibsizlikni o’zida mujassam qiladi. Tafakkur nuqtayi nazaridan tartibsiz tasodifiy ko’ringan narsalarning o’ziga xos yashiringan tartibi va betakror izchilligi bordir. Har xil nuqtayi nazardan qaraganda bir narsaning o’zi bir paytning o’zida ham tasodifiy, ham zaruriy, ham tartibli, ham tartibsiz bo’lishi mumkin. Bizning aqlimiz bu tartib va tartibsizlikni, zarurat va tasodifni bir-biridan sun’iy ravishda ajratadi va bir-biriga qarama-qarshi ziddiyatlar deb e’lon qiladi. Aslida esa bu ziddiyatlar hayotiy jo’shqinlik kuchini tarkibidagi xilma-xillik va rang-baranglikni tashkil qiladi. Tafakkur esa mexanik tartibga tushirishga harakat qiladi va xilma-xil bo’lgan jarayonlarni sun’iy ravishda ikki qutbga, ikki xil ziddiyatlarga ajratadi. Bu ikki xil ziddiyatlar ichida rang-barang olam o’z ranglarini yo’qotib, faqat ikki rang - oq va qoraga ajratadi. Mana shu ikki xil ziddiyat o’rtasidagi munosabatlarni tafakkur dialektika nuqtayi nazaridan rivojlanishning asosiy sababi, deb hisoblaydi. Bergsonning fikricha, “olamda rivojlanish emas, balki hayotiy jo’shqinlik kuchi mavj uradi. Olam limmo-lim ranglar va jilolarga to’ladir”323. Bu hayotiy jo’shqinlikning zaminida ruhiy kuch-qudrat, ruhiy energiya yotadi. Bu ruhiy energiyani tafakkur ilg’ab olishga va tushunchalar orqali ifoda etishga harakat qiladi. Tafakkurning bunday harakatlari natijasida falsafaning dialektika usuli qadimdan vujudga kelgan. Dialektik uslub hayotiy jo’shqinlikdagi rang-baranglikni bir-biriga qarama-qarshi ziddiyatlarga bo’ladi. Bu ziddiyatlarni esa abstrakt tushunchalar 
323 Бергсон А. Творческая эволюция. - М., 1998. - С. 201.

345



orqali tushuntirishga harakat qiladi. Bergsonning fikricha, “dialektika tafakkurning sun’iy ravishda yaratilgan uslubidir. U hayotiy jarayonlarni to’la qamrovli holatda o’z ichiga olmaydi”324. Bizning fikrimizcha, Bergsonning dialektika qonunlarini tanqid qilishi va rivojlanish o’rniga hayotiy jo’shqinlik tushunchasini qo’yishi Nitsshening falsafasidagi shakllanish tushunchasini eslatadi. Nitssheda ham hukmronlikka intilish irodasi ruhning faoliyatidir, Bergsonda ham hayotiy jo’shqinlik ruhning faoliyati bo’lib ular ikkalasi ham subyekt va obyektni, materiya va ruhni birlashtirishadi.

324 Бергсон А. Творческая эволюция. - М., 1998. - С. 213.
325 O‘sha manba. - B. 214.

Falsafa tarixida hayotiy, ruhiy jarayonlarni xilma-xil nuqtayi nazardan o’rgangan sistemalar bo’lgan. Ular intuitiv uslubni mavjud ekanligini ta’kidlashgan. Intuitsiya hayotiy jo’shqinlik kuchini his qilishga qodir va har qanday dialektika uslublaridan yuqorida turadi. Dialektika tafakkurning mahsuli bo’lsa, intuitsiya oliy ongning mahsulidir. Intuitsiya faylasufning ichki ruhiy holati sifatida barcha falsafiy sistemalarning u yoki bu qarashlarida mavjud bo’ladi. Agar falsafa tarixiga nazar tashlasak, intuitsiya elementlarini deyarli barcha falsafiy oqim, maktab va sistemalarda ko’rishimiz mumkin. Lekin bu oqim va maktablarda intuitsiya yagona yaxlit zaminni tashkil etmagan. Buni ifoda etish uchun Bergson quyidagi so’zlarni keltiradi: “Falsafiy dunyoqarash intuitsiya zaminida bo’lganida ruhdan tabiatga, tabiatdan esa ruhga doimo o’ta olganida moddiy va ruhiy jarayonlarni bir-biridan ajratmaganda, o’zining oliy maqsadiga erishgan bo’lar edi”325.Bizning nuqtayi nazarimizda Bergsonning bu fikridan quyidagi xulosa chiqarish mumkin. Falsafiy tafakkur ongning oliy shakli bo’lganligi uchun unda intuitiv jihatlar mavjud, lekin u to’la intuitiv tabiatga ega bo’lolmaydi. Buning uchun ongning boshqa, hind faylasufi Shri Aurobindo Gxosh ta’riflagan darajasiga ko’tarilish zarur, Gxosh uni intuitiv ong deb ataydi va uning fikricha bu ong shakli meditatsiya amaliyoti bilan 
346



shug’ullanadigan insonlarda mavjud bo’ladi. Gxoshning fikricha, ularda meditativ amaliyot tufayli ruhning irodasi tafakkurning chegaralaridan o’tib ketishga yordam beradi. Bizning fikrimizcha, bunday ong darajasi so’fiylarda, hind yoglarida va xristian mistiklarida bo’lgan. Shuning uchun biz Nitsshe va Bergson ta’limotlarini aynan so’fiylarning va hind yogalarining qarashlari bilan qiyosiy taqqosladik.Inson faoliyatida ruhiy jarayon, albatta, o’zining moddiy shakliga ega bo’ladi. Masalan, buyuk rassom ichidagi nozik ruhiy tug’yonlarni o’z suratlari orqali ifoda etmoqchi bo’lganida, u bu ruhiy kuchni moddiy shakllar orqali to’xtatadi va ularni suratlarida jonlantiradi. Buyuk san’at asarlari ruhiy kuchni moddiy shakllar bilan qo’shilganda ifoda etadi. San’atda intuitsiyani ifoda etishning boshqa usullari yo’qdir.Hayot zaminida hayotiy jo’shqinlik kuchi, boshqacha qilib aytganda, tinimsiz ruhiy quvvatning harakati yotadi. Bu ruhiy kuch-quvvat moddiy shakllar orqali inson ongida tasavvur etiladi. Inson tafakkuri ruhiy jarayonni moddiy shakllarsiz anglab yetmaydi. Balki shuning uchundir buyuk rassomning asari bir qator moddiy narsalarning birlashishidan iborat emas. Bu asarda nafaqat bo’yoqlar, mo’yqalam, xolst, ya’ni rassomning qog’ozi, balki rassomning ichki dunyosida jo’sh urib yotgan ruhiy kuch - quvvat ham yotadi. Bu ruhiy kuchni rassom mo’yqalami ostidan chiqqan timsollar orqali ifoda etadi. Agar bu timsollarni rassomning ruhiyati jonlantirmaganda, san’at asarlari o’z muxlislariga kuchli ta’sir etmagan bo’lar edi.Ruhiy jarayon shakllar orqali to’xtaydi va sekinlasha boshlaydi. Aynan mana shu shakllarda qotib qolgan va to’xtab qolgan ruhiy kuch materiyaga aylanadi. Demak, materiya ruhning shakl qolipiga tushishi va sekinlashishi natijasida paydo bo’ladi. Ushbu shakllar bo’lmaganida inson tafakkuri ruhni, ruhiy hayotni kosmik bir kuch sifatida anglay olmagan bo’lar edi. Lekin tafakkur shakllarni ko’rib bila oladi, ularni yuzaga keltirgan ruhiy quvvatni esa mexanik tarzda talqin qiladi. U ruhiy jarayonni to’xtatishga, ajratishga, qoliplarga solishga va yuzaki xossalarga ajratishga odatlangan.
347



Bizning nuqtayi nazarimizga binoan, Bergson falsafasida energiya tushunchasi ruhning faoliyati sifatida tushuniladi. Bu ruhiy faoliyat moddiy olamning har bir nuqtasida mavjud bo’lganiligi uchun uning faoliyati har xil shaklda, energiyaning har xil turlarida mavjud bo’ladi. Demak, energiya tushunchasi Bergson ijodida keng ma’noda ishlatiladi, u fizikaviy, biologik, psixologik va ijtimoiy energiya yoki ruhning faoliyati sifatida Bergson tomonidan tushunilgan.Buyuk shoirning asarida biz bir qator harflar orqali ifoda etilgan so’zlarni ko’rishimiz mumkin. Bu so’zlar aslida shoirning fikrini ifoda etuvchi shakllardir. Bizning tasavvurimizga shu so’zlar shaklida yashiringan ijodkorning fikri ta’sir etadi, qalbimizni larzaga soladi.Bergson fandagi energiya haqidagi tasavvurlarni ruhiy jarayon tushunchalari bilan solishtirib ko'radi. “Koinotga nazar tashlasak, - deb yozadi Bergson, - u son-sanoqsiz bizning quyosh sistemamizga o'xshash sistemalardan iboratligiga amin bo'lamiz. Ularning bir-biriga ta’siri deyarli kuchli emas. Shuning uchun biz quyosh sistemasi doirasidagi energiya, ya’ni kuch- quvvat harakatlarini e’tiborga olishimiz kerak”326. Fizika fanida energiyaning saqlanishi qonuni fundamental qonunlardan biri hisoblanadi. Bu qonunga binoan bizning quyosh sistemamizdagi energiya jarayonlari o‘z-o‘zidan kamaymaydi ham, ko'paymaydi ham. Lekin termodinamikaning ikkinchi qonuni ham mavjuddir. Bu qonun termodinamikaning ikkinchi prinsipi deb ataladi va unga binoan energiyaning barcha turlari issiqlikka aylanadi. U esa, o‘z navbatida, barcha yerga bir maromda tarqalishga harakat qiladi. Cheksiz koinotda issiqlikning tarqalishi uning kamayishiga olib keladi. Shunday qilib, boshida nihoyatda kuchli va katta hajmda bo’lgan energiya jarayoni asta-sekin sekinlashadi, issiqlik kamayib borib, yo’qolish darajasigacha keladi.
326 Бергсон А. Творческая эволюция. - М.: 1998. - С. 216.

Bir qator muammolar energiyani saqlanish qonunini asoslab berish uchun cheksiz koinotdagi yulduz sistemalar bir- 
348



biriga doimo ta’sir qiladi va bu ta’sir zaminida energiyaning almashinuvi yotadi, deb hisoblaydilar. Bunday dalillarni e’tiborga olish materiyani abstrakt makon tushunchasi bilan bog‘lashga olib keladi. Bunday mexanik tushuncha esa hozirgi fan tomonidan dalillar asosida tasdiqlanmagan. Sinergetika fanining dalillariga binoan energiyaning ko’payishiga olib keladigan rivojlanish jarayonlari faqat ayrim sistemalargagina xos, ular esa o’z navbatida asosiy yo’nalishni tashkil etmaydi. Issiqlik energiyasining kamayib borish jarayoni fizika fani doiralarida jumboqqa olib keladi. Bu jumboqni yechish uchun uch o’lchamli makon va zamon tasavvuriga asoslangan fizika doirasida chiqib ketish lozim. Hayotiy jo’shqinlik kuchlari termodinamikaning ikkinchi qonunini inkor etmaydi, lekin materiyaning barcha shakllarida bu qonunga xilof ravishda o’zgarishlarni keltirib chiqaradi. Masalan, o’simliklardagi xlorafilning yuzaga kelishi jarayoni kosmik quyosh energiyasini o’simlikning hayotiy kuchiga aylanishi va energiyaning issiqlik shaklidan biologik shakliga o’tishdir. Demak, tirik organizmlar hayotida energiyaning kamayishi qonuniga xilof ravishda energiyaning butunlay boshqa shaklga o’tish hollari kuzatiladi. Hayotiy jo’shqinlik kuchi materiyadagi inert harakatni yengib, uni materiyani biorganik darajaga ko’taradi. Bu esa, o’z navbatida, hayotiy jo’shqinlik kuchlariga yaratuvchilik va ijodkorlik xos ekanligini isbotlaydi.Koinotda qaror topgan hayotiy jo’shqinlik kuchini Anri Berg­son quyidagi timsollar orqali ifoda etadi. “Sadi Karno tomonidan ochilgan termodinamikaning ikkinchi qonuniga binoan koinot- dagi issiqlikning tarqalish jarayoni uning asta-sekin sovushiga va o’limiga olib kelishi muqarrar edi. Lekin koinotning markazida shunday bir ajoyib kuch borki, u xuddi yonib turgan vulqonga o’xshab o’z ichidan yangidan yangi sayyoralarni vujudga keltiradi va ular buyuk bir kuch ta’siri ostida harakatga kelgan va portlab ketgan raketalarni eslatadi. Bu parchalarning har bir asta-sekin sovib boradi va undagi hayotiy jo’shqinlik kuchi sekinlashadi. Bu koinotning yaratuvchilik va hayotiylik markazi sanaladi. Aynan 
349



shu markazdan hayot jo’sh uradi va son-sanoqsiz yulduz va sayyoralarni yaratadi”327.

327 Бергсон А. Творческая эволюция. - М., 1998. - С. 220.

Bu jarayon hech qanday tartib-qoidaga bo’ysunmaydi, unda ruhiy kuchning erkinligi jо‘sh uradi. Hayot, energiya, ruhiy jо‘shqinlik, ijodkorlik, erkinlik-bularning barchasi markazdan kelib chiqadigan kuchlardir. Agar bu markaz bо‘lmaganida koinotdagi energiyaning barcha shakllari issiqlikka aylanib, asta-sekin sovib, oxir-oqibat yo’q bo’lcir edi.Fizika, mexanika fanlari doirasida materiyaning faqat noorganik shakllari о‘rganiladi. Bularda esa hayotiy kuch sekinlashib qolgan. U shakl qolipiga tushib uch о‘lchamli makon va zamonda mavjuddir. Hayotiy jо‘shqinlik va ijodkorlik kuchini tirik jonzotlarning organik hayoti zaminida о‘rganish maqsadga muvofiqdir. Organik hayotning noorganik hayot shakllaridan kelib chiqishini Bergson inkor etadi. Organik va noorganik hayot qachonlardir yagona bo’lgan energiya oqimining ikki yo’nalishidir. Ular bir-biridan kelib chiqmaydi. Organik hayotning sirini o’rganish uchun Bergson neyrofiziologik jarayonlarga e’tibor qaratadi. Bu jarayonlarning barchasi tirik jonzotlarning harakatini boshqaradi. Tirik organizmlar harakat orqali energiyani yo’qotadilar va shu bilan bir qatorda energiyani ham oladi. Masalan, yirtqich hayvonlar o’z o’ljasini qo’lga kiritish uchun jon-jahdi bilan harakat qiladilar va kuch- quvvatini yo’qotadilar. Biroq o’ljani qo’lga kiritgandan so’ng, yo’qotilgan energiyani qaytadan tiklab oladilar. Agar ular harakat qilishmaganda, ulardagi hayotiy kuch o’z poyoniga yetar edi.Harakat hayot manbalaridan biridir. O’simliklar olamida quyosh nurini fotosintez orqali xlorafilga aylantirish qobiliyati mavjuddir. Fotosintez natijasida ishlab chiqilgan uglerod kislorod bilan qo’shiladi. Lekin fotosintezning siri hanuzgacha ochilmagan. O’simliklar o’z navbatida hayvonlarning ozuqasiga aylanadi. Demak, kosmosda quyosh energiyasini hayot manbasiga aylantiruvchi kuch mavjuddir.Organik hayot ham o’z navbatida bir oqim yaxlit yo’nalishga ega emas. U o’simlik va hayvonot olamiga ajraladi. Bu ajralish 
350



va o’simliklarning o’ziga xos rivojlanish qonuniyatlari ko’pgina tasodiflarga egadir. Hayvonot olamida ham o’simlik olamiga o’xshash harakat jarayonlariga spontanlik va erkinlik xosdir. Tirik tabiatdagi tasodiflar hayot oqimini xilma-xillikka olib keladi va uni har xil yo’nalishlardagi irmoqlarga ajratadi. Hayot yagona yaxlit bir oqim emas. U tasodiflarga boy bo’lgan katta va kichik girdoblardan, to’siq va qiyinchiliklardan iboratdir. Aynan mana shu qiyinchiliklar, to’siqlar, tasodiflar organik hayotdagi energiya quvvatining kuchayishiga olib keladi. Hayotning qanday kechishini, qanday yo’nalishga burilib ketishini oldindan hech kim bashorat qila olmaydi. Tasodifiy jarayonlar bu yerda ijodkorlik kuchlariga katta xizmat qiladi.Organik tabiatning ijodkorlik sirlari fotosintez jarayonlari bilan chegaralanmaydi. Bu yerda uchraydigan qiyinchiliklar, tasodiflar, xilma-xilliklarning psixologik sirlari ham mavjuddir. Hayvonlar va insonlardagi hayotiy kuchning cho’qqisi ularning psixik holatlaridir. Bu psixik holatlar hatto o’simliklarda ham keng tarqagan. Bergsonning fikricha, psixik holatlar barcha tirik jonzotlarga xosdir. Psixika tafakkur bilan chegaralanmaydi va psixik holatlarni tafakkur orqali tushuntirib bo’lmaydi. Tafakkur ko’pincha uch o’lchamli olamda mavjud bo’lgan moddiy jismlar harakatini yaxshi tushuntiradi. Psixik voqelikda esa ong osti jarayonlari asosiy rol o’ynaydi. Psixikani katta bir aysbergga o’xshatsak, tafakkur bu aysbergning suvdan chiqib turgan ozroq qismini tashkil etadi. Aysbergning asosiy qismi esa suv ostida yashiringan va ko’zga ko’rinmaydi.Bergson bu yashiringan ongsiz jarayonlarga katta ahamiyat qaratadi. U ong masalasini e’tibor markaziga qo’yadi. Barcha hayotiy kuchlarning hayotiy jo’shqinlik zaminida oliy ong yota- di. Bu oliy ongni Bergson raketaga o’xshatadi. “Bu raketaning portlashidan parchalanib ketgan zarrachalari o’z tezligini va quvvatini yo’qotmay moddiy jismlarga aylanadi”328.
328 Бергсон А. Творческая эволюция. - М., 1998. - С. 233.

Bu oliy ong tirik jonzotlarning ijodkorlik qobiliyati orqali yuzaga chiqadi. Agar jonzotlarning hayoti avtomatik tarzda bir
351



me’yorda davom etsa, undagi ijodkorlik xususiyati va ruhning ko’tarilish jarayoni zaiflashadi. Natijada, u asta-sekinlik bilan bekila boshlaydi. Shuning uchun asab sistemasi mavjud bo’lgan tirik organizmlar o’zgaruvchan bo’ladi va har xil sharoitlarda xilma-xil qobiliyatlardan foydalanishi mumkin.Asab sistemasi rivojlangan organizmlar nihoyatda harakat- chan va sharoitga yaxshi moslashgan bo’ladi. Ulardagi nerv markazlarining murakkabligi miyaning rivojlanishi bilan bog’liqdir. Asab sistemasi bilan orqa va bosh miya bevosita bog’liqdir. Miyasiz esa fikr yuritish jarayoni sodir bo’lmaydi. “Yu- zaki qaraganda, bunday vaziyat fikr yuritish qobiliyatini asosiy sababchisi miya degan fikrga olib keladi. Lekin aslida bunday fikr xatodir. Miya bu moddiy jism bo’lib, u fikr yuritishdagi ni- hoyatda murakkab ideal timsollarni yaratish qobiliyatiga ega emasdir. Miya va fikr yuritish bir-biri bilan aloqadordir, lekin biri ikkinchisidan kelib chiqmaydi”329.

329 O’sha manba. - B. 234.

Ong va miya bir-biriga nihoyatda yaxshi mos keladi va bir-birining faoliyatini qo’llab-quvvatlaydi. Pichoq o’z qiniga mos tushganidek, ong ham miyaga to’g’ri keladi. Lekin ong rivojlanib kengayishi mumkin, miya esa o’zgarmaydi. Maymun miyasi in­son miyasiga nihoyatda o’xshaydi. Lekin ularning ongi bir-biri- dan tubdan farq qiladi. Inson miyasi o’zining murakkabligi ji- hatidan barcha hayvonlarning miyasidan ustun turadi. Bunday murakkablik tufayli miya cheksiz harakatlarni bajara olmaydi. Til va jamiyatning mavjudligi esa inson ongini yanada rivojla- nishiga va kengayishiga imkoniyat yaratib beradi. Hayvonlardagi avtomatizm insonda ikkinchi o’ringa siqib chiqarilgan. Inson o’z harakatlari va fikr yurtishida cheksiz erkinlikka egadir. Hayvon ongi uni yashash muhitiga zanjirband etadi, inson ongi esa bu zanjirlarni parchalab parvoz etishga cheksiz imkoniyat ochib be- radi.Insonning tabiatda egallagan o’ziga xos o’rnidan uning hukmronligi kelib chiqadi, degan fikrni Bergson qoralaydi. Tirik tabiatdagi barcha murakkab jarayonlar inson tafakkuri tomonidan boshqarilmaydi. Barcha jonzotlarning tabiatda o’z 
352



o’rni va murakkab faoliyati evolyutsiya jarayonida rang-barang oqimga aylanadi. Bu oqimda hech bir jonzot, jumladan, inson ham yuqori bir o’rinni egallamaydi. Inson evolyutsiyaning eng moslashgan va ruhiy hayotni anglab, refleksiya etadigan mavjudotdir. Hayvonlar o’z-o’zini anglamaydi, inson esa ulardan farqli ravishda o’z-o’zini anglashga intiladi. Lekin bu jarayon qandaydir maqsad yoki reja asosida sodir bo’lmaydi. Inson evolyutsiyasi jarayonining bir shoxobchasidagina rivojlanadi va boshqa shoxobchalardan hech qanday ustunligi yo’q. Shu ma’noda evolyutsiyaning maqsadi va asosiy yo’nalishi insonga qaratilgan, deb fikr yuritish katta xatoga olib keladi.Butun koinotni yaratgan ruhiy jarayon markazidan to’lqinga o’xshash hayotiy kuchlar tarqaladi va o’z nihoyasiga yetib sekinlashadi. Inson o’z ongi tufayli bu to’siqlarni yengib o’tadi va barcha jonzotlarga xos bo’lgan hayotiy kuchlarni har xil darajada o’zida mujassamlashtiradi. O’simlik va hayvonlarda uchraydigan ko’p xususiyatlar inson organizmiga xosdir. Ruhiy hayot insonda cheksiz imkoniyatlarga ega. U bu imkoniyatlarni boyitib borar ekan, hayvonlarga xos bo’lgan ko’pgina biologik afzalliklarni yo’qotadi.Bu ruhiy hayot insonda ikki tarmoqqa ajralgan va biz ularni intellekt hamda intuitsiya deb ataymiz. Intuitsiya Bergsonning fikricha, hayot oqimining o’zaniga qarab harakatlanadi. Intellekt esa materiyaning qolipiga tushadi va hayotiy jo’shqinlik oqimiga qarama-qarshi yo’nalishida shakllanadi. Agar inson komil bo’lganida, unda intuitsiya ham, intellekt ham bir-biriga mutanosib bo’lib, yuqori darajada rivojlangan bo’lar edi. Lekin hozirgi insoniyatning rivojlanishi natijasida intuitsiya intellekt uchun qurbon qilindi. Intellekt orqali ruhiy kuch, ong materiyani bo’ysundirishga harakat qildi. Bu jarayon katta yo’qotishlarga sabab bo’ldi. Evolyutsiyaning inson yashaydigan shoxobchasi insondan moddiy hayotga moslashishni qattiq talab qiladi. Aks holda, inson moddiy olam ustidan g’alaba qila olmagan bo’lar edi. Shu tufayli insondagi ruhiy kuchning barcha quvvati va undagi ruhiy ong ko’rinishlari intellekt shakliga aylandi. Intuitsiya o’z navbatida zaiflashib ketdi va uzlukli zaif jarayonga aylanib qoldi.
353



Bergson bu ajoyib intuitiv jarayon haqida quyidagi fikrlarni bildiradi. “Intuitsiya - bu so’nib borayotgan nur, u vaqti-vaqti bilan porlab yonadi va intellekt yaratgan zulmat olamini o’zining porloq nuri bilan yoritadi. Insonning hayot-mamoti bilan bog‘liq bo’lgan vaziyatlarida, insonning tabiat bilan bo’lgan aloqalarida, inson faoliyatidagi kurash jarayonlarida intuitsiyaning nuri kuchayadi va insonga to’g’ri yo’l ko’rsatadi”330.

330 Бергсон А. Творческая эволюция. - М., 1998. - С. 239.

Bergsonga ko’ra, falsafa intuitsiyaning barcha yo’nalishlarini o’z ichida birlashtirishi zarur va shu yo’l orqali falsafiy dunyoqa- rash yangi hayotiy manbalarga yetisha oladi. Aslida ruhiy hayotning mohiyati intuitiv yo’nalishga qaratilgan falsafada ochiladi. Intellekt moddiy hayotga, materiyaga mukammal moslashgani singari u intuitiv jarayon ichidan ham ajralib chiqadi. Xuddi olmos toshga ishlov berib, uni gavharga aylantirgandek, intuitiv jarayon intellektni o’z ichidan shakllantiradi. Intellektdan intuitsiyaga o’tib bo’lmaydi. Ammo intuitsiyadan intellektga o’tish mumkin.Spiritualistlar esa ruhiy hayotni moddiy hayotdan ajratib, yopiq bilimga aylantirib qo’yishgan. Natijada ko’pchilik odamlar, hatto olimlar ham mistik bilimlarni ro’yoga chiqarib qo’yishdi. Bu, albatta, intuitiv jarayonni noto’g’ri mexanik ravishda tushu- nishga olib keldi. Olimlarning ko’pchiligi ham mistiklardan farqli ravishda boshqa bir xatoga yo’l qo’ydilar. Ular inson hayotidagi ruhiy kuchni materiya evolyutsiyasi bilan bog’ladilar. Ideal ruhiy jarayon bo’lgan ongni oliy darajada tashkil topgan moddiy jism miyaning mahsuli deb hisobladilar. Shu bilan qanoatlanmasdan, hatto insonning kelib chiqishi ham hayvonot olamidan, degan fikrlarga kelgan. Masalan, Ch.Darvinning evolyutsiya nazariyasi- ni olaylik. Bergson bu nazariyani qattiq tanqid qiladi. Uningcha, ongning eng yuqori darajasida inson ongi paydo bo’ladi. Shu ong bilan bevosita bog’liq bo’lgan moddiy tana inson ongiga xizmat qiladi. Ular biri-biridan kelib chiqmaydi, lekin ular bir-biriga xi- zmat qiladilar.Bergsonning fikricha, ruhiy ong oqimi bilan materiyaning yo’nalishi to’qnashgan joyida aylanma harakatlar paydo bo’ladi.
354



Bu doiralardan chiqib ketishning iloji yo‘q. Lekin ruhiy oqim bilan materiyaning to‘qnashgan shunday bir nuqtasi borki, unda inson paydo bо‘ladi va u o'z-o'zini anglashga harakat qiladi. Ruhiy oqimning inson ongi paydo bо‘lgan joylarida ayrim individlar, inidividual jonlar paydo bo’ladi. Bu individual jonlar oldinlari ham mavjud bо‘lgan. Biroq insonning moddiy tanasiga kirib joylashgandan so’ng ruhiy ongning bu individual kо‘rinishlari o’z-o’zini anglashga harakat qiladi. Ruhiy ong materiya oqimidan оЪп’ ekan, unda to‘xtashlar va aylanma harakatlar hosil bo'ladi. Ruhiy kuch-quvvat ikki oqimga, ya’ni intellekt va intuitsiyaga ajraladi. Intellekt barcha moddiy harakatlarni va narsa, ashyolarni muayyan bir qolipga solishga harakat qiladi. U barcha narsalar о‘rtasida zaruriy aloqadorlik mavjuddir, deb hisoblaydi, tasodif esa uning ahamiyatni pastga uraveradi. Ruhiy ongning intuitsiya shakli esa barcha narsalardagi ruhiy kuchni his qiladi va ijodkorlikka xos bо‘lgan spontan xarakterga egadir.Intellekt bilish jarayonida narsalarni harakatdan ajratib, uni qotib qolgan holatda о‘rganadi. Bu esa, o‘z navbatida, tirik tabiatdagi o‘sish, harakat va uning barcha ko‘rinishlarini bir taraflama aks ettirishga olib keladi. Intellektual bilim narsalar mohiyatini mantiq nuqtayi nazaridan o'rganadi va ularni o'zaro mantiqiy zanjir bilan bog'laydi. Narsalardagi fiziologik va psixologik holatlarni mantiq o'z e’tiboridan chetda qoldirib ketadi.Bu fikrni izohlash uchun Bergson misol sifatida tartib tushunchasiga murojaat etadi. Masalan, fikrning izchilligi uning ketma-ket bir-biri bilan bog'liqligidadir. Lekin narsalarning mohiyati bu mantiqiy zanjir shaklida tuzilgan fikrlar orqali ochilmasligi mumkin. Atrofimizdagi barcha obyektlar insonning subyektiv holatlari bilan aloqadaligidadir. Bunday aloqadorlik esa mantiqiy zanjir shaklida emas, ko'proq bir nuqtadan tarqalayotgan nurlar oqimiga o'xshaydi. Intuitiv fikr yuritish shakllar, obrazlar, timsollar orqali narsalar mohiyatini ochib beradi va bunday intuitiv ongdan mantiqiy izchillikni talab qilish xatodir. Intuitsiya barcha jarayonlarni yaxlit holatda qamrab oladi.
355



Bunday fikr yuritishda fikrning ortida yashiringan ma’noni his qila bilish va uni yuzaga chiqara bilish muhimdir. Mantiqiy fikr yuritishning ojizligini ko'rsatish uchun Bergson mavhumlik tushunchasini tahlil qiladi. Mavhumlikni g‘oya yoki timsol sifatida tasavvur qilishimiz mumkin. Masalan, ko'zimiz va quloqlarimizni yopsak, tashqaridan kelayotgan hissiyotlarga e’tibor bermasak, atrofimiz sukunat va zulmatga sho'ng'igandek bo'ladi. Lekin shunda ham ongimizda o'tmishimiz haqidagi xotiralar saqlanadi. Bu xotiralardan ham o'zimizni xalos qilishga intilamiz. Unda biz tashqi narsalarni his qiluvchi ong shaklidan ichki hissiyotlarimizni yaratuvchi ong shakliga o'tamiz. Bu ichki ongdir. Bergsonning fikricha, “tashqi dunyoni intellekt o'z tushunchalari orqali aks ettiradi. Ichki dunyoni esa intuitsiya o'zining tuyg'ulari orqali his qiladi”331.

331 Бергсон А. Творческая эволюция. - М., 1998. - С. 254.

Demak, tashqi dunyo ongda yo'qolsa ham ichki dunyo saqlanadi. O'z navbatida, ichki dunyo va ichki hissiyotlarga e’ti- bor qaratmasak, ongimizda tashqi dunyo aks eta boshlaydi. Shun- day qilib, bir vaqtning o'zida ham tashqi ham ichki dunyodan o'zimizni xalos qila olmaymiz. Mavhumlik tushunchasi Bergson uchun nisbiydir. Tashqi dunyo mavhum bo'lsa, ichki dunyo ravshanlashadi va aksincha, agar ichki dunyo mavhum bo'lsa, tashqi dunyo ravshanlashadi.Yuqoridagi tasavvurlarga e’tiroz bildirishimiz mumkin. Masalan, mavhumlikni timsol sifatida emas, balki g'oya sifatida izohlasa bo'ladi, deyish mumkin. Masalan, cheksiz ko'p burchakli figurani tasavvur etish nihoyatda qiyin. Lekin uning har bir alohida burchagi va tomonini tasavvur qilishimiz va uni fikrda aks ettirishimiz mumkin. Ammo bunday fikr yuritish chalkashlikka olib keladi. Bergsonning fikricha, cheksiz burchakli figura burchaklarini alohida bir holatda o'rganayotgan paytimizda uning boshqa burchaklar bilan aloqasi yuzaga chiqadi. Xuddi shunday borliqdagi barcha narsalar ham bir­biri bilan aloqadordir. Fikr orqali ayrim narsalarni yo'q deb hisoblasak ham, bu narsalar bilan aloqada bo'lgan boshqa bir 
356



qator narsalar uning o’rnini egallaydi va bu jarayon cheksiz ketaveradi. Mavhumlik haqida fikr yurituvchi subyektning o‘zi ham bo’shliqni egallaydi va mutlaq mavhumlikka yo‘l qo’ymaydi. Barcha narsalar yo’qolgan taqdirda ham bu narsalar haqida fikr yurituvchi subyekt mavjudligi tufayli mavhumlik doimo nisbiy bo’ladi.Bergsonning ta’kidicha, “intellekt harakatni boshqarishga qaratilgan va uni birinchi navbatda inson faoliyatining maqsadi qiziqtiradi. Bu maqsadga erishish uchun ishlatiladigan choralar esa intellektni qiziqtirmaydi. Shuning uchun tafakkurni faoliyatimizning eng oxirgi bosqichi qiziqtiradi, faoliyatimizning o’zi va uning shakllari esa e’tibor markazidan chetda qolib ketadi”332.

332 Бергсон А. Творческая эволюция. - М., 1998. - С. 270.
333 Бергсон А. Творческая эволюция. - М., 1998. - С. 273.

Tafakkur bilish jarayonida tasavvurlarga asoslanadi. Ular or- qali harakatni bilishga intiladi. Lekin tasavvurlarda harakat faqat bir tomonlama aks ettiriladi. Bularning yig‘indisi orqali tafak- kur bu obrazlar yordamida yaxlit bir timsolga ega bo’lmoqchi bo’ladi. Bergson bu yerda tasavvurdagi timsollar, obrazlarni fotosuratlarga o’xshatadi. Suratdagi obyektning harakati to’xtab qolgan, bir taraflama aks ettiriladi. Harakat haqida fikr yuritish uchun tafakkur xuddi mexanikka o’xshab ekranda suratlarni apparat orqali harakatlantirishi kerak. “Shunday qilib, tafakkur jarayoni ichki kinomatografga o’xshashdir”333.Bergsonga ko’ra, tafakkur jarayoni o’zgarish, harakat kabi narsalarni fotosurat sifatida bilishga qodir. Lekin fotosurat faqat qotib qolgan narsaning bir tomonlama aksidir. Bu suratlarni birlashtirganda ham ular harakat jarayonini aks ettirishga qodir emas. Bu fikrni Bergson Zenon aporiyalarining tahlili orqali berishga harakat qiladi. Masalan, o’q-yoy aporiyasini olaylik. Uchib ketayotgan o’q A nuqtadan B nuqtaga, keyin S nuqtaga o’tadi. Zenonning fikricha, o’q A,B,S nuqtalarda harakatsizdir. O’q A nuqtadan S nuqtaga borishi uchun oldin B nuqtadan o’tishi lozim. Bu nuqtalarning barchasida ham 
357



o’qning harakati Zenon tomonidan surat orqali tushuntiriladi. Zenonning fikri quyidagidan iborat bo’lgan. A va B nuqtalari o’rtasidagi masofani cheksiz nuqtalarga bo’lish mumkin. O’q bir nuqtadan ikkinchi nuqtaga cheksiz harakat qilaveradi va hech qachon manzilga yetib bora olmaydi. Zenonning xulosasi shunday bo’lganki, o’q doimo A nuqtada joylashib turaveradi, u harakatsizdir. Hech qachon B va S nuqtalarga yetib bora olmaydi. Shunday qilib, Zenonning fikricha, tafakkurda hech qanday harakat mavjud emas. Bergsonga ko’ra esa, aslida o’q hech qachon yuqoridagi nuqtalarda harakatsiz joylashmaydi. Tafakkur uchun harakat - A nuqtadan B nuqtaga, B nuqtadan esa S nuqtasiga o’tishdir. Shunday qilib, tafakkur harakatning kuch ekanligini ilg’ab ololmaydi va harakatni bir masofadan ikkinchi masofaga o’tish bilan aynanlashtirib qo’yadi. Tafakkurning kinematografik mexanizmini hayotiy realikka nisbatan ishlatish va kinematograf effektlari orqali uni tushuntirish, Bergson fikricha, grek falsafasida yaqqol ko’zga ko’ringan. Antik falsafada bu eydoslarga, ya’ni ideyalar falsafasiga olib kelgan. Eydoslar xuddi fotosuratga o’xshab olamni harakatsiz shaklda aks ettiradi va ular o’zgaruvchan harakatdagi olamdan tubdan farq qiladi. Bu fikr Platondan to Plotingacha hukmronlik qilgan.Bergsonning “Axloq va dinning ikki manbasi” asaridan shunday mulohazalarni keltiradi: sevish va sevilish uchun koinotda mavjudotlar yuzaga keldi, chunki xudodagi ijodiy qo- biliyat faqat ruhiy muhabbat orqali yuzaga chiqishi mumkin. Xudoning o’zi bu ruhiy muhabbatdir, ijodiy qobiliyat esa inson ongida ruhiy muhabbat junbishga kelgandagina yuzaga chiqa- di. Olamning o’zi ham ilohiy muhabbatning ko’rinishi uning shu’lasidir”.334 Bergson fikricha, inson ijodiy mavjudot bo’lib undagi hayotiy jo’shqinlik tuyg’usi intuitiv qobiliyatlarni yuzaga chiqazadi. Ruhiy muhabbat mohiyatini xudoga bo’lgan muhabbat belgilaydi, u yo’q joyda intuitsiya so’nadi va yopiladi.
334 Визгин В. Пределы бергсонизма и величие Бергсона: Габриэль Марсель 
об Анри Бергсоне // Философско-литературный журнал “Логос”. 2009. - №
3 (71).

358



Ma’naviyatga intilish har bir insonnning ehtiyojidir. Agarda moddiy ne’matlar insonga jismoniy oziq, kuch-qudrat bersa, ma’naviyat esa unga ruhiy ozuqa, ma’naviy kuch-qudrat bag’ishlab o’zligini anglash uchun zamin tayyorlaydi. Shunday ekan, ruhiyat inson hayoti mohiyatining tayanchlaridan biridir. Mazkur masalaga ko’pgina sharq va g’arb mutafakkirlari diqqat e’tiborlarini qaratganlar. Ruhiyat rivoji insonni komillikka elituvchi, hayotini charog‘on etuvchi, chuqur mazmun bilan to’ldiruvchi ziyodir. Inson ruhiy rivoji, uning bevosita hayotida, orzu-umidlarida, faoliyatida, boshqalar bilan munosabatida, iztirob-u qayg‘ularida, shodlig-u xurramligida namoyon bo’ladi. Jumladan, ana shu haqidagi daniyalik faylasuf, ekzistensial oqimning asoschilaridan biri Syoren Kyerkegorning fikrlari diqqatga sazovordir.Seren Kyerkegor falsafiy-teologik ta’limoti uning ekzis- tensialistik dunyoqarashning asosini tashkil etadi. Shuning uchun ham ekzistensializm falsafiy ta’limot sifatida Yevropada hukmron bo'lgan hozirgi davr irratsionalizmining o'ziga xos ko'rinishlaridan hisoblanadi. S.Kyerkegor ekzistensializmining o'ziga xos jihatlaridan biri shundaki, unga ekzistensial tafakkur g'oyasi o'z ifodasini topgan. Agar soddaroq qilib aytadigan bo'lsak, ilmiy tafakkur ko'proq nazariy, mantiqiy xulosalarga tayansa, ekzistensial tafakkur esa inson ichki kechinmalari, uning ruhiy holatlari bilan bog'liq bo'ladi.Kyerkegor o'z fasafiy talimotini ekzistensializm falsafasi deb ataydi. Mazkur istiloni u, ko'plab asarlarida qo'llaydi. Ammo ekzistensializm falsafasi nima? degan savolga javob yoki bu tushunchalarga tarif uning asarlarida berilmagan. “Chunki ekzistensial tushunchalarga tarif berishdan qochish - bu izchillikdan dalolatdir”335, - deydi u. Kyerkegor ekzistensializm falsafasining o'ziga xos tomoni shundaki, unda “absurd” va “aql” o'rtasidagi munosabatlar doimiy ziddiyatlardan iborat bo'ladi. E’tiborli jihati shundaki, Kyerkegorning inson borlig'i haqidagi qarashlari ziddiyatlarga boy va noizchil tafakkur namunasi 
335 Антология мировой философии. - М., 1971 - Т 3. - С. 709.

359



deyishimiz mumkin. Ammo, u zaruriyat bo’lsa, ya’ni u yoki bu fikrni asoslamoqchi bo'lsa va buni u xohlasa, qat’iy izchillik hamda tizimiylik asosida mushohada qila oladi.Kyerkegor inson “mavjudligi” masalasiga keng e’tibor beradi. Uning ta’kidlashicha, insonning o'zligi bilan “uchrashuv” hayotning to'fonli davrlarida sodir bo'ladi, qachonki (“Yoki-yoki” asari) tanlash zarurati paydo bo'lganida sodir bo'ladi. Aynan shunday vaziyatda inson o'z mavjudligini yaqqol his qiladi, anglaydi. Kyerkegor o'z ma’shuqasi Reginadan voz kechganida, osoyishta oilaviy hayotdan voz kechadi, o'zini bir umrga sargardonlikka mahkum qiladi. Demak, o'z hayotidagi bunday misol bilan Kyerkegor shuni isbotlaydiki, tanlash vaziyati mavhum fikrda emas, balki hayotning eng og'ir damlarida o'zini namoyon qiladi.Amaliy, axloqiy mavjudot sifatida har bir inson aniq hayoti- da qanday yo'l tutishi kerak, qanday harakat qilishi kerakligini bilishni xohlaydi. Kyerkegor hayotdagi tanlash masalasiga diqqat e’tiborini qaratib, uni hal qilishga harakat qiladi. Kyerkegor fikricha, tanlash vaziyati insonni iztirobidan xalos etish bilan bog'liqdir. Bu masalani hal qilishda u o'z ruhiy rivojining turli davrlarini tahlil qiladi, buni inson mavjudligining rivojlanish davrlariga tatbiq qiladi. Bu pog'onalar quyidagilardan iborat: estetik, axloqiy va diniy. Birinchi, ikkinchi davrlar “Yoki-yoki” asarida to'liq tahlil qilingan. Uchinchi davr esa “Qo'rquv va hayajon” asarida ochib berilgan. Har uch davr qaytadan yana “Hayotiy yo'l chorrahalari”da chuqurroq tahlil qilingan.Inson o'z ruhiy rivojining estetik davrida tashqi dunyoga katta e’tibor beradi. Estetika bu hissiyotlar o'yinidir. Bu davrning tipik obrazi - Don Juan. U hamma narsani bilishni xohlaydi, lazzatlanishning har bir turini o'z tanida his etishni istaydi. Musiqa, teatr, ayollar hammasi uning ixtiyorida. Biroq estetika qanchalik hissiyot og'ushiga berilsa, u shuncha kuchli qoniqmaslik tuyg'ularini boshidan o'tkazadi.Shunday qilib, estetik hayot tarzi insonni zerikarli hayotga olib keladi, undan voz kechib inson yuqoriroq darajadagi hayot tarziga o'tadi, ya’ni axloqiy davrga o'tadi. Bu davrda burch hissi- 
360



yoti hukmron bo’ladi. Axloqiy davrda inson hissiyotlar o’yinidan voz kechib, o’z xohish-irodasini axloqiy qonuniyatga bo’ysindira- di. Bunda tanlash harakati sodir bo’lib, u o’zini axloqiy mavjudot sifatida tanlaydi, ya’ni ezgulik bilan yovuzlik o’rtasidagi farqni bilguvchi, o’zining gunohkorligini anglaguvchi va haq yo’lini tan­lagan shaxs sifatida namoyon bo’ladi. Bu davrning yaqqol obrazi - Suqrot misolida ko’rinadi. Bu davrda estetik hayot tarzi tanqid ostiga olinadi.Axloqiylik hayoti bu burchni ado etishdir, tashqi burchni emas, balki ichki, o’z oldidagi burchni bajarishdir. U ichki, botiniy hayot bilan yashaydi. Zotan burch boshqa insonlar bilan munosabatlarda namoyon bo’lsa ham, lekin axloqiylikning asosiy pozitsiyasi - bu uning tashqi harakatlari emas, balki ichki holatidir, ya’ni individning ichki ruhiy hayoti, faqat unga xos bo’lgan holatidir.Faqat tanlash holatidagina inson o’zligini topadi, faqat erkinlikgina haqiqiy shaxsni namoyon qiladi, deb ta’kidlaydi Kyerkegor. Erkinlikni u tanlashning mutlaq, ajralmas imkoniyati sifatida tushunadi. Estetik davrda inson tasodifiyat va zarurat hukmi ostidadir, ya’ni shaxsiy xohishlar, istaklar oqimi qayerga boshlasa, o’sha yoqqa qarab suzaveradi. Estetik boshlang’ich insonni bevosita kimligini namoyon qiladi. U qanday bo’lsa - shundaydir.Axloqiylik darajasida esa u shaxs sifatida namoyon bo’ladi va u mutlaq yagonalikdir. Shu ma’noda “Men mutlaqlikni tan- ladim”,- deydi Kyerkegor. “Mutlaqlik - bu men, ya’ni o’zligimning abadiy mazmunidir; boshqa hech narsa, hech qachon abadiylik- ning mutlaq predmeti bo’la olmaydi. Mening “menim” nima o’zi? Bu, eng avvalo - erkinlikdir. Tanlash - erkinlikning namoyon bo’lishi va unga olib boruvchi yo’l. Erkinlik tanlashning ajralmas asosiy qismidir”336.
336 Йулдошев С. ва бошкалар. Янги ва энг янги давр Fарбий Европа 
фалсафаси. - Тошкент: Шарк, 2002. -Б. 274.

Shunday qilib, Kyerkegor axloqiylik davridagi tanlash holatini mas’uliyat bilan chambarchas bog’laydi. Inson hayotidagi 
361



tanlashda esa, e’tiqodni tanlashni, e’tiqod erkinligini ko'proq nazarda tutadi. Axloqiy davr ham oxirgi davr emas, u inson hayotini to'liq qoniqtirmaydi. Inson o'z imkoniyatlarini to'liq amalga oshira olmaydi. U bunday imkoniyatini diniy davrda to'liq amalga oshiradi, deydi Kyerkegor.Diniy davrda inson eng umumiy qonunlarga bo‘ysinmaydi, o'zining e’tiqodi bilan bevosita, shaxsiy muloqotga kirishadi. Bu yerda inson, hattoki har qanday umumiy axloqiy qonun chegarasidan yuqori ko'tariladi. Uning chegarasidan chiqadi. Avraam bu davr timsolidir.Haqiqat mezoni esa, Kyerkegor fikricha, har bir inson haqiqiy deb bilgan biron-bir g'oyani chin dildan, to'liq ishonch, e’tiqod bilan qabul qilishidir, shu g'oya uchun har qanday qurbonliklarga ham, azob-uqubatga ham tayyor turishidir. Shunday qilib, Kyerkegor tanlash va unga mas’uliyatli bo'lishni talab qiladi. Tanlash bo'lsa har doim tasodifan yuzaga keladi, u hech qachon sabab-oqibatlar bilan bog'lanmaydi.Demak, Kyerkegorning inson hayoti yo’lining uch davri - inson ichki olami, e’tiqodi, ruhiyati rivoji davrlaridir. Bir davrdan ikkinchisiga o'tish mantiqiy jarayon sifatida sodir bo'lmay, balki iroda harakatining, tanlashning oqibatidir. Bunday tanlashda tafakkur emas, balki inson o'zining butun botini bilan ishtirok etadi.Davrdan davrga o'tish qanday sodir bo'ladi, nima uchun sodir bo'ladi, uning ruhiyatdagi aksi qanday bo'ladi? Kyerkegor fikricha, o’tish insonning ichki pushaymonlar, nadomatlar bo'hroni tufayli, tafakkurdan voz kechish orqali yuzaga keladi. “Muhtojlikni tanlab, men pushaymonni, nadomatni tanlayman, nadomatni tanlab men mutlaqni tanlayman, shuning uchun ham mutlaqlik - bu menman...”337, - deydi Kyerkegor. Tafakkur bilan qalbning to'qnashishi, hislarni hissiyot bo'hroniga olib keladi va ularni ma’nan qayta ko'rishga borib taqaladi. Lekin bu bo'hron insonni halokatdan qutqarish quvvatiga ega bo'ladi.
337 Yo‘ldoshev S. va boshqalar. Yangi va eng yangi davr G‘arbiy Yevropa falsafasi. 
- Toshkent: Sharq, 2002. -B. 275.

362



Inson qanday tanlashni ixtiyor qilishi kerak? Bu e’tiqod va e’tiqodsizlik o'rtasidagi, e’tiqod va tafakkur o'rtasidagi tanlashdir. Inson o'zini qutqarishni e’tiqoddan topadi. Faqatgina mutlaq tanlashda inson o'zining mutlaq erkinligini topadi. Bu inson o'zining abadiy xotirjamligiga, ilohiyligiga erishishidir. Tanlash, e’tiqodli bo'lish yo'qlikka sakrash orqali sodir bo'ladi, bunda u o'zligini butunlay yo'qotadi. Shunda uning atrofini bo'shliq qamrab oladi, inson nadomat qila boshlaydi. Inson bc‘shliqqa sakrab, shu yo'lni tanlasa, u nihoyat o'zini topadi, o'zining haqi- qiy meniga erishadi. Bu “men” ham cheklilik, ham cheksizlikdir.Shunday qilib, Kyerkegor yangi falsafiy mushohada qilish usulini yaratdi. Uning falsafiy g'oyalari tartibli, mantiqiy tizim holatida bayon qilinmaydi. U o'z asarlarini badiiy, falsafiy esse sifatida, badiiy-adabiy asar sifatida yaratdi. Daniyalik faylasuf Seren Kyerkegor boshqa ma’lum faylasuflardan badiiy qobiliyatining ustunligi bilan ajralib turadi. U qator individual insoniy kechinmalar orqali chuqur falsafiy g'oyalarni ifodalay oladi. Faylasuf Gegel, Kant yoki Shelling singari murakkab tizimlarni, qonunlarni va kategoriyalarni yaratmagan bo'lsa- da u falsafiy yo'nalish bo'lgan ekzistensializmning asoschisi hisoblanadi.Falsafaning vazifasi Kyerkegor tasavvurida, kishilarga tayyor haqiqatlarni yetkazib berishdan iborat bo'lmay, balki ularning o'zlari haqiqatlarni yaratishida kishilarga ko'maklashishdan iboratdir. Zero, inson kashf etgan haqiqatlargina, ya’ni haqqoniy bilimlargina insonning o'sib borayotgan ehtiyojini qondira oladi. Agar mazkur fikrdan kelib chiqilsa, falsafa faqatgina inson ruhiyatining, qalbining, aqliy faoliyatigina bo'lish bilan cheklanmaydi. Shuningdek, falsafa faqatgina shubhalanish, qiziqishdan boshlanmaydi, Kyerkegor ekzistensial falsafasining boshlang'ich prinsipi, bu - iztirobdir.Kyerkegor falsafiy duiyoqarashining markazida inson va uning ichki olami yotadi. Ular ruhiy holatlar va kechinmalarda o'zini namoyon kiladi. Ana shunday kechinmalarning birinchi davrini Kyerkegor estetik davr deb ataydi. Faylasuf nazdida estetika bizning tushunchamizdan farq qiladi. Bu davr uchun 
363



hayotga nisbatan alohida shafoatli xususiyatlar xos. Tashqi obyektlardan huzur va halovat olishga harakat qilinadi. Bu davrda inson o’zining barcha xohish va ehtiroslarini amalga oshirishga harakat qiladi. Lekin, maqsadiga erishganda, qoniqish hosil qilmaydi. Bu davrning nihoyasi Kyerkegorning “Yoki-yoki” asarida o’z aksini topgan.Yanadayuqoriroq darajagao‘tishestetik hayotdanaxloqiylikka o‘tishni taqozo qiladi. Lekin axloqiy hayotni Kyerkegor, Gegel va Kantdan butunlay farq qiladigan hodisa sifatida tushunadi. Kantning axloqiy imperativi nuqtayi nazaridan, uning holati umumiy qonun sifatida namoyon bo’lishi shart. Soddaroq qilib aytganda, inson aqli uning yurish, turishni, xulqini yaxshi va yomon tomonlarga, xislatlarga ajratadi hamda yaxshi, ijobiy harakatlarni amalga oshirishga tavsiya qiladi. Kyerkegor bu muammoga butunlay boshqacha yondashadi. Hayot charxpalagida bizga yomon bo’lib ko’ringan narsalar, foydali, kerakli bo’lishi mumkin. Tafakkur orqali ajratiladigan ezgulik va yovuzlik o’rtasidagi farq, Kyerkegor nuqtayi nazaridan olib qaraganda juda ham nisbiydir. Inson harakatlarining xukmdori “qalbdir”. Tanlovni u aniqlaydi.Ichki tanlov insondan chuqur ruhiy masuliyatni talab qiladi. Bu mas’uliyat insonni ruhiy jihatdan yetilishiga olib keladi. Es- tetik davrda tanlovni amalga oshirish juda murakkabdir, chunki qalbda hali hech qanday timsollar shakllanib ulgurmagan. Uning ko’pgina hissiyot so’qmoqlarini bosib o’tishiga to’g’ri keladi. Qalb hech qanday kategorik imperativga bo’ysunmaydi. Inson qalbini jalb qiluvchi yagona kuch bu iztirobdan xoli bo’lishga yordam beradi, u ham bo’lsa, diniy e’tiqoddir. Axloqiy davr diniy davrga o’tish bilan yakunlanadi.Diniy e’tiqod ruhiy rivojlanishning eng yuqori darajasi hisoblanadi. Kyerkegorning diniy e’tiqod haqidagi tasavvurlari buyuk faylasuflar sanalmish Kant, Gegel va boshqa G’arb mutafakkirlarining qarashlaridan tubdan farq qiladi. Xuddi shunday Kyerkegorning diniy e’tiqodi xristianlik cherkovi ta’limoti bilan mos kelmaydi. Bu Iova hayotini muhokama qilayotganida yaqqol ko’zga tashlanadi. Ma’lum bo’lishicha, 
364



lova injildagi payg’ambardir. U o’zining farazandlarini, boyligini yo’qotadi va davrdoshlari ham undan yuz o’giradilar. Ular Iovaning hamma iztiroblarini u qilgan gunohlarining natijasi, deb biladilar.Kyerkegor Iovaning iztiroblarini yorqin misralarda jonli ifodalaydi. Uningcha qalb hamma azoblarlardan o’tib poklanadi. Sof holda o‘z yaratuvchisining oldiga, huzuriga keladi. Iova uchun yо‘qotgan narsalarini xudo qaytaradimi yoki yо‘qmi bu ahamiyatsizdir. Biroq u o‘z xotirjamligini ichki e’tiqodidan oladi. Xuddi shu e’tiqod unga berilgan eng oliy mukofot bc‘ladi.Kyerkegor hammaga ma’lum bо‘lgan Ibrohim bilan uning c‘g‘li Iso haqidagi rivoyatni keltiradi. Bu rivoyatda Ibrohimning e’tiqodi, shunchalik kuchliki, u ezgulik va yovuzlik haqida sira о‘ylamaydi. U xudoga ishonadi, chunki uning karami kengligi hech qanday shubha уо^. Zero, о‘limga mahkum etilsa ham, u Ibrohim uchun yomonlik emas. Kyerkegor nuqtayi nazaridan, ruhiy rivojlanishning diniy darajasida Kantning kategorik imperativi hech qanday mazmunga ega bо‘lmay qoladi.
O'z-o'zini tekshirish uchun savollar:1. “Hayot falsafasi”da inson masalasi qanday?2. Artur Shopengauer falsafasida iroda talqini qanday Ьо‘1- gan? Komil inson xususiyatlari.3. Fridrix Nitsshe dunyoqarashida insondagi ikki kuch kurashi?4. Hokimiyatga intilish ta’limoti, axloqiy masalalar yechimi?5. Anri Bergson ochiq va yopiq axloq haqida?6. Insoniy intuitsiya va intellekt masalalari?7. Seren Kyerkegor dunyoqarashida inson rivoji davrlari?8. Inson ichki olamini ekzistensial talqini?9. Tanlash erkinligi, erkinlik huquqi?10. “Hayot falsafasi”ning boshqa oqimlarga ta’siri va aha- miyati, tarixiy taqdiri?

365



13-mavzu. Ratsionalizmda inson haqidagi ta’limotlar

Reja:1. Charlz Pirs qarashida inson e’tiqodi masalasi.2. Uilyam Djems “Inson fikrlovchi mavjudot”.3. Klod Levi Stross dunyoqarashida gumanizmning yangicha talqini.4. Mishel Fuko asarlarida inson masalasi.
Tayanch iboralar: faoliyat, faollik, pragma, foyda, manfaat, 

pragmatizm, “shubha va ishonch” konsepsiyasi, “qiziquvchan 
subyekt” nazariyasi, ruhiy tajriba, antropologik strukturalizm, 
etnologiya, “fonologik” makon.“Faoliyat”, “faollik” mudom ijtimoiy falsafaning kategoriyalari bo’lib kelgan; inson va jamiyat, muhit, davlat, institutlar o’rtasidagi aloqalar, bu aloqalarning ontologik va gnoseologik xususiyatlari, sotsium taraqqiyotiga ta’siri ana shu kategoriyalar orqali tahlil qilingan. Faoliyat inson xatti-harakatlarini ifoda etgan, uning funksional xususiyatlariga qarab, insonning hayotiy maqsadi, amaliy tajribasi o’z in’ikosini topgan. Amerikalik faylasuf E.Moro Sir yozadi: “Ayrim kishilargina faylasuf, ammo hech kim falsafadan qocholmaydi. Mazkur paradoks falsafa muammolarining universalligini, ijtimoiy borliqning barcha, rang-barang qirralariga taalluqli ekanini bildiradi. Individ falsafadan ketolmaydi, chunki u ijtimoiy guruhga kiradi, guruh esa madaniyatda personallashadi, falsafa esa ushbu madaniyatni umuminsoniy qiladi. Falsafa faqat individual ehtiyojgina emas, u insonlar uyushmasining konstitutiv ehityojidir”338. Mazkur fikrlarini davom ettirib E.Moro Sir, inson falsafa bilan “inson bo’lish va guruhda shaxs bo’lish ehtiyoji” tufayli shug’ullanadi, degan xulosaga keladi. Bunday ehtiyoj Amerikada o’zining
338 Моро Сир Э. Америка и философская потребность.// Современная 
американская философия (Сборник переводов). Москва: ИФ АН СССР, 
1976. - С. 3.

366



“madaniy pozitsiyasi”ga ega. Bu pozitsiya “be as you are” (boringdek bo‘l) emas, “be as you can be” (bo’lishing mumkindek bo‘l) prinsipiga qurilgan33954. Ya’ni inson o'zini tasavvuridek anglamasligi, balki kim bo’lishi mumkinligini anglashi nuqtayi nazaridan yondashuvi kerak.

339 Моро Сир Э. Америка и философская потребность.// Современная 
американская философия (Сборник переводов). Москва: ИФ АН СССР, 
1976. - С.6.
340 Моро Сир Э. Америка и философская потребность.// Современная 
американская философия (Сборник переводов). Москва: ИФ АН СССР, 
1976. - С. 6
341 Моро Сир Э. Америка и философская потребность.// Современная 
американская философия (Сборник переводов). Москва: ИФ АН СССР, 
1976. - С. 13.

Pragmatizm kishiga kimligini anglashga emas, balki kim bo‘lishi mumkinligini anglashga imkon beradi. Kim bo‘lish mumkinligi esa insonni ijtimoiy munosabatlarga kirishishga undaydi. Inson bo‘lish, ma’lum bir guruh, jamoa, sotsium a’zosi bo‘lish ijtimoiy munosabatlarga kirishishni taqozo etadi.Insonning ijtimoiy munosabatlarga kirishishi unga jamiyatga oid amaliy tajriba va nazariy bilimlar beradi. Pragmatizm bularning ikkalasini ham rad etmaydi, ijtimoiy munosabatlar sintezi, ongga va tasavvurga ta’siri faqat tajriba orttirishga borib taqalmaydi, u gnoseologiyaga oid qarashlar, nazariy bilimlarni ham shakllantiradi. Ba’zi bir faylasuflar pragmatizmda faqat tajribani e’tirof etishadiyu, nazariy bilimlar berishini tilga olish- maydi. Natijada, E.Moro Sir qayd etganidek, pragmatizmga tor yondashuv yuzaga keladi. Falsafaga “pragmatizm” tushunchasi- ni olib kirgan va uni mantiq ilmi bilan bog‘lashga harakat qilgan CH.S.Pirs metafizik mushohadalarga berilmasligi mumkin- midi, albatta yo‘q340. Biroq E. Moro Sir Amerika pragmatizmi “mezoni muvafaqqiyat bo‘lgan tajriba. U insonning yangicha dolzarblashuvi, barcha munosabatlarida, imkonining barcha darajalarida dolzarblashuvi”ga qaratilgan muvafaqqiyatlari ifodasidir, deb ta’rif beradi341. Ijtimoiy munosabatlarga kirishish, tajriba, muvafaqqiyat va dolzarblashuvni faoliyat, faollik orqaligina obyektiv anglash, baholash mumkin. Shuning uchun 

367



ham pragmatizm falsafasida faoliyat, faollik asosiy kategoriyalar hisoblanadi.Faoliyat bilan bog‘liq muammo CH.S.Pirsning “Fan mantiqiga qo’shimcha” “Ishonchni mustahkamlash” va “G’oyalarimizni qanday aniq qilishimiz mumkin” degan ilk asarlaridayoq kun tartibiga qo’yiladi. Bu maqolalarda faylasuf “shubha-ishonch” konsepsiyasini ilgari suradi. Uning fikricha, inson bilimlari shub- hadan boshlanadi. Bilim o’zidan o‘zi shakllanmaydi, kishida yon-atrofidagi narsalarga yoki ilgari mavjud g’oyalarga shub- ha uyg‘onadi. Shubha psixologik voqelik, u kishining qanday g’oyalarga ergashgani va nimalarga e’tiqod qo'ygani bilan bog‘liqdir. Pirs ushbu psixologik voqelikni obyektiv olam va narsalar nuqtayi nazaridan emas, balki amaliyot nuqtayi naza- ridan o'rganishga, tahlil qilishga intiladi. Amaliyot, CH.S.Pirs uchun, an’anaviy tarzda idrok etiladigan va tushuniladigan gnoseologik muammo emas, u inson xatti-harakatlari, faoliyati ifodasi sifatida har qanday subyektiv voqelikdan farq qiladi. Agar amaliyot subyektiv voqelikka oid narsa yoki tushuncha sifatida qaralsa, insonning dunyoga faol munosabati shunchaki talqinlar, mulohazalar va etimologik iboralardan iborat bo'lib qoladi. Bunday yondashuv oxir natijada spekulyativ mulohazalarni keltirib chiqaradi, etimologik talqinlar, hatto ular germenevtik yondashuvlar orqali izohlansa, ochib berilsa, mantiqiy xulosalarga olib kelsa-da, faoliyatning inson xatti- harakatlariga deterministik ta’sirini to'g'ri baholay olmaydi. Shubha amaliyotning o'zi emas, CH.S.Pirs buni yaxshi anglaydi. Shubha subyektiv munosabat, bu munosabat bilan hali inson faoliyatining tub xususiyatiga yetish qiyin. Bilish jarayonini amaliyot ifodasi sifatida qarasak ham, shubha bu jarayonning to'liq, obyektiv ifodasi emas. Insonga shubhalanish xos, ayniqsa, u metafizik mulohazalarga berilganida ma’lum bir pastulatlar va fikrlarga shubha bilan qarashi mumkin. Shu nuqtayi nazardan, aytishimiz mumkinki, shubha bilish jarayoniga oid psixologik voqelik sifatida amaliyot bo'lishi mumkin. Ilmiy mantiqiy fikrlashda u muhim vazifani bajaradi, eng yirik kashfiyotlar va g'oyalar shubhalardan tug'ilgan. Shubha “hesitation”(ikkilanish)ni keltirib chiqaradi, biroq bu 
368



“ikkilanish”ning mantiqiy xulosaga olib kelishiga kafolat yo‘q. Mantiqiy xulosaga “ishonch” bilan yetish mumkin342 343. CH.S.Pirs nazarda tutgan “ishonch” sof ma’nodagi diniy tushuncha emas. Faylasuf ba’zan dinga, protestantizmga xos iboralarga murojaat etsa ham, u “ishonch” tushunchasini asosan mantiq ilmi bilan bog’laydi. Ammo bu “ishonch” amaliy xususiyatga ega bo’lgan, kishini ma’lum bir xatti-harakatlarga, faoliyatga yetaklovchi voqelikdir. Bu o‘rinda amerikalik faylasuf I.Kantning “pragmatik ishonch” kategoriyasidan kelib chiqqani ko’zga tashlanadi. Nemis faylasufi 1798-yili ‘Antropologiya pragmatik nuqtayi nazardan” degan asarini chop ettirgan. Ushbu asarida u inson madaniyat borasida erishilgan barcha yutuqlarning “oxirgi maqsadi”, pragmatik nuqtayi nazardan “inson, erkin mavjudot sifatida, o’zidan o’zini yaratuvchidir”34358. U insonga “pragmatik ishonch”, ya’ni amaliy mashqlari orqali o’zining assotsiativ kuchlari va o’zini o’zi yaratish qobiliyatiga ishonchi mavjud, deb biladi. Bu ishonchni u turli ma’naviy, ruhiy jarayonlar bilan bog’laydi, uni ham obyektiv tomondan, ham subyektiv tomondan izohlash qiyin, u ko’proq “bilimni emas, balki qobiliyatni taqozo etadi”344. Qobiliyat deganda faoliyat, amaliy xatti-harakat nazarda tutiladi. I.Kant bu qobiliyatni obyektiv borliq bilan bo’lgan munosabatlarga yo’naltiradi, CH.S.Pirs esa inson duch keladigan amaliy muammolar, ularning yechimlari bilan bog’laydi. Har ikkala faylasuf ham inson faoliyatini asos qilib oladi, qobiliyat va ishonchni pragmatik nuqtayi nazardan izohlashadi. Biroq CH.S.Pirs yondashuvi I.Kant yondashuvidan ko’ra realroq, inson xatti-harakati, amaliyot duch kelayotgan maqsad bilan bog’liq. Nemis faylasufi fikrlarida metafizik mushohadalarga berilish ustuvor, ikkinchisinikida esa amaliy maqsad. Hatto CH.S.Pirs ishonch bilan bog’liq bo’lgan fikrlashga ham “harakat nuqtayi 
342 Bernstein R. American Pragmatism: The Conflict of Narratives // Rorty and 
Bernstein R. One Step Forward, Two steps Backward: Richard Rorty on Liberal 
Democracy and Phylosophy // Political Theory, 1987, vol. 15, № 4, p.538-563.
343 Кант И. Сочинения в шести томах. Т.6.М.: Мысль, 1966. С. 351.
344 Кант И. Сочинения в шести томах. Т.6.М.: Мысль, 1966. С. 673-674.

369



nazaridan yondashadi”345. Ushbu fikrlash shubha va ishonch o’rtasida, ma’lum bir ilmiy-nazariy izlanishni bajaruvchi xatti- harakat sifatida keladi. Faoliyatni, faollikni keltirib chiqaruvchi shubha, CH.S.Pirs fikricha, “trying to get rid of dissatisfaction” (qoniqmaslikdan qutulishga bo'lgan intilish), “disbelieve and hesitation” (ishonchsizlik va ikkilanish)lar natijasidir346. Mazkur psixologik jarayonni faylasuf fikrlash, ong bilan bog'laydi, oxir natijada, ma’lum bir yakunga kelingach ishonch hosil bo'ladi. Fikrlash va ong, CH.S.Pirs talqinida, shubhani obyektiv tomonga ham, subyektiv tomonga ham burishi, yo'naltirishi mumkin, ishonch esa aniq xatti-harakatni keltirib chiqaradi. Insonga xos bo'lgan stereotiplar ishonch ifodasi hisoblanadi, inson faoliyatida mudom ushbu stereotiplarga ergashadi yoki ularni yangilashga jur’at etadi. Faoliyatda namoyon bo'ladigan ishonch, jur’at “the truth in the human imagination” (inson tasavvuridagi haqiqat). Mazkur haqiqatni topishga bo'lgan ehtiyoj, yo'naltirilgan xatti- harakat, ishonch bilimning emas, balki e’tiqodning mahsulidir. Ammo bu e’tiqod amaliyotga, biror nimani yaratishga qaratilgan. CH.S.Pirs faoliyatni, faollikni ishonchdan keltirib chiqarar ekan, uni ba’zan odatlarga bog'laydi. Uning nazarida ishonch insondagi odatlar, odatiy xatti-harakatlar ifodasi hisoblanadi. Inson xatti-harakatlarida odatlar muhim rol o'ynaydi, ishonch bu odatlarga yo'naltirilganlik, maqsadlilik, hatto ma’no- mohiyat baxsh etadi. Odatlarning psixologik negizi ishonchda, shubhadan ishonchga borish qator odatlar ko'rinishidagi xatti- harakatlarda namoyon bo'ladi. Kimning qanday maqsadda faoliyat olib borayotgani, ishonchi negizida yotgan boislar ana shu odatlar va xatti-harakatlarda ko'rinadi. Biz ba’zan xatti- harakatni o'zini ko'ramiz, uning negizidagi boislarni izlab o'tirmaymiz. Natijada inson faoliyati, faolligi yuzaki taassurot qoldiradi, ularni siyqa talqin qilamiz. Hatto xatti-harakatlar negizida ma’lum bir ishonch, ehtiyoj va bois yotganini sezsak- 
345 Pitsgerald J.J. Pierce’s Theory of science as Foundation for Pragmatism. The 
Hague 1966. Р. 98
346 Pierce Ch.S.Collected Papers. Vol 5 . Cambridge 1958-1960. Р.370-371.

370



da, ularni u yoki bu tomonga yo’naltirish mexanizmlarini, samarali usullarini topolmaymiz. Bu hayotda, ayniqsa, ijtimoiy munosabatlarda katta xatolarga olib keladi, shaxs va jamiyat o’rtasidagi ziddiyatlar, biri-birini tushunmaslik, anglamaslik ana shu xatolar tufaylidir. Mutaxassislarning ta’kidlashicha, CH.S.Pirs asarlarida xatti-harakatga, faoliyatga ta’rif berilmaydi, ular insonga xos, aksiomatik voqeliklar sifatida qaraladi347. Hatto CH.Morris buni pragmatizm otasining zaif tomoni deb atashga moyil. Konseptual ahamiyatga ega tushunchalarga, ayniqsa, ular noan’anaviy talqin qilinayotganida, xususiy ta’rif berish o’rinli, bu tadqiqot predmeti va uning gnoseologik maqsadini aniqlashtiradi. Lekin CH.S.Pirsning faoliyatni, xatti-harakatni psixologik voqeliklar (sabab, motiv, ehtiyoj, qiziqish, affekt, assotsiatsiya, maqsad, ishonch va boshqalar) bilan bog‘lab talqin qilgani pragmatizmning shakllanishi uchun muhim ahamiyatga ega edi.

347 Morris C.W The Pragmatic Movement in American Philosophy . N.Y , Yeorge 
Brasiller,1970.Pp.65-66.
348 Траут Дж. Траут о стратегии. Рынок ошибок не прошает. СПб.: Питер, 
2007. С. 17.

Faoliyat, faollik ma’lum bir maqsadlarga yo'naltirilishi bilan qimmatli. Inson uchun faoliyatning, faollikning o'zi emas, balki ularning maqsadga yo'naltirilganligi muhim. Pragmatizmda faoliyatni ulug‘laganda ularning maqsadga yo'naltirilganligi ham nazarda tutilishini e’tibordan soqit qilmaslik kerak. Ongli kishiga har qanday faoliyat negizida ma’lum bir maqsad yotishi aniq. Shunday ekan, biz inson xatti-harakatlarini maqsaddan alohida qarashimiz mumkin emas.Zamonaviy pragmatistlar maqsadni ba’zan “strategiya” deb ham atashadi. Ayniqsa, amerikalik zamonaviy pragmatistlar, ishbilarmonlar inson erishadigan yutuqlar “to'g'ri odamlar bilan ham, to'g'ri ustanovakalar bilan ham, to'g'ri metodlar bilan ham, to'g'ri rollarni bajaruvchi modellar bilan ham, hatto to'g'ri tashkil etish bilan ham bog'liq emas, balki to'g'ri, ishonchli strategiyaning borligi bilan bog'liq”, deb hisoblashadi348. Aynan “strategiya, deb yozadi taniqli pragmatist, ishbilarmon Dj.Traut, 
371



kishini betakror bo’lishga majbur etadi, u sizni bugungi va kelgusi iste’molchilaringiz fikrida betakror qiladi”349. Strategiya maqsad, belgilab va rejalashtirilgan maqsad. Bunday maqsadga ega kishi bugungi global muammolar va global raqobat bozorida o'z imijini, pragmatik maqsadlarni saqlab qolishi mumkin.

349 Траут Дж. Траут о стратегии. Рынок ошибок не прошает. СПб.: Питер, 
2007. С. 19.
350 Pierce Ch.S. Collected papers.8 vols. Cambridge, 1958-1960.pp 374-375.
351 Bouman Z.Phylosophy as the Mirror of the time//History of the Human 
Science;1992.Vol5 . Mead Y.H . The social psychology.Chicago.1934.

CH.S.Pirs ishonchni maqsad, motiv, vositalar va natija bilan bog‘lab tadqiq qilganida faqat hozir, shu onda bajariladigan ishlarnigina nazarda tutmagan. Uning talqinicha, maqsad belgilangan ishonch, motiv shubha, vositalar ikkilanishni samarali yechish usullarini izlash, natija barqaror ishonch350. Ko'rinib turibdiki, faylasuf shubha bilan ishonch o'rtasidagi izchil bog'liqlikni tizimli taqdim etadi. Bu o'rinda ishonch o'z navbatida maqsad sifatida ham namoyon bo'ladi. Ishonchning maqsad sifatida kelishi uni goho transsendental talqin qilishni keltirib chiqaradi. Pragmatizmni din, irratsional voqelik bilan bog'lamoqchi bo'lgan tadqiqotchilar ba’zan shunday yo'l tutishadi ham. Ammo, bizning fikrimizcha, bu yetarli darajada asosli emas, chunki CH.S.Pirs maqsadi real xatti-harakatlar, faoliyat bilan bog'liq, unda transsendental talqin yoki yondashuv uchramaydi.Ilmiy adabiyotlarda CH.S.Pirsning “doubt and confidence” (shubha va ishonch) konsepsiyasidagi psixologizm tanqid ham qilinadi35166. Haqiqatan ham, yuqoridagilardan ko'rish mumkinki, shubha va ishonch konsepsiyasi insondagi psixologik kechinmalarga doir voqeliklardan iborat qilib qo'yilgan. Faoliyat, faollik ham, shu tariqa, psixologik voqeliklar sifatida talqin qilinadi. Faoliyat, faollikning psixologik jihatlari shaxs xatti- harakatlariga chuqurroq kirishga yordam beradi, ular negizidagi ruhiy omillarni bilib qo'yishga yetaklaydi. Biroq ularni ijtimoiy muhitdan, undagi jarayonlardan ayricha qarab bo'ladimi? Faoliyat, faollik ijtimoiy munosabatlarni in’ikos etmaydimi?

372



Yoki ularning mahsuli sifatida ham kelmaydimi? Umuman, Pirs psixologizmi pragmatizm falsafasiga zid emasmi? Agar biz Pirs “shubha va ishonch” konsepsiyasining pragmatizm hali falsafiy ta’limot sifatida shakllanmaganidan avval yaratilganini eslasak, bunday ziddiyat tabiiy hol ekanini payqaymiz. Ushbu ziddiyatni CH.S.Pirsning o‘zi ham keyinroq payqagan. Shuni ham unutmaslik kerakki, CH.S.Pirs psixologizmi bevosita shotland psixologi A.Ben (1724-1800)ning psixologik izlanishlari, ayniq- sa, “ishonch nazariyasi” ta’sirida shakllangan. Shuning uchun ham u o'z asarlarida shotland psixologi merosiga murojaat etib turadi, undan o'z konsepsiyasini yaratish uchun asos qidiradi.O'rni kelganida bir narsani aytib o'tishimiz kerak. Zamonaviy ilm-fanning konsepsiya haqidagi tasavvurlari ancha keng, chuqur. Ular CH.S.Pirs nazarda tutgan konsepsiya haqidagi tasavvurlardan keskin farq qiladi. Konsepsiya faqat g'oya yoki asardagi markaziy, tayanch tasavvur emas (darvoqe, CH.S.Pirs asarlaridan shunday fikr uyg'onadi), u kelgusiga yo'naltirilgan va amaliy chora-tadbirlar bilan mustahkamlanadigan, o'zining hayotiyligini ijtimoiy-amaliy mohiyati bilan asoslaydigan kompleks nazariy va amaliy harakatlar majmuasidir. CH.S.Pirs konsepsiyani psixologik omillarga bog'lab qo'yadi, insonning bilishga bo'lgan ehtiyoji, xatti-harakatlarini ong, subyektiv voqeliklar (shubha, ishonch, motiv va boshqalar) bilan chegaralab qo'yadi. Bu psixolgizmni ijtimoiy amaliy xarakterga, mohiyatga ega pragmatizm bilan bog'lash ayrim tadqiqotchilarda e’tirozlar uyg'otgan.Faoliyat va faollik kategoriyalari taniqli psixolog, pragmatizm falsafasining asoschilaridan biri U.Jems asarlarida keng tadqiq etilgan. Agar faoliyat va faollik CH.S.Pirs asarlarida ijtimoiy munosabatlardan, obyektiv muhit ta’siridan alohida, shaxsiy psixologik voqelik sifatida qaralgan bo'lsa, U.Jems mazkur yondashuvni “qiziquvchan subyekt” nazariyasi bilan boyitdi. “Curious subject” (Qiziquvchan subyekt)ning xarakteristikasini, potretini yaratish Jemsni falsafiy mushohadalarga olib keladi. Natijada u shaxsni ma’lum bir qiziqishlarga ega subyekt sifatida tasavvur etadi. Jems fikricha, inson dunyoga yoki u bilan 
373



aloqalarga ma’lum bir qiziqishlari, ehtiyojlari orqali munosabat bildiradi. Bu qiziqish va ehtiyojlar “ongning aprior elementlari” yoki “sof subyektiv ideal” tarzida kishining faoliyatiga, faolligiga ta’sir etadi. Ular, Jems talqiniga ko'ra, tashqi asoslarga mos kelishi shart emas. Bu qiziqish va ehtiyojlar inson tabiatida, “inson tanasi yaratilgan xamirga qo‘shilgan undadir”352. Demak, inson xatti-harakatlari, faoliyati va faolligi qiziqish va ehtiyojlar bilan bog‘liq. “Qiziquvchan subyekt” tashqi olam bilan ana shu qiziqish va ehtiyojlari orqali munosabatlarga kirishadi. U.Jems psixolog sifatida Pirsning “shubha va ishonch” konsepsiyasiga, inson ongining nazariy va amaliy jihatlariga, ular haqidagi psixologik qarashlariga tayandi. U yozadi: “insonning shubha va ikkilanishlardan ratsional anglashga o'tishi jonli qoniqish, mamnunlik kabi tuyg‘ular bilan bog‘liqdir”353. Qoniqish olmagan va mamnun bo‘lmagan kishida bilishga, izlanishga bo‘lgan ehtiros so‘nadi. Bilish jarayoniga xos bo‘lgan qoniqish va mamnunlik kishini ilmiy faollik ko‘rsatishga, yangi izlanishlar o‘tkazishga yetaklaydi. Mazkur fikridan kelib chiqib, U. Jems faoliyat va faollikni anglashga “estimate” (baholash) kategoriyasini tadbiq etadi. Faylasuf ushbu yondashuvini quyidagicha asoslaydi: “Biluvchi oyog‘i ostidagi narsalarga tayanmasdan va tartiblarni shunchaki bor narsalar sifatida passiv anglamaydi. U, bir tomondan, biluvchi, haqiqat omiliga hamroh, ikkinchi tomondan, u yaratishga yordam beradigan haqiqatni qayd etuvchidir. Inson faoliyati uchun (ya’ni ma’lum darajada dunyoni o‘zgartiruvchi xatti-harakat) negiz hisoblanadigan ma’naviy qiziqishlar e’lon qiladigan haqiqatni yaratishga yordam beradi”35469. Bu jarayon intellekt, iroda, ishonch va ehtiroslar orqali amaliy ishlarga aylanadi. Ularning har biri faoliyat va faollikka assotsiativ ta’sir etadi, inson ruhida, maqsadida ularning qaysi biri hukmron bo‘lsa, aynan u xatti-harakatlarda deterministik mavqega 
352 James W. Collected Essays and reviews. L., 1920. P 61.
353 Lewis C.J. Pragmatic Conception of the the Priari’In: Reading in philosophy 
analysis. N.Y., 1969. Pp 71-72. Порус Б.Х. Ч.Пирс и современная “философия 
науки” .- Вопросы философии. 1982. Сс 139-140.
354 James W. Collected Essays and Reviews. L., 1920. P 67.

374



ega bo’ladi. Ehtiroslarning yetakchilik qilishi, ayniqsa, badiiy ijodda, faollik darajasini oshirmay, kuchaytirmay qolmaydi, inson qaysi mavzuni olmasin, uni estetik idrok etadi va estetik ideal pog’onasiga ko’targisi keladi. Hatto ijodkorning o’zi ham bu ehtirosini yetarli baholamasligi mumkin, amaliy ehtiros faollikka zavq-shavq, jo‘shqinlik baxsh etib asarni, g‘oyani nima bilan yakunlanishini mavhum qilib qo‘yadi. “Qiziquvchan subyekt” uchun amaliy natija, maqsadga erishganlik, biror foyda ko’rish muhim. U nazarda tutadigan maqsad amaliy xarakterga ega ekani bilan ongni, bilish jarayonini “pragmatik ehtiros” tomon buradi. Bu ehtiros metafizik mushohadalarni emas, erishiladigan natijani nazarda tutadi, agar inson unga erk bersa, badiiy ong fantaziya, utopik g‘oyalar, hatto transsendental borliq yaratishdan ham qaytmaydi. Faoliyat va faollik yo nazariy ehtiros yoki amaliy ehtirosga tayanmay qolmaydi, chunki ular inson vujudida, ongida va hayotiy rejalarida mudom mavjud. Shu tariqa, U.Jems, ongni, bilish jarayonini faoliyat, faollik bilan bog‘laydi, subyektiv omilga harakatchanlik, dinamizm baxsh etadi. Shuning uchun ham u ongga, bilish jarayoniga otliqib chiqish, maqsadga yo’naltirilganlik, ta’sir etish uchun sababchi bo’lish, saylanish, rang baranglikdan birini, ayniqsa, ishonchga muvofiqini, tanlash xosdir.Inson faoliyati, faolligi uning qiziqishi, ehtiyoji, maqsadi va ishonchi kabi psixologik voqeliklar bilan bog’liqligi borasida U.Jemsgacha ko’plab ta’limotlar yaratilgan, konstruktiv fikrlar ilgari surilgan. Shuning uchun U.Jems ularni pragmatizm bilan bog’lab, CH.S.Pirs psixologizmini boyitdi. Natija, amaliy maqsad, insondagi o’z kuchiga va irodasiga ishonch uyg’otish pragmatizmdagi insonparvarlik g’oyasi bo’lib ko’rinadi. “Readiness for action” (Harakatga shaylik)ni uyg’otish ham aslida oliyjanob niyat. Hatto uning negizi inson psixologiyasi, ishonch, maqsad, qiziqish va biror narsaga yetish motivlari bilan bog’liq bo’lsa-da, pragmatik obyektning qiziqarli bo’lishini kun tartibiga qo’yadi. Pragmatik obyekt qiziqarli bo’lmasa, “qiziquvchan subyekt”ning ehtiyojlariga muvofiq kelmasa, u real xatti- harakatlar uchun dolzarblasha olmaydi, o’z dolzarbligini ifoda 
375



etolmaydi. Shuni esda tutish kerakki, U.Jems tashqi obyektlar- ning mavjudligini, realligini inkor qilmaydi, ammo ularning qad- ri (madaniy-aksiologik jihati) va qimmati pragmatik maqsadga muvofiq kelishi bilan e’zozlidir. Ishonch, U.Jems talqiniga ko'ra, ana shu pragmatik maqsadning o'zidir. Ishonch, faoliyat va faollikning tayanch nuqtasi, “qiziquvchan subyekt”ning bilimi, bu bilimning obyektivligi, real munosabatlardagi o'rni ana shu ishonch tufayli. Shuning uchun ham Ch.S.Pirs va U.Jems ishonchga, uning faoliyat va faollikka ta’sirini bo'rttirib ko'rsatishga intilishadi.
Klod Levi-Stros strukturali antropologiyasi. Fransuz olimi Klod Levi-Stros strukturali uslubni etnografik tadqiqotlarga qo‘lladi. Natijada etnologiya fani kelib chiqdi. Sotsiologik ma’lumotga ega bo‘lib, u etnograf mutaxassisligiga asos soldi. Ushbu kasbning paydo bo‘lishi insonlarni ijtimoiy mavjudot sifatida o‘rganilishiga asos bo‘ldi. “Ekzotik” elatlarga munosabat “G‘arb odamlarining” dunyoqarashini o‘zgartirib yubordi. Dast- lab insoniyat madaniyatining xilma-xilligi haqidagi g‘oyalar, tadrijiy g‘oyalarning rivoji, tarixni “sof inson ilmi” sifatida talqin qilinishi, arxeologiya rivojiga olib keldi. Ko‘pgina sotsiologlar ijtimoiy tashkillashuv muammolari bilan shug‘ullana boshladi- lar. Shunday qilib, jamiyatni sinxronik va diaxronik o‘rganish masalalari o'rtaga tashlandi. Endi etnografiya tarix, arxeologiya, madaniyat va boshqa fanlardan foydalana boshladi.Etnograf, birinchi navbatda, u yoki bu xalqning madaniyati bilan shug‘ullanishi kerak bo‘ldi. Demak, madaniyatning mavjudligi insoniyatning faolligidan dalolat beradi. Madaniyat - fikrlar majmuyidir. “Fikr” substansiyasini til tashkil etadi. Shuning uchun, har qanday madaniyat til bilan bog‘liq. Tilning mavjudligi madaniyatning borligi yoki yo‘qligini anglatadi. Ushbu munosabat quyidagi xulosaga olib keladi. Har qanday madaniyat asosida til yotadi, madaniyat tilda mavjud, til esa madaniyat siri hisoblanadi. Bundan tashqari madaniyatni til, deb talqin qilishning asosida madaniyatning har qanday obyekti ma’noga ega, degan fikr yotadi.

376



Demak, K.Levi-Stros antropologiyasi asosini madaniyatga semantik yondashuv tashkil qiladi. U esa ruhiy tahlil bilan uzviy bog‘lanadi. Etnologning etnografdan farqi shundaki, u madaniyatning belgilarini ochib berish bilan birga, uning ko‘zga yaqqol tashlanmaydigan xususiyatlarini ham tahlil qiladi. Raqslar, an’analar va boshqalar nimani anglatadi? Aniq qilib aytadigan bo‘lsak, faqatgina alohida subyekt ongi ostida sodir bo‘layotgan voqealar emas, balki etnos madaniyati ostida nima yashiringanligini aniqlash lozim. Bu madaniyat obyektlari sirli ma’noga egadir. K.Levi-Stros g‘oyalarining o‘ziga xos tomoni strukturalizmni metodologik asos sifatida ko‘rsatishda namoyon bo‘ladi. Uni tarixiy yondashuv bilan bog‘laydi. Sinxronik va diaxronik tahlillar adabiyotda ko‘p uchraydi. K.Levi-Stros ham madaniyatni o’rganuvchi olimlarning fikriga qo’shiladi. Tarixiy tadqiqotlar asosini tadrijiy yondashuv tashkil qiladi. Tadrijiylik etnologlar uchun katta ahamiyatga ega.Biroq, tarix fan sifatida diaxronik yondashuvga asoslanadi. Ta- rix gumanitar fan sifatida, barcha evolyutsion bilimlarga qarshi, urug‘-jamoa hayotidagi “yakka”likka tayanadi. Shuning uchun, u o‘z dalillarini sinflarga, sinflarni esa ideal obyektlarga aylantira olmaydi. Ayniqsa bunda sotsiologiya diqqatga sazovordir. U bir necha yirik madaniyat obyektilarini kichik “formatsiya”larga aylantiradi. Shundan so‘ng ulardan “tarixiy taraqqiyot” jadvalini tuzadi. O‘zining xulosasini chiqarib, uni empirik hujjatga aylantiradi. “Ilgari” bo‘lgan soddadir va taraqqiyotdan ancha orttadir. Keyin paydo bo‘lganlar esa taraqqiyot yo‘lidagi yutuqdir.Shu bilan birga sotsiologiya “madaniyat haqidagi” fan bo‘la olmaydi. Chunki, u ijtimoiy umumiy shakllar bilan shug‘ullanadi. Bunga qarshi tarixchining asosiy prinsipi madaniy xilma-xillikni tan oladi. Etnografik tadqiqot materiallariga oid izlanishlardan ikki xulosa kelib chiqadi: birinchidan, qadimgi madaniyat sodda bo‘lishi shart emas. Ikkinchidan, turli xil madaniyat obyektlarining o‘xshashligi, ushbu obyektlarning bir xilligidan yoki shu madaniyatlarning bir xilligini anglatmaydi. K.Levi- Stros ruhiy tahlil bilan strukturalistik uslubni qo‘shdi. Bundan u madaniyatni tarixiy o’rganishda foydalandi. “Idiografiklik” 
377



ekspeditsion etnografiyani birlashtirish vositasini qo’lladi. Strukturali sintez madaniyatning turli xil fenomenlarini ma’lum birliklarga aylantirdi. Maxsus, tajribaviy va yarim tajribaviy tadqiqotlarni ilmiy jihatdan birlashtirdi. K.Levi-Stros fikricha, har qanday madaniyat asosida, xoh u asotir, afsona, xoh an’ana, urf-odat bo‘lsin, barchasining zamirida anglanmaganlik yotadi. Aynan shu holat inson ruhiyati faolligining har qanday shaklini belgilaydi. Bundan quyidagi xulosalar kelib chiqadi: yovvoyi odamlar nafaqat mantiqiy tizimdan xolidir. Ular G‘arb sivilizatsiyasi yetmagan elatlar madaniyati fenomenlarida namoyon bo‘ladi.K.Levi-Stros fikricha, totemizm verbal tasnifli tizimdir. Etno- grafiyaning paydo bo’lishi va uning etnologiyaga aylanishining bir necha sabablari bor. Bu quyidagilar: birinchidan, madaniyatga nisbatan tarixiy yondashuvning paydo bo‘lishi; ikkinchidan, dunyoqarash asosidagi tajribaga asoslanuvchi fanning paydo bo‘lishi; uchinchidan, sotsiologiyaning jamiyat haqidagi ijobiy fan sifatida paydo bo‘lishi; to‘rtinchidan, psixologiyaning ruhiyat haqidagi ijobiy fan sifatida rivojlanishi; beshinchidan, XIX asr oxiri - XX asr boshlarida G’arb dunyoqarashi va madaniyatiga darvinizmning ta’siri; oltinchidan, siyosiy va axloqiy o‘zgarishlar.Etnografiya fan sifatida paydo bo’lib, ijobiy, ilmiy tafakkur ta- lablariga to‘liq javob berar edi. U, avvalambor, etnik materiallar tasviri bo’ldi. Etnografiya o’zining tadqiqot obyekti va predme- tiga ega. Etnograf tarixchi kabi, o‘ziga xos madaniyat kashf eta- di. Bu yerda, avvalambor, madaniyatning o‘xshashlik tomonlari emas, balki farqli tomonlari, xususiyatlari haqida so‘z yuritiladi. Biroq K.Levi-Stros o‘zi asos solgan fanni etnologiya, deb atay- di. Etnografiya va etnologiya orasidagi farq shundaki, har bir inson tomonidan, hayotini asl nomicha jonlantirish, ikkinchisi esa etnografik tasvirlarni taqqoslashdan iborat. Bu yerda ishla- tilgan taqqoslash so‘zi umumiylik degani emas, madaniyatdagi o‘xshashlik emas, balki farqli tomonlarning ko‘proqligiga e’ti- bor qaratishdir. Masalan, Uyg‘onish davri va postmodern davri rassomchiligi o‘rtasidagi umumiylik emas, balki shu davrga xos bo’lgan fikrlar, his-tuyg’ular va zamon nafasining farqli tomoni- 
378



ni ko’rsatib berish lozim. Etnografiyada ham xuddi shunday ho- lat mavjuddir. U madaniyatlarni nafaqat ajratadi, balki ularga evolyutsion jarayonlarning yagona zanjiri sifatida qaraydi. Etno- logning asosiy diqqati, dunyoqarash va metodologik fikrga aso- slanadi. Unga binoan, madaniy “koinot” plyuralistik xususiyatga ega bo‘lib, uni tashkil etuvchi tizimlari suveren va avtonomdir. Shunday qilib, etnologiyada, yuqoridagi ta’riflardan kelib chiqib, etnografik materiallar, dalillar taqqoslanishi mumkin va shu tur- li xil madaniyatlar ma’lum bir o‘xshashlikka ega; ikkinchidan, mutlaq tenglashmaydigani esa taqqoslanmaydi. Biroq, etnologi- yada taqqoslash boshqa maqsadga ega. Bu nafaqat o‘xshashlik va umumiylikdir. Shuning uchun ham, etnolog nazariyotchi-sot- siologga qaraganda, farqli natijalar oladi.K.Levi-Stros uchun antropologiya, bir tomondan - sotsio- logiya, ikkinchi tomondan esa, tarix bilan bog‘lanadi. Biroq nazariy sotsiologiya G‘arbiy Yevropa mamlakatlarida mantiqiy sotsiologiya sifatida ijtimoiy falsafa, deb nomlanadi, ya’ni turli xil ijtimoiy birliklar, qonunlar haqidagi ta’limotga aylanadi. Nazariy sotsiologiya jamiyatning ideal modelini tuzadi. Lekin tajribaga asoslangan tasviriy sotsiologiya universal nazariyalar qurishga asoslanmagan. Levi-Stros fikricha, bunday sotsiologiya o'ziga xos etnografik fan sifatida qabul qilinadi. Biroq shunday holatda u sotsiologiya sifatida mavjud jamiyatning tiklanish nazariyasi- ni taklif etadi. Bu kabi sotsiologiyaga etnologiya atamasi ko‘proq mos keladi. Chunki, u konkret obyektlarga mo‘ljallangan. Lekin shu bilan birga, aniq sotsiologiya va etnologiya predmetlari farqlanadi. Etnologiyaning empirik ma’lumotlarini aynan etnografiya beradi. Shu ma’lumotlar asosida etnolog ma’lum madaniyatning ichki ko‘rinishini sinxronik va diaxronik qarashlar asosida birlashtirilishi lozim.K.Levi-Stros o‘quvchilar diqqatini etnologiyaning tadrijiy xususiyatiga qaratadi. Bu yerda etnologiyaning tarixiyligi haqida so‘z boradi. Shu ma’noda, K.Marks inson haqida yagona haqiqiy ilmni bilaman, u ham bo‘lsa tarixdir degan. Shu jihatdan olganda etnologiya ham “ruh” haqidagi fan hisoblanadi. Chunki, bu fan inson uyushmalarini o‘rganadi, hayvonlar to‘dasini emas.
379



K.Levi-Stros antropologiyasida asosiy diqqat til materialla- riga qaratiladi, til keng ma’noda ishlatiladi. Falsafiy tafakkurda ilohiy fe’lning insoniy tilga aylanishi, ilgarigi “aqliy” va “hissiy”l- ikka bo'lishlarning yo'qolishiga olib keladi. Biroq, faylasuflar va tilshunoslarning e’tiborini qiziq bir dalil o‘ziga jalb qiladi. Bir tomondan, aytilgan so‘z - tovush yig'indisi. Ikkinchi tomondan, artikulyatsiya paydo bo‘ladi. Uchinchi tomondan, so‘z “insoniy” va “tabiiy” xususiyatlar holida o‘zida nomoddiy xislatga ega bo‘lgan ma’nolarni anglatadi.Ilohiy so‘zda hech qachon shakl va materiya bo‘lmagan, chunki unda materiya mavjud emas. So‘z xudoda bor edi. So‘zni o‘zi xudo edi. U tana akustikasiga ega emas. Inson so‘zlari orasida ma’no- lar bog‘liqligi bor. Aynan shu bog‘liqlik va farqlar tilshunoslikni o‘ylantirib qo‘yadi. Shuning uchun ham tilshunoslik o‘z diqqa- tini falsafiy masalalarni yechishga qaratdi. “Pozitiv” so'zidagi barcha ma’nolar nisbiy bo‘lib qoldi. Yozilgan va aytilgan so‘zlar bir ma’noni anglatadi, boshqa tomondan, bir so‘z turli xil so‘z birikmalari bilan kelsa, har xil ma’nolarni bildiradi, uchinchidan, boshqacha ohangda aytilgan bir so‘z ham turli xil ma’nolarga ega bo‘ladi. So‘zning yana bir xususiyati, uning relyatsion (funk- sional) ekanligidir. So‘z substansiya emas, funksiyadir. Bu uning asosiy xususiyatidir. Birinchidan, so‘z o‘z tabiatiga ko‘ra, inson uchun mo‘ljallangandir. Ikkinchidan, u ma’no funksiyasini baja- radi. So‘z har xil ma’nolarga ega bo‘ladi. Uchinchidan, so‘zning ma’nosi mazmunga ega. So‘zlar nafaqat ma’nolar tashuvchisi, balki fikrlar tashuvchisi hamdir. Shu ma’noda u nutqda mavjud- dir. Nutq - tilning ishlashidir. Yuqoridagi fikrlarni inobatga olib aytish mumkinki, madaniyatning har qanday fenomenlari yig‘in- disini tilning bir ko‘rinishi qiyofasida qarash mumkin. Ushbu fenomenlar yig‘indisi nima demoqchiligini, fenomenlar ma’no- sini aniqlash lozim. Bunda shu fenomenlar yaratuvchilarining hozirgacha mavjudligi yoki yo‘qligi ahamiyatga ega bo‘lmaydi. Biz strukturali antropologiyani tashkil etuvchi elementlarini - tilning strukturasi, psixoanaliz, etnografiya va etnologiyani ko‘rib chiqdik. Strukturali antropologiya munosabatlar konsti- 
380



tutsiyasiga, tizimiga ko‘proq e’tiborini qaratadi. Insoniyat kelib chiqishi substansiyaga bog‘liq emas. Ruhiy asos haqidagi masala murakkabligi uchun emas, balki relyativlik xususiyatga egaligi tufayli ma’no va mazmunga ega emasligi tufayli ahamiyatsizdir. Agar shu pozitsiyani egallasak, insoniylik birligi substansiyada emas, balki tizimdir.G‘arb falsafasida ruh haqidagi tasavvurlar substansional an’analar ko‘rinishida bo‘lgan. Aniq bo‘ldiki, an’anaviy fikrlarga, qarashlarga aql hissiydir, hissiyot esa aqliydir: (ruhiy fiziologiyaga bog’liq). So‘z ruhiy asosga ega. Ushbu tamoyil yaqin kunlargacha hukmron bo‘lib keldi. Yaxshilik substansional bo’lishi shart emas, degan fikr ko’pgina olimlar tasavvurida safsata edi. Pifagorchilarga e’tibor bersak, ruh mutanosib substansiya va hattoki substansiyani mutanosiblik holati emas, balki mutanosiblikning o’zi sifatida talqin qilinadi. Ruh tovushga o’xshaydi. Tovush esa - tebranuvchi jarayondir. U suvda, qattiq jismda va hokazolarda mavjud. Uning mohiyati substansiya emas, chunki u tebranishlar tuzilmasidir.Agar insoniyat kelib chiqishini shu nuqtayi nazardan ko’rib chiqadigan bo’lsak, uni insoniyat bilan bog’liq bo’lgan tash- killashuvlar majmuyi, deb tasavvur qilishimiz, insonlarning faoliyatida, an’analarida, adabiyotida, oilaviy munosabatida va hokazolarda ko’rishimiz mumkin. Aynan shu narsa madaniyat materialining tuzilmaviy tashkillashuvi bo’ladi. Endi ruh ong- dan yiroqlashtirilmaydi. Shuning uchun etnograf tuzilmaviy uslubni ishlatgan holda, etnologga aylanadi. U ma’naviy asos- lar tadqiqotchisi sifatida shuni aniqlaydiki, empirik dalillar va tilshunoslik, arxeologik va sotsiologik tadqiqotlar orasida umumiylik mavjud.Dastlab hissiy darajada, chunki yuqoridagilardan barchasi madaniyat dalillarini hammasini taxmin qilinadi. Shundan so’ng ushbu materialni ma’nosini ochib berish fursati kelganda aniq bo’ladiki, u qandaydir qoidalar asosida hosil bo’lgan. Ushbu jarayonda asosiy o’rinni tilshunoslik egallaydi. Til xudo so’zi va ruh metafizikasiga da’vogar hisoblanadi. Tilning ilohiyligi va mo’jizaviyligi to’g’risidagi dalillarni keltirish kerak. Strukturali lingvistika asoschisi Ferdenand de Sossyur fikricha, so’zda 
381



tovush, ma’no, insoniylik va tabiiylik mavjud. So‘z tovushlar yig‘indisi degan tezis shunchalik aniqki, u moddiylik va ma’naviylik orasida ko‘prik hosil qiladi. Tovush majmuyi sifatida so‘z akustikaning xususiy masalasi bo‘lib qoladi. Nutqning fonetik tuzilmasi uning xususiyatlari bilan bog‘lanadi. Tilning cheksiz axboriy imkoniyatlari muloqot kanali sifatida uning fonetik tuzilmasi bilan bog‘liq bo‘ladi. Bu yerdagi bog‘liqlik shakl- mazmun dilemmasi bilan cheklanmaydi. Chunki axborot, nafaqat iboralar mazmuni, balki iboralar tuzilmasiga ham bog‘liq.Aynan tilshunoslar tomonidan fonologik tuzilma va qardosh- lik tizimlari orasidagi o‘xshashlikni kashf etilganligi tarixiy taso- difdir. Bu o‘xshashlik haqidagi Levi-Stros aytgan dalilni mashhur rus tilshunosi E.Rubetskoyning tadqiqotlarida ko‘rish mumkin. Ushbu hodisa bir sohaga tegishli. Ular bir tabiatga egaligi uchun bir-biri bilan munosabatda bo‘ladi. Shunday qilib, ijtimoiy fanlar birinchi marotaba zaruriy munosabatlarni aniqlashtirishga mu- vofiq bo’lishdi. Shuning uchun, Levi-Stros fikricha, bu shunchaki tasodif o‘yini emas, balki chuqur ma’noga ega. Barcha madaniy tashkillashuvlarning yashirin ma’nosi fonetik tuzilmalarda o‘z aksini topadi. So‘zlardagi tovushlar va qardoshlik aloqasida- gi obyektivlikning mavjudligiga shubha qilish asossiz emasmi? Agar sababiy bog‘liqlik haqida so‘z yuritilsa, unda bu yerda shub- ha mavjud emas.Qardoshlik masalasini hal qilishda sotsiolog tilshunos- fonolog ahvoliga tushadi. Fenomenlar kabi qardoshlik atamasi muhim element hosil qiladi. Uning muhimligi tizim bilan hamohangligi tufayli yuz beradi. “Qardoshlik tizimi” “fonologik tizim” kabi inson tomonidan anglanmagan holda hosil qilinadi. Yerning turli burchaklarida an’analar, urf-odatlarning bir xilligi qandaydir noma’lum, yashirin qonunlar mavjudligiga olib keladi. Demak, ushbu muammoni quyidagicha ifodalash mumkin: mavjud voqelikning boshqacha ko‘rinishida qardoshlik hodisasi bilan, til hodisasi axboriy tillarni namoyon etadi. Sotsiologik shaklga nisbatan fonologlar ishlab chiqqan uslublar qo‘shilganda, muvafaqqiyatga erishish mumkin. Shunday qilib, biz yuqorida strukturalizm vakillarining ta’limotlari bilan 
382



tanishib chiqdik. Ularning ta’limoti ma’lum ma’noda, ijtimoiy fikr rivojiga qo‘shilgan o‘ziga xos hissa bo‘ldi. Bu ta’limot keyinchalik postrukturalizm vakillari tomonidan davom ettirildi.Mishel Fuko so‘nggi strukturalizm namoyandalaridan bo‘lib, falsafa tarixida poststrukturalizm vakili sifatida tanildi. Uning dunyoqarashiga klassik strukturalizmning umumiy jihatlari xosdir. M.Fuko qarashlarida til masalasi markaziy o‘rinni egallaydi. Tilning ichki mohiyatini ochish uchun uni “radikal reduksiya” qilish zarur, ya’ni so‘z va atamalarning tashqi mazmunini qo‘shtirnoq ichiga olish kerak, shunda sintaksis vujudga keladi. Tilning “sof tuzilmasi” qoladi va nutq qanday kelib chiqqanligi haqida ma’lumot olinadi. Shunday qilib, “fonologik” makon, til makonidan kengroq ekanini anglaymiz. Shu usulni M.Fuko tarix jarayonini rekonstruksiya qilishda, ya’ni qayta tiklashda qo‘llaydi.Ma’lumki, XX asr faylasuflari til tushunchasini keng ma’noda qo‘llaganlar. Til nafaqat aloqa vositasi, balki madaniyatning bir qismi deb ham sanalgan. Buni biz fransuz tilshunosi Klod Levi- Stros ijodida ko‘rishimiz mumkin.Demak, har qanday madaniyat shakli - bu hujjatdir. Hujjat esa, M.Fuko fikricha, “tovushi” noma’lum bo'lgan til, deb tushunilgan. Agar “hujjat”ning mazmunini “qo‘shtirnoq” ichiga olsak, tarixchi uni harakatsiz materiya sifatida emas, balki odamlarning ish va so'zlarini tiklashga muvofiq bo'ladi. U “hujjat”ning ichki mohiyatiga e’tibor qilish, ularning bir-biriga bog‘liq tomonlarini aniqlash zarur, deydi. “Endi, - deb yozadi M.Fuko, - tarixchi hujjatlarni umumiylik, birlik, ketma-ketliklarini aniqlashga harakat qiladi”. Shunday qilib, tarix antropologiyaga xizmat qilmaydi. Tarixning vazifasi inson hayotini tiklash emas, balki inson yashagan jamiyatni tasvirlab berishdan iboratdir.Demak, tarixiy guvohlik beruvchi dalillarga qarash o‘zgaradi: tarixiy yodgorlik - o‘tmish to‘g‘risidagi hujjatga aylanadi. Har qanday hujjat yodgorlik sifatida ko‘riladi. Arxeologiya nafaqat yodgorlik kabi kishi qoldiqlaridan, balki tarixiy voqea hodisalardan dalolat beradi. Har qanday tabiat hodisalari tur va bosqichlarga, masalan, qisqa, o‘rta va uzoq davom etuvchi
383



voqealarga bo‘linadi. Bunda tez takrorlanib turuvchi yoki kam takrorlanib turuvchi voqealar sodir bo‘ladi. Natijada, voqealar yoki yodgorliklar individuallashadi. Umumjahon tarixi o‘rnini kichik tarixlar egallaydi. Demak, yangi tarixning asosiy xususiyati, uning tez tugashidadir. Shuning uchun tarixchini u yoki bu hodisa-voqealarning chegaralari qiziqtiradi. Shunday holat tarixiy borliqning asosiy ontologik xususiyatini tashkil qiladi. Global tarix o‘rnini total tarix egallaydi.Ma’lum bo‘lishicha, bir tarixiy shaklga ega bo‘lgan madaniyat o‘z ichida bir-birini birlashtiruvchi xususiyatga egadir. Ushbu xususiyatlar Edmund Gusserl fikricha, “qo’shtirnoq” ichida bo‘lishi kerak. Total tarixning vazifasi bosqichlar orasidagi munosabatlarni, ularning vertikal aloqalarini aniqlab berishdan iborat, global ta’riflash esa barcha fenomenlarni o‘z ichiga oladi. Bu hodisalarga tamoyillar, ruhiyat, mazmun va olam manzarasi kiradi. Tarixning ketma-ketligi deganda M.Fuko, subyektning zaruriy korrelyatorini, ya’ni aralashuvini tushunadi. Tarixiy ongni ketma-ketlik diskursiga aylantiradi, inson ongi esa amaliyot va shakllanishning tayanch nuqtasini hosil qiladi. M.Fuko strukturalizmning asoslarini keskinlashtirib, har qanday gumanistik va antropologik asoslarga qarshi chiqadi. M.Fukoning tarixni talqin qilishi neokantchilik oqimi vakili F.Langening psixologik ta’limoti bilan mos keladi. “Ilmiy psixologiya - bu ruhsiz psixologiyadir”,- deb yozadi F.Lange. Inson borlig'i masalalarini tahlil predmeti sifatida talqin etib, M.Fuko insonning yaratuvchilik xususiyatidan, fazilatidan mahrum etadi. Agarda tarix mavjud bo‘lsa, uni o‘rganish kerak va shartdir. Demak, M.Fukoning tadqiqot obyekti doirasiga sof diskurs kiradi. Asoiy vazifa esa - diskursga xos bo‘lgan konseptual tuzilmani aniqlashdan iborat bo‘ladi. U shu masalalarga oid ta’limotini “Bilimlar arxeologiyasi” nomli asarida bayon etadi. Avvalambor, M.Fuko diskurs tushunchasining ta’rifini beradi. Diskurs ta’sir, sababiyat, o‘xshashlik va takrorlanishlardan hosil bo‘ladi.Bunda qat’iyan fenomenologik reduksiya, ya’ni “qo‘shtirnoq ichiga olish” uslubiga amal qilinadi. Bizning moddiy olamimizda- gi predmetlarni tanqidiy tahlil qilish zarur, deydi u. Avvalambor, 
384



M.Fuko fikricha, kitob va adabiyotlardan voz kechish lozim. Ular- ni moddiy obyektligiga qaramasdan, tarixiy hodisa sifatida talqin etish kerak. Har bir adabiyotda boshqa bir adabiyotga murojaat qilinadi. Shundan xulosa qilish mumkinki, diskurs paytida kitob- da individual obyektni ko‘rmay turib, balki umumiy yo‘nalishni aniqlashimiz mumkin.. Xuddi shu holat asarlarda ham yuz bera- di. Yuqoridagi fikrlarni yakunlab aytishimiz mumkinki, bunday xususiyatlar mavjud diskurs maydonidan chiqib ketadi va qat’iy birliklar bosqichiga yaqinlashadi.Bu bosqich M.Fukoning ontologik konsepsiyasida “voqea”lar, deb ataladi. Diskurs esa voqealar to‘g‘risidagi ta’limotni ifodalaydi. Eslatib o‘tish kerakki, M.Fuko ta’limotiga ko‘ra, diskurs va tafakkur makoni tushunchalari bir-biriga aynan mos kelmaydi. Uning fikricha, bu tizimni tilshunoslik davom ettirar ekan, inson borlig‘i tomon bir qadam oldinga harakat qiladi. Agar u tilshunoslikda mavjud iboralar tizimi qonuniyatlari orqali shakllantirilsa, diskurs hissiyot masalasini kiritadi. Ta’kidlash joizki, iboralar tahlilini tafakkur tahlilidan ajratish kerak. Sof diskursni o‘rganish, tahlil etish, sof tavsif bo‘lishi lozim. Tafakkur tahlili esa, bunday tavsiflardan xoli bo’ladi. Bunday qat’iy reduksiya natijasida inson ongi bilan bog‘liq bo‘lmagan u yoki bu predmetlarning shakllanishiga bog‘lanib qolmaslikka olib keladi.Iboralar yig‘indisi sifatida diskurs formatsiyasi nimadan iborat? Ushbu savolni o‘rtaga tashlab, M.Fuko ritorik savollar beradi. Tibbiyot nima? Grammatika nima? Bu kabi diskurslar orasida uzilish mavjud. Aynan shu uzilishlar diskursning diqqat markazida turadi. Lekin boshqa gipotezalar, muayyan davrga xos xususiyatlar ham mavjudlikni tashkil qiladi. Diskurslarni o‘rganish natijasida iboralar mavzuga oid bir guruhga keltiriladi. Masalan, evolyutsiya g‘oyasi XVIII asrda turli xil davrlarga tegishli jonzotlarni tizimlash masalasini o‘rtaga tashlagan bo‘lsa, XIX asrda organizmlarning atrof-muhit bilan o‘zaro aloqasini ochib berishga xizmat qilgan.Xulosa qilib aytish mumkinki, bizning ongimiz farqlarni ko‘rsatib berish o‘rniga ularni tarqatib yuboradi. Bu tarqatib yuborish tizimi diskursiv formatsiya hisoblanadi. Shunday tarzda 
385



u yoki bu davrga xos bo‘lgan diskurs obyekti hosil bo‘ladi. “Bu, - deb yozadi M.Fuko, - har qanday davr haqida istaganimizcha gapira olmaymiz. Diskurs obyektlari paydo bo‘lmaganligi, ularning madaniyatda umuman o‘rni yo‘qligidan dalolat beradi”. Madaniyat olamining o‘zi diskurs maydonini hosil qiladi. Uning obyektlari diskurs tomonidan yaratiladi. Diskurs obyektlarini shakllantiruvchi munosabatlar orasidan M.Fuko “dastlabki” shaklni ko’rsatib o’tadi. Bu shakl, uning fikricha, dastlabki mu- nosabatlar realligidir. Ikkilamchilari esa refleksiv (ya’ni in’ikos etuvchi) xususiyatga ega. Diskursni “sof amaliyot” sifatida talqin qilinishi M.Fuko konsepsiyasini tushunishga olib keladi.M.Fuko konsepsiyasiga ko‘ra, tafakkur harakati obyektivlik va subyektivlikni bir-biriga zid qo‘yishdan emas, balki tilning tuzilmali reduksiyasining sof farqlari yig‘indisidan boshlanadi. Natijada, ko‘z o‘ngimizda, madaniyat sohasining, turli xil mayda birliklardan iboratligi paydo bo‘ladi. Madaniyat olamining dina- mik birliklari - bu diskurslardir. Ularning paydo bo‘lishini qat’iy belgilash va makonini aniqlash mumkin. Biz narsalarning asl mohiyatini tashkil etuvchi belgilarini diskurslar bilan almashti- ramiz. M.Fuko narsalarning o‘z xolicha mavjud bo‘lishiga qarshi emas. Diskurs obyektlarini aniqlashdan asosiy maqsad diskurs amaliyotini shakllantiruvchi munosabatlarni aniqlashdan ibo- ratdir.Leksik mazmun tahlili davr subyektlariga ega bo‘lgan belgilar orqali aniqlanadi. Oldimizda quyidagi savol ko‘ndalang bo‘ladi: Kim bu amaliyotni ro‘yobga chiqaradi? Yoki uni ham qo‘shtirnoq ichiga olish zarurmi? Gegel sistemasida subyekt - mutlaq ruh bo‘lgan, teofalsafaga munosabatlar o‘zgargach, uning o‘rnini insoniy borliq egalladi. Demak, mavjudlik insonning moddiy olamiga aylanadi. Subyekt narsalar olamining markazini egallaydi. Agar so‘z nazariy metodologik ta’limotlar haqida borsa, subyekt gnoseologik xususiyatga ega bo‘ladi. Subyekt Edmund Gusserl fenomenologiyasida intensional faollik (ya’ni ichki faollik) natijasida harakatlanadi. M.Fuko ontologiyasida esa, subyekt - diskursning individlarga ta’siri natijasidir. Formatsiya qonuniyatlarini tahlil qilganimizda, ularni narsalar bilan bog‘lash shart bo‘lmaydi. Bunda ideallikka intilish ham kerak emas.
386



Obyektlar bosqichi orasida arxeologik tahlil orqali strategi- yalar bosqichini ham aniqlash lozim. Shunday ma’noda, quyi- dagi savol tug‘ilishi tabiiydir: u yoki bu davr diskurslarini nima bog‘lashi mumkin? Bu savollarga javob berish uchun M.Fuko quyidagi algoritmni taklif etadi: turli xil tushunchalarning ziddi- yatli nuqtalarini topish kerak. Ular bir-biri bilan zid bo‘lishi shart, shu bilan birga, bir xil qoidalar asosida shakllanganligi sababli ekvivalentdir(ya’ni tengdir)lar. Ularning bir-biriga munosaba- ti alternativ, ya’ni muqobil shaklga ega. Ular tushunchalarning muqobil tizimini hosil qiladi. Subdiskurs haqida gapirar ekan- miz, avvalambor, uning qonunlar tizimi ekanligiga e’tibor qara- tishimiz lozim.M.Fuko asarining xulosasi “Ifoda va arxiv” deb ataladi. Bun- da M.Fukoning tuzilmali tadqiqotlari xulosasiga tayanish lozim. Unda bilish haqida gap ketar ekan, fenomenologik reduksiyadan so‘ng maxsus til tuzilmalari diskursiga duch kelish mumkin. Shuning uchun M.Fukoda bunday olamning moddiy asosini iboralar hosil qiladi. Bu haqda M.Fuko shunday deydi: “Menim- cha iboralar nozik tuzilmaga ega va aniqlashga muhtoj emas. Bi- roq bu holda har qanday tavsiflash mumkin emas. Xulosa qilish mumkinki, iboralar o‘zlarining xususiyatlariga ega bo‘lmay qola- di”. Agarda iboralar bo‘lmaganida til ham mavjud bo‘lmas edi. Biroq iboralarning mavjudligi til uchun ahamiyatsizdir. Shunday qilib, til va iboralar mavjudlikning turli xil bosqichlariga tegish- lidirlar. Mavjudlik esa tuzilma emas, balki belgilar borlig‘i funk- siyasidir. Bu funksiya belgilar yig‘indisi mazmunini tashkil qiladi.M.Fuko funksional mavjudlik, deganda nimani tushungan- ligini, quyidagicha ifodalaydi: yozuv mashinkasining tugma- chalari (klaviaturasi) yig‘indisi iboralar emas, agar uni qog‘oz- ga ko‘chirilsa, u iboralar matnini tashkil qiladi. Bu jarayonni sof mexanik tarzda inson tomonidan amalga oshirilishi prinsipial ahamiyat kasb etmaydi. Bu prinsipial o‘xshash qatorlar orasidagi munosabatlarning o‘ziga xosligidir. Ular esa ko‘payish natijasida paydo bo‘ladi.Iboralarda o‘ziga xos korrelyatlar, ya’ni aniqlovchilar mavjud. Shuningdek, korrelyatlar zaruriy mavjudlik yoki tasavvur emas.
387



Iboralarning o‘z subyektlari bor. Bu shakllantirish muallifi yoki biror-bir individ emas. Subyekt sifatida turli xil individumlarga to‘ldirish imkonini bergan bo‘sh maydonlarni hosil qiladi. Bunda asosiy urg‘u roli bajaruvchiga emas, balki bajarilishga beriladi. Iboralar keyinchalik yagona va aniq hodisalarga aylanadi. Mustaqil maxsus iboralar mavjud emas. Iboralar jarayoni takrorlanmas hodisalarni hosil qiladi. Shunday qilib, “o‘z holicha” iboralar yig‘indisi diskursiv formatsiyalarni tashkil qiladi. M.Fukoning poststrukturalizmi yuqoridagi fikrlardan iborat. Uning ayrim g‘oyalaridan, albatta, tanqidiy yondashgan holda, hozirgi zamon ijtimoiy bilimlarni o‘rganishda foydalanish mumkin.
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar:1. Charls Pirs ta’limotida e’tiqod masalasini hal qilinishi?2. K.Levi-Stros antropologiyasining falsafiy mazmuni nima- da?3. Strukturalizm ta’limotining keyingi falsafiy fikr taraqqi- yotiga ta’siri qanday?4. Poststrukturalizmning falsafiy mazmuni nimada?5. Mishel Fukoning ijtimoiy-tarixiy ta’limotining mohiyati nimada?

388



14-mavzu. Inson haqidagi ruhiy tahliliy ta’limotlar

Reja:1. Zigmund Freyd psixoanalizm asoschisi.2. Karl Gustav Yungda “libido”ning yangicha talqini.3. Alfred Adler - inson - to’liq bo’lmagan, ijtimoiy mavjudot sifatida.4. Erix Fromm asarlarida inson qalbi masalasi.
Tayanch iboralar: “ongsizlik ruhiyati”, ruhiy tahlil, edip 

kompleksi, libido, tahliliy ruhiyatshunoslik, inson to'liq bo'lmagan 
mavjudot, “Men” va “u” tuzilmasi, “Oliy Men”, “ijtimoiy hissiyot”, 
“ijtimoiy manfaat”, “individual psixologiya”.Ruhiyat tahlili to‘g‘risidagi ta’limot XIX-XX asarlarda vujudga keldi. Uning asoschisi avstpiyalik vrach-nevropatolog Zigmund Freyd bo‘ldi. U asab kasaliga chalingan kishilarni davolashning yangi uslubini taklif qildi, natijada bu uslub ruhiyat tahlili, deb nomlandi. Bu uslub asosida nevrozlarning hirsiy etiologiyasi haqidagi tasavvuri yotadi. Inson ruhiyatining ongsizlik qatlami ochilmagan material sifatida talqin qilinadi. Inson ongidan siqib chiqarilgan va anglanmagan fikrlarni onglilik sohasiga o’tkazish, bu tadqiqot usullari orqali tushlarni talqin qilish, kasallik sabablarini aniqlash, nutqiy o‘xshatishlarning ma’nosini ochish, xato harakatlarni aniqlash bu uslubning asosiy xizmatidir. Bir so‘z bilan aytganda, Z.Freyd inson hayotining kam o‘rganilgan sohasiga o‘z e’tiborini qaratadi.Asabiy kasallarni davolash uslubi sifatida vujudga kelgan psixoanaliz, tez orada inson haqidagi umumiy psixoanaliz ta’limotiga aylandi. Chunki, ongsizlikda uchraydigan nizolar haqidagi tasavvurlar, inson psixikasiga salbiy ta’sir qiluvchi omillar Z.Freyd tomonidan sog‘lom inson shaxsiga ko‘chiriladi. Inson haqidagi ruhiyat tahlili to‘g‘risida tasavvur shunday paydo bo‘ldi. Bu ta’limot insoniyat faoliyatini ongsizlik va onglilik sohalariga bo‘lib, bu ikki soha bir-biri bilan kesishmaydigan holda ko‘rsatilib, har ikki sohaning o‘ziga yarasha tuzilmasi va vazifasi 

389



borligi asosida isbotlanib berildi. Bunda ustunlik ongsizlik tomoniga berildi, chunki, Z.Freyd fikricha, u inson harakatining botiniy sababi vazifasini bajaradi, shu orqali inson psixikasi tuziladi. Eng umumiy ma’noda, ongsizlik Z.Freyd tomonidan, nafaqat inson psixikasi rivoji nuqtayi nazaridan talqin qilindi, balki bu hodisa insonning mazmuniy, mohiyatiy, tabiiy, ijtimoiy, madaniy, tarixiy hayotiga ham tadbiq qilindi. Ongsizlik orqali, hattoki tarix rivojini ham ochib berishga harakat qilindi, nafaqat tarix, balki sivilizatsiya masalalariga ham bu uslub qo‘llanildi.Z.Freyd qarashlari. Zigmund Z.Freyd (1856-1939) yillarida yashab ijod qildi. Inson psixikasi tuzilishi va rivojlanishini o‘rganuvchi oqim freydizm, deb ataladi. Bu oqim XIX asrning oxirlarida shakllandi. Nevroz kasali mohiyatini Z.Freyd yangicha talqin qilishga urindi. Keyinchalik Z.Freyd va uning shogirdlari ijtimoiy jarayonlarni tushuntirishda psixoanaliz uslubini qo‘llaydilar. O‘z dunyoqarashining shakllanishida Z.Freyd murakkab yo‘lni bosib o‘tdi. Inson psixikasida Z.Freyd bir-biridan nisbiy mustaqil bo‘lgan tuzilmalarni ajratadi: bular ong osti - u; ongli men; oliy - ego.Z.Freyd fikricha, bu uch tuzilma o’rtasidagi ziddiyat nevroz kasalligiga sababchidir. Inson tug‘ilgandan boshlab, butun hayoti davomida uning barcha harakatlarining sabablarini Z.Freyd ong ostida yotgan, anglanmagan hirsiy hissiyotlar, ya’ni “libido” orqali tushuntirdi. Yosh bolalardagi hirsiy tuyg‘u ota-ona tomonidan taqiqlanadi, natijada bolalarda nevroz holati paydo bo‘ladi.Jamiyatning axloqiy normalar tomonidan taqiqlangan bu xirsiy hissiyotlar, natijada, inson ongida boshqa shaklga kiradi, ularga xos bo‘lgan psixik energiya har xil nevroz kasalliklari orqali yuzaga chiqishga harakat qiladi. Bunday hirsiy tuyg‘ular tug‘dirgan nevrozlarni Z.Freyd psixik rivojlanishning notabiiy, zaruriy bosqichi deb hisoblagan. Bunday holatlar katta yoshdagi odamlarda ham uchrashi mumkin. Inson taqiqlangan xirsiy tuyg‘ularini ongli ravishda anglasa, uning tuzalishi mumkindir, deydi Freyd. Keyinchalik Z.Freyd o‘z ijodiga yangi tushuncha “Tanatos” (Azroil - buzg‘unchi, o‘lim xudoci)ni kiritdi. Bu uning taqiqlangan xirsiy hissiyotlarni chegaralashga olib keldi.
390



Z.Freydning madaniyat va jamiyat haqidagi qarashlari. Z.Freyd ta’limotida “Edip kompleksi” nihoyat katta ahamiyatga egadir. Bu tushunchaning nomi qadimgi yunon afsonasidan olin- gan. Bu afsonada fivamekli shoh Edip bilmagan holatda o‘z onasi- ga uylanadi, oqibatda “insest” holatining paydo bo‘lishiga sabab bo’ladi. Bu afsonani Z.Freyd boshqacha talqin qiladi. Uning fikri- cha, bolalik paytidan boshlab, o‘g‘il bolani onasiga, qiz bolaning otasiga nisbatan hirsiy tuyg‘usi shakllanadi. Z.Freyd yashagan davrga kelib antpopologiya fani (xususan, Morgan, Charlz Darvin va boshqa olimlarning tadqiqotlari) ibtidoiy qabilalardagi jinsiy aloqalarni har taraflama o’rgana boshladi. Ma’lum bo'lishicha, eng qadimgi urug‘-qabilalarda insest holati, masalan, aka va singil o‘rtasidagi jinsiy aloqalar keng tarqalgan. O‘sha davrning afsonalari bundan dalolat beradi. Qadimgi yunon xudosi Zevs o‘z singlisi Geraga uylangan, go‘zallik xudosi Afrodita va opasi temirchilik xudosi Gefestning xotini bo‘lgan va h. k. Bunday mi- sollarni boshqa xalqlar afsonalarida ko‘p uchratsa bo‘ladi.Insest holatlari keng tarqalgan qabilalar a’zolari vaqt o‘tishi sayin jismoniy va ruhiy kasalliklarga ko‘p uchraydigan bo‘lib qoladi. Bu qabilalarda kasalmand avlodning ko‘payishi, qabilalar ichidagi jinsiy aloqalarning taqiqlanishiga olib keldi va bir qabilaning yigitlari, boshqa qabilaning qiziga uylanishi odatga kirdi. Bu insoniyat tarixida birinchi taqiqlash, yoki siqib chiqa- rish edi. Bunday taqiqlash Z.Freydning fikricha, nevrozlarga olib keldi. Masalan, qabilalar o‘rtasida urushlar avj oladi. Matriarxat davrida jinsiy aloqalar ko‘pincha betartib bo‘lgan. Bu davrda oila hali paydo bo‘lmagan edi. Farzandlarning faqat onasi ma’lum bo‘lgan. Ona tarafdagi qarindosh-urug‘chilik kuchli rivojlangan bo‘lib, aksincha, ota tarafdagi qarindosh-urug‘chilik deyarli bo‘lmagan. Natijada, tug‘ilgan farzandlar otasi kim ekanligini bilishmagan. Matriarxat davrida insest holati, qisman bo‘lsa-da, ham saqlanib qolgan. Shu tarzda jamiyat tarixida, ikkinchi siqib chiqarish patriarxat davrida paydo bo‘ldi. Bu ijtimoiy tuzumga monogam oila (bir er, bir xotin) xosdir. Bunday oilalarda bolaning otasi ham, onasi ham ma’lum. Qon aralashishi jamiyat tomonidan keskin man etildi. Shunday qilib, Zigmund Freyd 
391



jamiyatning rivojlanishida jinsiy aloqalar va ularni taqiqlash katta ahamiyatga ega ekanligini ko‘rsatadi.Patriarxat davrida monogam oilalarda ko‘p xotinlik va ko‘p erlik qonun bilan man etilgan. Bu esa uchinchi siqib chiqarishga, ya’ni g‘ayriqonuniy jinsiy aloqalarning rivojiga olib keldi. Bun­day aloqalar, Z.Freydning fikricha, hozirgi jamiyatda ham ko‘p uchraydi. Z.Freydning fikricha, inson tabiatida ikki kuch hukm- rondir. Birinchisi - barcha narsalarni vayron etuvchi tanatos ruhi; ikkinchisi esa, hayotga, xursandchilikka intilish kuchidir. Birinchi kuch inson ruhiyatida nikrofiliya jarayoniga olib kela­di. Hikrofillarga sado-mazoxizm hamda barcha o’lik shakllarga qiziqish, o‘limni kuylash, hayotga va hayotiy jo‘shqinlikka nafrat bilan qarash xosdir.Ikkinchi kuch inson ruhiyatida ko‘proq rivojlangan bo‘lsa, ularni gimnafil, hayotni sevuvchilar, deb atashadi. Ularga hayo- tiy jo‘shqinlik va optimizm xosdir. Sof holatda hayotda bu ikki- lik kam uchraydi. Ular asosan aralashgan holda jamiyatda hayot kechiradi. Bunday ruhiy xususiyatlar ijtimoiy jarayonlarga kat- ta ta’sir ko'rsatishi mumkin. Masalan, ispan faylasufi Unamuno fashizmni nikrofiliya, deb atagan. Fashistlar ruhiyatiga inson hayotiga jirkanch qarash, sadizm, keng miqyosdagi qirg‘inlar, genotsid xosdir. Ruhiyat tahlili dinni nevroz sifatida talqin qila- di. Ana shu fikrlarni Z.Freydning “Totem va Tabu” nomli asarida uchratishimiz mumkin. Z.Freyd nevroz kasaliga chalinganlar- ning xatti-harakatlari bilan diniy marosimlardagi harakatlarning o‘xshashligini aytib o‘tadi. U nevrozni shaxsning dindorligi, deb hisoblasa, dinni esa umumiy nevroz holati, deb hisoblaydi. Diniy marosimlarga va aqidalarga, Z.Freyd fikricha, juda berilib ketish nevroz holatidagi qo‘rquvni eslatadi. Lekin qo‘rquv dinda ong- li ravishda anglangan va bu xudoning qahri oldidagi qo‘rquvdir. Nevroz holatidagi qo‘rquv esa, ong ostida sodir bo‘lib, anglan- maydi. Shu bilan birga, diniy marosimdagi harakat bilan nevroz holatidagi harakat o‘xshashligi bilan birga ularning farqi ham bordir.Z.Freyd diniy afsonalardagi voqealarni tanqid qilib, ularni nevroz holatidagi maniakal g‘oyalarga berilib ketishga 
392



o’xshatadi. Bu asabiy kasallar - maniakal holatlardan diniy afsonalarga ishonishning katta farqi bor. Din asrlar davomida insonlarni mushkul ahvollarga tushib qolganlarida yupatib kelgan. Keyinchalik noumidsizlik holatiga tushmaslikka yordam bergan.Insoniyat dunyoqarashi o‘z rivoji davrida uch bosqichdan o’tadi: animistik, diniy, ilmiy. Z.Freydning fikricha, din abadiy emas. U qachonlardir paydo bo‘lgan, kelajakda asta-sekin yo‘qolib ketadi. Lekin Z.Freydning qarashlarida ziddiyat bor. U animizm, magiya va totemizmni diniy qarashlarga qarshi qo‘yadi. Vaholanki, bu qarashlarning o‘zida g‘aypitabiiy kuchlarga ishonch yotadi. Bu ziddiyatning sababi Z.Freydning diniy qarashlarga noto‘g‘ri izoh berishida edi. Z.Freyd uchun din faqat inson qiyofasiga o‘xshash xudolarga yoki xudoga ishonchdir. Aslida esa diniy qarashlar qanday qiyofaga ega bo‘lmasin, bu g‘ayritabiiy ilohiy kuchlarga ishonchdir.Animizmni Z.Freyd tabiatdagi barcha ruhlarga duolar orqali ta’sir etish va u dunyoviy dinlardan farq qiladi. Dinga totemizm animizmga ko‘ra yaqinroq turadi, deb hisoblaydi. Qadimgi jamiyatda yashagan odamlar hayoti og‘ir sharoitlarda o‘tgan va ayniqsa, tabiiy ofatlar oqibatida inson katta talofatlar ko‘rgan, ular oldida qo‘rquv holatida yashagan. Madaniyat oldida turgan katta vazifalardan biri insonga qo‘rquv holatidan chiqib ketishiga yordamlashish va taskin berish edi. Bu vazifani hal etishda birinchi qadam animistik dunyoqarashning shakllanishi bo‘ldi.Animistik dunyoqarashda inson tabiatdagi ruhlarga sig‘inib, ularga har xil tortiqlar, qurbonliklar keltirib, ularni o‘zlariga moyil qilib turli xavf-xatardan xoli bo‘ladilar. Ruhlar tabiatini tushuntirar ekan, Z.Freyd ularni inson ichidagi ruhiy holatlar, his-tuyg‘ularning ko’rinishi, deb aytadi. Insonning salbiy fikr va kechinmalari yomon, qora ruhlar qiyofasida aks ettiriladi. Boshqa his-tuyg‘ular esa, boshqa barcha ruhlar shaklida ko‘rinadi.Animizmni Z.Freyd narsisizm holatiga o‘xshatadi. Bu holatda inson “Narsiss” afsonasidagi qahramonga o‘xshab, o‘z-o‘ziga maftun bo‘ladi. Animizm davrida afsunlar orqali insonlarni o‘z maqsadlariga erisha olishiga bo‘lgan ishonchni Z.Freyd nevroz 
393



bemorlarining o‘z fikrlar olami real ekanligiga bo’lgan ishonchi, deb hisoblaydi. Lekin Z.Freyd bu masalada ibtidoiy davr odamlarini afsunlarga, magiyaga bo‘lgan ishonchi bilan birga, ularning amaliy faoliyatlarini inobatga olmaydi. Ibtidoiy inson faqat afsungarlik orqali emas, balki o‘z mehnati bilan tabiatga moslashib, uni o‘zgartirib, madaniyatni barpo etdi. Dunyoqarash rivojidagi totemizmni tahlil qilar ekan, Z.Freyd unga xos bo‘lgan ikki xususiyatni ajratdi. Birinchisi - har bir qabilaning biron- bir hayvonga sig‘inishi va uning ruhini qabilaning himoyachisi, deb hisoblash; ikkinchisi - shu bilan bir qatorda, bu hayvonni o‘ldirish va iste’mol qilish man etilgan bo‘lishiga qaramay, vaqti- vaqti bilan ularni so‘yish, yeyish va ulardan kechirim so‘rashdir.Totemizmning kelib chiqishi, Z.Freyd fikricha, uchta gipo- tezaga asoslanadi. Birinchisi - bu ibtidoiy qabila bo‘lib yashash, bu qabila oqsoqolining qo‘pol, cheksiz hukmiga bo‘ysunish haqidagi gipoteza. Ikkinchisi, Ch.Darvin fikrini rivojlantirgan At­kinson gipotezasi bo‘lib, unda oqsoqol hukmiga qarshi chiqqan o‘g‘illar o‘z otasini o‘ldiradi va yeb qo‘yishadi. Uchinchisi, Ro­bertson Smitning gepotezasi bo‘yicha g‘alaba qozongan o‘g‘illar oqsoqol - otasi o‘rnatgan hukmronlikdan voz kechishadi, o‘za- ro sulh tuzib, qabilada ekzojamiyatni o‘rnatishadi, ya’ni ayollar hukmronligiga o‘tishadi. Nufuzli olimlarning bu gipotizalardan voz kechishiga , Z.Freyd ularga asoslandi. Bu qarashlar uning in­son ruhiyati g‘oyalarini ilgari surishiga yaxshi xizmat qildi.Dinning kelib chiqishi masalasi orqali Z.Freyd inson ruhiyati nazariyasini rivojlantirdi. Shu nazariyadan din asoslarini axtardi. O‘z otasini o‘ldirgan o‘g‘illar, bunday ahvol o‘z boshlariga tushishidan qo‘rqib, o‘zaro shartnoma tuzishadi. Qabilaning “birinchi ayoliga” hukmronlik tizimini tutqazishadi. O‘g‘illar o‘z qabilasidagi qizlarga uylanishni man etib, boshqa qabiladagi qizlarga uylanish qarorini chiqarishadi. Ular o‘z qabilasi uchun topgan, ya’ni ota ruhi o‘rnini bosuvchi hayvon ruhini tanlashdi, shu ruhga sig‘inadigan bo‘lishdi. Bu yerda Z.Freyd o‘g‘il ruhiyatidagi ziddiyatli his-tuyg‘uni ko‘rsatadi. Bir tomondan, o‘g‘illar qattiqqo‘l otadan qo‘rqishadi va nafratlanishadi. Ikkinchi tomondan, o‘g‘illar kuchli otadan faxrlanishadi va unga 
394



o‘xshashga intilishadi. Qabila oqsoqolini e’zozlash dinga asos bo‘ldi. Oqsoqol o‘rnini totem egalladi, keyinchalik totem o‘rnini xudo egallagan. Ko‘p yillardan keyin oqsoqolning aybi va zolimligi qabila xotirasidan ko‘tarilib, ular qalbida faqat sodir bo‘lgan jinoyat aybdorlik hissiyoti saqlanib qoldi. Keyingi avlodlar esa o‘z ongida saqlanib qolgan aybdorlik tuyg‘usining sababini ham bilishmadi. Qabila oqsoqolini e’zozlashning eng oliy shakli iudaistik monoteizmda rivojlanadi. Muso payg‘ambar yangi din yaratar ekan, yaxudiylarga faqat o‘tmish xotirasini tikladi, hech qanday yangi g‘oyalarni yapatmadi, deydi Z.Freyd.Xpistian dinida esa oqsoqolning o‘ldirilishi natijasida ongli holda yashirinib yotgan aybdorlik hissiyoti xudo-o‘g‘il tomoni- dan o‘zini qurbonlikka keltirganligi natijasida olib tashlanadi. Xudo-otaning nufuzi yo‘qolib, uning o‘rnini xudo-o‘g‘ilga sig‘inish egallaydi.Z.Freyd dinni inkor qilishiga qaramay, o‘zining psixoanaliz g‘oyalarini asoslash uchun yuzaki, isbotlanmagan gipotezalardan foydalanadi. Ularni ham o‘zining “libido” ta’limoti orqali tahlil qildi.Z.Freyd “Ongsizlik ruhiyati” nomli asarida onglilik va ongsiz- lik holatlarini tahlil qilib beradi. Uning fikricha, bu holatlarni bir-biridan ajratib bo‘lmaydi, chunki ongsizlikning ba’zi bir ele- mentlari ongli holatda uchrab turadi.Ratsionalizm ta’limoti namoyandalari ongni in’ikos sifatida talqin qilsalar, Z.Freyd birinchilardan bo‘lib, ongni psixik jarayon sifatida talqin qiladi. Olim ongni quyidagi darajalarga bo‘ladi: Men - bu bir psixik tuzilma sifatida, bu tuzilma butun psixik jarayonlarni boshqarib nazorat qilib turadi; onglilik oldi - bu to‘liq ongsizlik emas, ya’ni u rivojlanib onglilikka o‘tishi mumkin; va nihoyat, ongsizlik - bu surib chiqarilgan harakatchan ong- sizlikdir. Ongsizlik o‘z-o‘zidan onglilikka o‘tmaydi, u quyidagi darajalardan o‘tadi: “onglilik” (bw), “ongoldi” (vbw) va “ongsizlik” (nbw). Z.Freyd “Men”ni shunday ta’riflaydi: “Men... biz biron bir shaxsning ruhiy jarayonlari tuzilmasini tasavvur qilamiz va uni “Men” ini belgilaymiz. Ana shu “men” ong bilan bog‘liqdir, u tashqi olamga qarab harakatga intilish hissini nazorat qiladi”.
395



“Bu jonning shunday markaziki, har bir xususiy harakatlarni boshqaradi, kechasi tushga aylanadi va uni ham nazorat qiladi. Ana shu “men” ga ongdan siqib chiqarish ham bog‘liq”.Z.Freydning kuzatishlaricha, bemorlarning ong ostidagi “Men”i ongidagi “men”ga qarshilik ko‘rsatadi. Kasallar ana shu obyektga yoki hodisaga yaqinlashishni istamaydilar, chunki ularning “men”i siqib chiqarilgan edi. Lekin bemorlar ana shu xohlamaslik sababini ochib berolmas edilar. Bemorlar qarshilikning o‘zini anglamas edilar. Z.Freyd bundan “men”ning tuzilmasida ongsizlik xususiyatlari mavjuddir, degan xulosaga keladi. Demak, Z.Freydning fikricha, ongdan siqib chiqarilgan hamma narsa ongsizlikdir, lekin ongsizlik siqib chiqarilgan hodisalar bilan aynan bir narsa emas. Jumladan, ongsizlikning quyi sohalari bir muncha mazmunliroqdir. Ko‘pgina ilmiy tilda tushuntirib bo‘lmaydigan hodisalar, ongsizlik sohasiga tushib qolgandir. Shuning uchun ham Z.Freydning ta’kidlashicha, ongsizlikni tadqiq qilishdan voz kechmaslik zarur.Z.Freyd shunday masalani o‘rtaga tashlaydi, ya’ni qanday qilib ongsizlikni onglilik darajasiga ko‘tarish mumkin? Olim fikricha, onglilik bu hodisalarning yuzaki qismidir. Bizning bu- tun tashqi, ichki taassurotlarimiz, hissiyotlarimiz ongimiz to- monidan anglanadi. Ular ichki ruhiy holatlar bilan bog‘liqdir. Qachonki ular ong bilan bog‘lansa, taassurot hissiyoti anglanadi. Agar ular ong bilan bog‘lanmasdan, yopib qo‘yilsa, unda ongsiz- likka aylanadi. Ong oldi sohasi taassurot va hissiyotlarga ta’sir etmaydi. Ular yoki ongli bo‘ladi, yoki ongsiz bo‘ladi. Hissiy qa- bul qilinganda, so‘z shakliga kirgandan so‘ng onglilikka angla- nadi. Demak, onglilikning asosiy qismi - bu tafakkurlash mexa- nizmidir, ya’ni u so‘z orqali namoyon bo‘ladi. Z.Freyd ta’kidicha, “men” onglilikning yadrosidir, u ong oldi sohasi bilan chambar- chas bog‘langan. Groddek tadqiqotlarini o‘rganib Z.Freyd ongli- lik va ongsizlikni aniqlash uchun ikki tushunchani kiritadi. Ular “men” tushunchasi va unga bog‘lanadigan ong oldi tushuncha- sidir. “U” tushunchasiga esa onglilikni tashkil etuvchi ongsizlik kiradi. “W” tizimidan chiqayotgan mohiyat ong oldi sohasidan o‘tadi va “men”, deb nomlanadi, bu mohiyatga kiruvchi boshqa 
396



ongsiz ruhiy jarayonlarni, Groddek fikricha, qo’shilgan holda, “u” deb atadim”. “Men” va “u” ni shunday tushungan Z.Freyd uchun individuum anglanmagan ongsizlik sifatida namoyon bo‘ladi, uning ustida onglilik yotadi, bu onglilikning markazi “men”dir. “Men” va “u” o‘rtasida chegara yo‘q. Ular bir-biri bilan tuxum va uning ichidagi homila kabi munosabatda bo‘ladilar. “Men” va “u” ni chegaralash nisbiy xususiyatga egadir. “Men” orqali siqib chiqarilgan narsalar, ongsizlik bilan qo‘shiladi va ongsizlik orqali yana “Men”ga qaytib keladi. Men olamning tashqi taassurotlarini o‘zida mujassamlashtiradi va “u” ni chegaralaydi. Ayniqsa, laz- zatlanishni cheklaydi va uni reallik bilan almashtiradi. Z.Freyd fikricha, “men” aqlni va tafakkurlashni tashkil etsa, “u” esa hirsni namoyon etadi.“Men” va “u” ni obrazli ta’riflab, Z.Freyd ularni otga va chavan- dozga qiyoslaydi. Ot - bu egarlanmagan hirslar, tuyg'ular, ongsiz- lik sohasidir, u chavandoz nazoratidan chiqib ketishga talpinadi. “Men” - bu chavandozdir, u butun kuchini ishga solib otni o‘zi- ga bo‘ysundirishga harakat qiladi. Lekin ot shunday yovvoyiki, chavandoz uni ba’zida egarlay olmaydi. Z.Freyd insonning axlo- qiy tomonlarini tahlil qilib, ongsizlik bu sohalarga ham tegishli ekanligini aytadi. Shunday insonlar uchraydiki, ularda vijdon va o‘z-o‘zini tanqid ongsizlik darajasida namoyon bo‘ladi. Hattoki aqliy bilim ham ongsizlik darajasida bo‘lishi mumkin. Masalan, ayrim olimlar o‘z kashfiyotlarini tushlarida ochganlar. “Men” tushunchasidan tashqari, yana “Oliy Men” ham mavjud, deydi Z.Freyd. “Men” da “Oliy Men”ga esa bo‘lish xohishi mavjud. “Men” “u” ga murojaat qilib, “u” ning baxti bilan o‘zini aynanlashtiradi. “Men” libido obyektini, Narsiss libidosi bilan almashtiradi, ya’ni “Men” ongsiz hirsini “men” ning o‘ziga qarab yo‘naltiradi. “Men” yagona muhabbat obyektiga aylanishni istaydi. Ongsiz “Men” ning hamma hirslari o‘ziga qaratilgandir. Natijada, “men” o‘zini yaxlitligini yo‘qotadi, ko‘pgina “men” chalarga bo‘linib ketadi. Z.Freyd fikricha, “Men” ning ideali, hirs obyektiga o'xshashni xohlashdir. Bu obyektlar ota yoki ona ham bo‘lishi mumkin.Z.Freyd “Edip kompleksi” tushunchasini ochishga harakat qiladi. Bu tushuncha orqali ota yoki onaga o‘xshashni xohlash- 
397



likni ochib beradi. Edip kompleksida ikki variant uchraydi, o‘g‘il otaga o‘xshashni xohlaydi. Shunday u otasining erkalik tomonla- rini o‘zida mujassamlashtiradi. O‘g‘il onaga o‘xshashni xohlaydi va o‘zida ayollik tomonlarini mujassamlashtiradi. Ota yoki ona­ga o‘xshashlik ijobiy va salbiy oqibatlarga olib kelishi mumkin. Salbiy holda, u rashkni keltirib chiqaradi. “Oliy Men” yoki “Ide­al Men”, Z.Freyd fikricha, inson tabiatining yuksak axloqiy to- monidir, u bolaning ota-onasiga muhabbatida namoyon bo‘ladi.“Oliy Men, - Z.Freyd fikricha, - bizning ota-onamizga bo’lgan munosabatimizdir. Biz go‘dakligimizda, ularni bilamiz, hayrat- lanamiz va qo‘rqamiz. Natijada, ularni ichimizga singdiramiz”. Z.Freyd shunday xulosaga keladiki: “Oliy Men” ota-onaga bo‘lgan munosabatdir. Ana shu “Oliy Men” hamma dinlarning asosini tashkil etadi, xudo ota qiyofasida namoyon bo‘ladi. “Oliy Men” Edip kompleksi “libido” sini ongsizlikka siqib chiqarganligi shubhasizdir. Aynan, ota-onaga bo‘lgan hissiy intilish ongsizlik- ka aylanadi. “Oliy Men” da ota-onaga bo‘lgan ma’naviy muhabbat mujassamlashadi. “Oliy Men” dagi ota-onaga o‘xshashlik, Z.Freyd ta’limoti bo‘yicha, ta’naviy xususiyatga egadir. Bu, albatta, tabiiy holdir, chunki Z.Freyd insonning ilohiy tomonini inobatga ol- maydi.Alfred A.Adler (1870-1937-yillar) - venalik shifokor va yi- rik ruhshunos, faylasuf olimlardan biri. Olim o‘zining ruhiyat haqidagi qarashlarini rivojlantirib, shunday xulosaga keladi: inson xulqining faqat ongsiz turtkilarini tadqiq qilib, odam ta- biatining yaxlit manzarasini tasavvur qilib bo‘lmaydi. Insonning ichki tabiatini, hayotiy faoliyat omillarini tushunish uchun, ham- madan oldin, uni o‘rab turgan tabiiy va ijtimoiy munosabatlar yig‘indisini o‘rganish zarur. Bu aloqalarni kuzatishni go‘daklik chog’idanoq boshlash kerak. Agar Z.Freydning fikriga binoan, go‘dakning qiziqishlari faqat uning o‘ziga qaratilgan bo‘lsa, A.Ad- lerga ko‘ra, bola hayoti ijtimoiy munosabatlar bilan bog‘langan va uning diqqati nafaqat o‘ziga, balki boshqa odamlarga ham qaratilgan bo‘ladi. Zero, inson munosabatlari boshqa odamlar bilan, tabiat bilan, ijtimoiy tuzilmalar, ijtimoiy aloqalar va mu- 
398



nosabatlar bilan shartlanganligi bois, “ruhiy faoliyatni ijtimoiy munosabatlarni tushunmasdan turib anglab bo‘lmaydi”.Demak, A.Adler fikriga asosan, inson o‘zi yashaydigan ijtimoiy muhitdan ajralmagan holda erkin harakat qila oladigan mavjudotdir. Venalik shifokor insonlarning “ijtimoiy hayot mantig‘i”ga, insonning ijtimoiy mavjudotligiga murojaat qiladi. Shaxsning ichki dunyosi bilan tashqi obyektiv dunyo munosabatlarining o‘zaro aloqasining harakatdagi holatini o‘rganishni istaydi. A.Adler diqqatini mehnat taqsimotiga, insoniy munosabatlarning iqtisodiy va ijtimoiy tuzilmalarning shakllanishiga, ulardagi insonning ichki ruhiy faoliyatiga, ma’naviy hayotiga qanday ta’sir qilishiga qaratadi. Mehnat taqsimoti ijtimoiy insoniy borliqning mohiyati sifatida ko‘riladi. O‘z mulohazalarida A.Adler zamonaviy sivilizatsiyaning o‘ziga xos ustuvor qadriyatlarini aniqlashga harakat qiladi. Xususiy mulk, pul hukmronligi inson xususiyatining shakllanishiga ta’sir qilishini ko‘rsatib beradi. A.Adler shunday dalilni keltiradiki, insonlar katta boylikka, pulga ega bo‘lishga intiladilar, ijtimoiy axloq esa shaxsning bunday xislatini yoqlamaydi. Shunga qaramay, inson xususiyati hamda ichki ruhiy tuzilmasining shakllanishida ijtimoiy sharoit va iqtisodiy vaziyat asosiy rol o‘ynaydi.Bu davrda ijtimoiy-ruhiy muammoga nafaqat A.Adler tarafdori bo‘lgan nazariyotchilar, balki ruhiyat tahlili tomonida bo‘lgan olimlarning ham qiziqishi ortgan edi. Hatto Z.Freydning o‘zi mehnat jarayonidagi ijtimoiy munosabatlar va xususiy mulkning ahamiyati haqida, insonga xos bo‘lgan “ijtimoiy intilish” to’g’risida mukammal fikr bildirgan. U ayni paytda “ijtimoiy intilish” haqidagi masalani o‘rtaga tashlaydi, A.Adler bo‘lsa ijtimoiy hissiyot va ehtiroslarni inson mavjudligining asosiga qo’yadi, ya’ni individ - ibtidosidan boshlab ijtimoiy mavjudotdir, deydi. Inson tabiatiga nisbatan bunday yondashuv, albatta, ruhiyat tahlili uslubidan ko‘ra mahsuldorroq edi.Insonning ma’naviy dunyosi va xulqi omillariga ijtimoiy- iqtisodiy sharoitni belgilovchi ta’siri haqida gapirib, A.Adler o‘z diqqatini jamiyatning ijtimoiy-iqtisodiy tuzilishi bilan insonning 
399



yakka-shaxsiy borlig‘i o‘rtasidagi aloqasiga emas, balki insondagi iqtisodiy vaziyatga teskari tasavvurning tug‘ilishiga qaratadi. Bu masalalar bir-biri bilan chambarchas bog‘liq bo‘lsa ham A.Adler ularni alohida ajratadi. Uni begonalashgan ongning shakllanish tizimlari qiziqtirmaydi, balki shaxsning muayyan ijtimoiy- iqtisodiy vaziyatga bildirgan ruhiy ta’siri qiziqtiradi. Shuning uchun ham A.Adler shaxsning axloqiy sifatlarini, xarakteriga xos bo‘lgan kibr-havo, hasad, bo‘ysunuvchanlik, ziqnalik kabi qirralarni tahlil qilish bilan cheklanadi. Shunday qilib, A.Adler fikricha, ijtimoiylik tug’ma va vorisiy “ijtimoiy hissiyot”ni tan olish bilan cheklanadi. Insonning individual va ijtimoiy rivojida vorisiy o‘tadigan xususiyatlarning o‘zgarishi mumkinligi haqidagi masalani ham ko‘tarmaydi.A.Adler fikriga ko’ra, inson shaxsini, ichki ruhiy olamini tushunish - u mavjud bo’lgan tabiiy va ijtimoiy muhitni ochishni anglatadi. Shunday ma’noda inson, bir tomondan, zaif, himoyasiz, biologik mavjudot sifatida o’z “nomukammallik hissi” o’rnini “hukmronlikka intilish” bilan qoplaydi, boshqa tomondan, ijti- moiy mavjudot sifatida “umuminsoniy hissiyot”ga ega va butun insoniyat zotiga dahldor bo’lgan xilqatdir. Inson mavjudligining ana shu tomonlari o’rtasida uzilmas rishta mavjud, A.Adler fikriga ko’ra, shuni yechish zarur. “Individual psixologiya” ongsiz ravishda “hukmronlikka intilish” tabiatini ochish, insonlar o’rtasidagi ijtimoiy aloqalarni echish, umuminsoniy birdamlikni topish, insoniyat zotiga tegishli bo’lgan ijtimoiylik hissiyotiga asoslangan nuqtani axtarish bilan shug’ullanadi. Bu yerda asosiy mezonni “ijtimoiy hissiyot” (yoki “ijtimoiy intilish”) o’ynaydi. “Ijtimoiy hissiyot” insonlar va inson jamoalari o’rtasidagi aloqani, insonning umuminsoniy munosabatlar bilan aloqasini bildiradi. A.Adler fikricha, faqat “ijtimoiy hissiyot” yordamida ruhiy hayot hodisasini samarali o’rganish mumkin”.“Ijtimoiy hissiyot” A.Adler uchun zaruriy, lekin inson tabiati sinoatini yorituvchi yagona mezon emas, ya’ni undan kam bo’lmagan yana bir mezon - ongsiz holdagi “hukmronlikka intilish”dir. Xuddi shular “individual psixologiya”da inson mavjudligining umumiy, mohiyatiy omillarini tashkil qiladi.
400



Bu inson ruhiy rivojining ikki yo‘nalishini shartlaydi hamda hayotiy faoliyatini yo‘naltiradi, hayotiy jihatlarini shakllantiradi. Shaxsning ichki dunyosi insonning ijtimoiy-ruhiy xususiyatini, inson xulqi turtkilarini ochishda yordam beruvchi asosiy rolni o‘ynaydi.“Ijtimoiy manfaat” tushunchasi A.Adler talqinida odamlar- ning o‘zaro umuminsoniy yoki yakka-shaxsiy aloqalarini o‘z ichi- ga olish bilan birga, inson tomonidan hayotni umumiy bog‘lovchi munosabatlarni ham qamrab oladi. Bu shuni bildiradiki, har bir individ o‘zini boshqa inson ko‘zi bilan ko‘radi, hayotiy vaziyatlar- ni ijtimoiy qabul qilingan jihatlar orqali baholaydi. Bular in- sonlarning muayyan jamoada yashashi natijasida kelib chiqqan madaniy, axloqiy va ijtimoiy me’yorlardir. Huquqiy munosabat- lar, axloqiy va estetik baholar “ijtimoiy manfaat”ga asoslangan. Zero, hamma nazariy va amaliy “hayotiy muammolar ijtimoiy manfaatga ega bo‘ladi”. “Individual psixologiya” insonga ana shu qadriyatlarni anglash uchun va hayotiy vaziyatlarga ko‘nikish uchun yordam beradi.Shu o‘rinda A.Adler qarashlariga yaqin bo‘lgan buyuk muta- fakkir Abu Ali ibn Sinoning fikriga to’xtalsak. Uning qarashlarida insonning kamol topishida atrofdagilar ta’siri hamda tarbiya- ning roliga ahamiyat beriladi. Abu Ali ibn Sino axloqiy tarbiya muammolarini asosiy masala qilib qo‘yadi. “Shifo”, “Ishorat”, “Donishnoma” kabi asarlarida tarbiya masalalari chuqur falsafiy jihatdan yoritilgan. Allomaning “Hayy ibn Yakzon”, “Salomon va Ibsol”, “Tayr”, “Tib qonunlari”, “Tadbiri manzil” kabi asarlarida yoshlarning yuksak axloqiy tarbiyasining aniq va amaliy tomon- lari yoritiladi. “Hayy ibn Yakzon” nomli asarida Abu Ali ibn Sino ijobiy va salbiy xislatlarni kishining doimiy “yo‘ldoshi” sifatida olib qaraydi. Kishi tarbiya talab qilgan darajada eng yaxshi nar- salarni idrok qilishi va o‘ziga singdira borishi kerak. Kishidagi mayl va istak haqida Abu Ali ibn Sino qiziq fikrlar bildirgan. Mu- tafakkir uning uch ko‘rinishini bayon qiladi:1. Tabiiylik vositasi bilan paydo bo‘ladigan sevgi istagi (bunga jinsiy sevgi, orzu-havas qilish, yaxshi ovqat va kiyimga havas kabilar kiradi).
401



2. Qahr-g‘azab va boshqa kuchli ruhiy sevgilar vositasi bilan paydo bo‘ladigan istak (bunga tushunib yetmaslik, g‘am-hasrat, nafrat, ichiqoralik, ko‘rolmaslik, baxillik, rashk kabilar kiradi).3. Oqilona istak va mayl (bunga kamtarlik, chidamlilik, adolatlilik, donolik, oliyjanoblilik, chin insoniylik kabi kishidagi eng yaxshi fazilatlar kiradi).Kishidagi eng yaxshi, ijobiy sifatlar, avvalo, chidamlilik, donishmandlik va mardlikda ko‘rinadi, deydi Abu Ali ibn Sino. Mana bu uch ijobiy xislat birgalikda adolat va mo‘tadillikni yuzaga keltiradi. Agar kishida mana shu sifatlar bo‘lsa, u o‘z tabiatini qo‘lga olishi, yomon yo‘llarga berilmasligi, faqat yaxshi ishlar qilib, lazzatlanishi mumkin. Darvoqe, Abu Ali ibn Sino axloqning asosiy muammolariga va axloqiy tarbiya masalasiga oqilona yondashgan. Tarbiya, avvalo, kishilarda mehnatga va voqea-hodisalarga oqilona qarashni o‘rgatishi kerak. Chunki, kishidagi hamma yaxshi xususiyatlar va butun insoniyat baxti ana shu aql va donolik asosida yuzaga keladi, deb uqtiradi buyuk mutafakkir. Uning bu fikrlari g’oyat qimmatli va A.Adlerning qarashlari ularga hamohangdir.Shunday qilib, oxir-oqibat “ijtimoiy manfaat” va “hukm- ronlikka intilish”ning adlercha konsepsiyasi qanchalik ziddiyatli bo‘lishiga qaramay, bir o‘zanga yo‘naltirilgan. Zotan, “ijtimoiy manfaat” ongsiz “hukmronlikka intilish”ning to‘ppa-to‘g‘ri antitezisi bo‘lishi kerak, chunki u shaxsning biologik tayyor bo‘lmagan intilishlari bilan emas, dastavval, insonlarning aqlga monand ijtimoiy hayoti bilan bog‘liq. Biroq, A.Adler nazariyasida “ijtimoiy manfaat” ham, “hukmronlikka intilish” ham teng ma’noda inson to‘liqsizligi o‘rnini qoplovchi tizim vazifasini bajaradi. “Ijtimoiy manfaat, - deb ta’kidlaydi olim, - bu inson mavjudligining tabiiy ojizligini haqiqiy va zaruriy ravishda o‘rnini qoplovchi tizimdir”. Aynan “ijtimoiy manfaat” tufayli, A.Adler fikriga ko'ra, shaxsning ijtimoiy qabul qilgan muayyan hayotiy vaziyatga ko‘nikishi va moslashishi sodir bo‘ladi. Bular ijtimoiy va ruhiy darajalarda amalga oshadi. Demak, adlercha “hukmronlikka intilish” hamda “ijtimoiy manfaat” ta’limoti bir xil darajali tabiatga ega. Ikki omil ham to‘liqsizlik hissi va insonni 
402



ojizligi, himoyasizligi natijasida vujudga keladi. Ikkisi ham tabiiy va ijtimoiy dunyoga moslashish tizilmasining rivoji uchun turtki rolini o‘ynaydi.Darhaqiqat, A.Adler insonni ijtimoiy mavjudot sifatida talqin qilib, bir qadam oldinga ketdi. U ijtimoiy munosabatlar de- ganda nafaqat oilaviy munosabatlarni (xuddi Z.Freyd singari), ramziy-jamoaviy aloqalarni (K.Yung kabi) emas, balki qonuniy- huquqiy, axloqiy-xulqiy va xususiy-mulkiy, mehnat munosabatla- rini nazarda tutadi. Lekin bu ruhiyat tahlili harakatida to‘ntarish bo‘lmadi. Chunki bu munosabatlar insonning ongsiz intilishlari chegarasidan chiqib keta olmadi. Insonga xos bo‘lgan ijtimoiy hissiyot va manfaat o‘z negizida biologik tug‘ma xususiyatga ega bo‘ladi. Qisqacha xulosa shuki, “nomukammallikni yengishga in- tilish qanchalik tug‘ma bo‘lsa, ijtimoiylik hissiyoti ham shuncha- lik tug‘madir”.A.Adler o‘zining “individual psixologiya”sini Z.Freyd naza- riyasiga qarshi qo’yadi. Bu6 ayniqsa, inson ruhiy rivojini va shaxs- ning hayotiy faoliyatining sabab va maqsadini tahlil qilinayot- ganda yaqqol ko‘zga tashlanadi. Ruhiy hodisalarning qat’iy shartlanganligini tan olmagan holda, A.Adler, Z.Freydni tanqid qilib, K.Yungning ongsiz ruhiy jarayonlarni maqsadli yo‘nalgan- ligi haqidagi g‘oyasiga qo‘shiladi. Bundan tashqari, olimning nazariy ta’limotida maqsadli aloqalar sababiy munosabatlarga qat’iyan zid qilib qo‘yiladi. Shunday qilib, freydcha inson rivojini harakatga keltiruvchi kuchni ruhiyat tahlili chegarasidan butun- lay chiqib ketishiga olib keldi. Faylasuflar va ruhshunoslar ham- ma narsani qat’iy sabablarga ko‘ra shartlanganligini tan oladilar, buni A.Adler keng tarqalgan kamchilik, deb hisoblaydi. Uning fikriga ko’ra, ruhshunoslikda sababiylik va zaruriy bog’liqlik haqida gapirib bo‘lmaydi, chunki shaxsning ruhiy faoliyatining yo‘nalishini tushuntirishda tabiiylik va ta’sir etuvchilar asoslov- chi tamoyil bo‘lolmaydi. Inson xulqini, hayot faoliyati va unga ta’sirini tushuntirish uchun uning oxirgi maqsadi hamda inti- lishini bilish zarurdir. Zero, “insonning ruhiy hayoti, uning maq- sadi orqali shartlangan, uning xulqi to‘liqligicha maqsadga inti- lishida namoyon bo‘ladi”, deydi olim.
403



Vaholanki, A.Adlerning bunday qat’iy yondashuvda turishi sababiy omillarni butunlay tan olmasligidan dalolat bermaydi. Sababiylik shaxs xulqini tushuntirishda, uning faoliyatini ochib berishda ahamiyatga ega bo‘lmaydi. Lekin shaxs ijtimoiylashu- vi va rivoji tuzilmalarini aniqlashda sababiylik, muayyan rol o‘ynaydi. Olimning ta’kidiga ko‘ra, shaxs rivojining sababi “to‘liq- sizlik hissini” yengib o‘tishda namoyon bo‘ladi. Bu hol insonning tabiatan biologik nomukammalligi tufayli hosil bo‘ladi. Xususan, “o‘rnini qoplash” va “g‘ayri o‘rnini qoplash” tuzilmalari inson hayot faoliyatini harakatga chorlovchi sabab sifatida ko‘riladi. A.Adlerga ko‘ra, ana shu sababning mavjudligi inson harakatin- ing yo‘nalishini tushuntirmaydi, balki faqatgina inson faoliyatini imkoniy sababini ochadi. Bu sabab oxirgi maqsadga yetishgand- agina namoyon bo‘ladi. Oxirgi maqsad har qanday inson faoliya- tining mayog‘idir. Shunday qilib, shaxsning ichki ruhiy faoliya- tining mazmuni, shaxsning yashirin imkoniyatlarini o‘z-o‘zidan ochilishining sababi, oxirgi maqsadga erishish uchun intilishi zaruriy tarzda ruhiy tadqiqotlar chegarasidan chiqib ketadi va falsafa sohasiga daxldor bo‘ladi. Shuning uchun ham A.Adler ana shu muammolarni hal qilishda falsafiy nuqtayi nazardan yon- dashishga majbur bo‘lgan.Qayd qilganimizdek, maqsad masalasi qadimda ko‘pgina mutafakkirlarni qiziqtirgan, turli falsafiy maktablar o’rtasida bahs-munozaraga sabab bo‘lgan. Eng umumiy ma’noda, falsafa tarixida uning hal qilinishi ikki yo‘nalishda davom etadi: ilohiy ta’limot sifatida, bu “borliqning obyektiv maqsadi”, butun mavjudlikning maqsadga muvofiq ibtidosi asosida hamda “iroda erkinligi” inson mavjudligining o‘ziga xos xususiyati ekanligi haqidagi ta’limot negizida rivojlandi. A.Adler Arastu falsafasidan kelib chiquvchi an’anaviy falsafa tarafida bo'ldi. Unga ko'ra, har qanday narsa, uning oxirgi maqsadi bilan aniqlanuvchi ichki mohiyati, tashkiliy tuzilishi ochilgandagina tushuniladi.Ma’lum ma’noda oxirgi maqsadning adlercha talqini I.Kantning inson faoliyatining maqsadli yo‘nalganligi haqidagi mulohazalariga o‘xshab ketadi. Zero, I.Kant inson faoliyatining maqsadga muvofiqlik xususiyati haqidagi g'oyani ilgari suradi, 
404



ongli shakllangan maqsadga diqqatni qaratadi. A.Adler ongsiz maqsadli aloqalar haqida gapiradi. Olimning tasavvuriga ko‘ra, oxirgi maqsad shaxs “o‘rnini qoplash”ning ongsiz tuzilmalari aniqlanadi. Natijada, A.Adler kantcha qarashdan uzoqlashadi. Uni maqsad haqidagi nazariy-falsafiy pozitsiyasining asosiy jihatlari V.Dilteyning ilohiy (teologik) ta’limotiga mos keladi. I.Kantdan farqli ravishda V.Dilteyning fikriga ko’ra, maqsadli aloqalar ongda bo‘lishi shart emas, ular ongsiz ham bo‘lishi mumkin. Bir vaqtning o‘zida “ular - o‘ylab topilmagan, sarobiy mohiyatlardir. Ular - ruhiy reallikdir”. V.Dilteyning ongsiz maqsadli aloqalar haqidagi ta’limotini tahlil qilib, A.Adler shaxsni maqsad sari ichki intilishini, ruhiy hayotni maqsadga muvofiqligi haqidagi qoidani ilgari suradi. Garchi V.Diltey uchun ruhiy voqelik maqsadning o‘zi bo‘lsa, A.Adlerda maqsadga intilish asosiy omil rolini o‘ynaydi. Unga ko‘ra, maqsad - bu sarobiylikdir. Shu tufayli inson olamiy betartiblikda, mavjudlik dunyosida o‘z yo‘nalishini topadi. Sarobiylik - bu maxsus o‘ziga xos ruhiy tuzilmadir. U tabiiy va ijtimoiy borliq mohiyatini sarobli shaklini hosil qiladi va unda amaliy jihatdan o‘z o‘rnini topishga yordam beradi. Sa- robiylikning bunday talqin qilishni sarobiylik (fiksionalizm) ta’limotidan oladi. Bu G.Fayxinger qarashiga mansub bo‘lib, ta’limot olimning “Ya’ni falsafa” (1911) nomli asarida o‘z ifoda- sini topgan.Inson harakati turtkisini, hayotiy maqsadini A.Adler fikriga ko‘ra, “agar boshqacha” falsafasi yordamida tushunish mumkin. Ushbu falsafa orqali “yaqin orzu” andozasi tuziladi, inson hayoti davomida shu ro‘yoga intiladi va muayyan vaziyatda ana shu ro‘yo orqali harakat qiladi. Bu yerda ziddiyat yuzaga keladi, sarobiy oxirgi maqsadni bilish, ilohiy ro‘yo, taqdir (belgilanganlik) yordamida amalga oshadi va ongsiz ruhiy mohiyatlar maqomini oladi. Oxirgi maqsad, A.Adler fikriga ko’ra, voqe emas. Shuning uchun sababiy munosabatlar ochilganda ham u namoyon bo’lmaydi. “Lekin u yo’naltirilishga muhtoj bo’lgan qalbning ilohiy yo’li sifatida tushunilishi mumkin. Bu ilohiyot o’z-o’zidan vujudga keladi. U ruhiyatda shakllanadi. Uni shaxsning rejalari sifatida qabul qilish mumkin”.
405



Shunday qilib, A.Adler inson ichki tuzilmasiga xos bo‘lgan, uni boshqarib va yo‘naltirib turadigan qandaydir ilohiy kuch mav- judligini tan oladi. U ro‘yoviy ilohiyat ta’limotini ilgari suradi. Bu ta’limotga ko‘ra, har bir shaxs ongsiz ravishda “agar bunday bo’lganda” falsafiy qarashlarini qo’llaydi, xayolida o‘z hayotining ilohiy rejasini, ro‘yoni tuzadi. Bu uning xulqini, o‘ziga xos hayot tarzini boshqaradi, uning yordamida oxirgi maqsadga erishiladi. A.Adlerning fikricha, mazkur reja yoki loyiha inson qalbining ongsiz qatlamlaridan o‘rin oladi. Shuning uchun ham insonga ana shu dastlabki loyihani anglab yetishiga yordam berish zarur. Shunda u oxirgi maqsadga yetishda o‘z hayot falsafasiga erishadi, kamchiliklarini tuzatadi. “Individual psixologiya”ning asosiy vazifasi ham, A.Adlerga ko‘ra, ana shu ilohiy ijodkor kuchni oshkor qilishdan iborat.Demak, adlercha ilohiy sarobiy ta’limot obyektiv xususiyatga ega. Unga ko‘ra, oxirgi maqsadni ko‘zlagan insonning ruhiy hayoti, faoliyati faqat ichki rejaga asosan amalga oshadi. Bu ichki reja insonning yakka-shaxsiy yutug‘idir; uning ildizlari go‘daklik chog‘lariga borib taqaladi, chunki go‘dak o‘z xayolotida ilk ro‘- yolarni yaratadi. Ana shu go‘daklik ro‘yolarida A.Adler, bolaning “nomukammalligi”dan qutulishga bo‘lgan intilishlarini kuzatadi. “Nomukammallik” tashqi voqe dunyo bilan to‘qnashuvlar orqali sodir bo‘ladi, kelajakka “ko‘prik” quradi, bo‘lajak yo‘naltiruvchi harakatlarini aniqlaydi. Olimning fikricha, saroblar va ongsiz istaklar asosida asta-sekin go‘dakning ongsiz hayotiy rejasi shakllanadi. Keyinchalik u buyuk insonning hayotiy falsafasiga aylanadi. Shu o‘rinda, Z.Freyd ham insonning ichki ongsiz intilishlarini ochishda go‘daklik iztiroblari va xayolotiga murojaat qiladi. Lekin A.Adlerda, Z.Freyddan farqli ravishda, dastlabki go‘daklik ro‘yolariga murojaat qilish, ya’ni asoslovchi xususiyatga ega emas, balki vosita sifatida qo‘llaniladi, uning yordamida kelajakka intiladi, intuitiv ravishda inson oxirgi maqsadi umumiy chizgilarini sezishga harakat qiladi. Shu ma’nodagi “individual psixologiya” K.Yungning “tahliliy psixologiyasi”ga o‘xshab ketadi. Chunki ularning ikkisi ham kelajakka yo‘naltirilgan. Ta’kidlash kerakki, Z.Freydda ular o‘tmishga qaratilgan.
406



A.Adler inson hayoti ilohiy loyihasining mavjudligi haqidagi qoidasi keyinchalik ekzistensializm doirasida vujudga kelgan, inson borlig’ining yakka-shaxsiy, subyektiv rejasi haqidagi ta’limotga ozuqa bo‘ldi. Xususan, adlercha “hayotiy reja” tushunchasi ko‘p jihatdan J.P.Sartrning “asosiy loyiha” g‘oyasiga yaqin. U bu masalani o‘zining “Borliq va yo‘qliq” nomli asarida talqin qiladi. Risola muallifi bir necha bor A.Adlerning “individual psixologiya” g‘oyalariga murojaat qiladi. Bu tabiiy hodisadek tuyuladi, chunki freydizm K.Yasrers, M.Xaydegger va J.P.Sartrning ekzistensial falsafasining shakllanishiga katta ta’sir ko‘rsatgan. Jumladan, inson “to‘liqsizligi”, “ijtimoiy intilish” va nevrasteniya masalalarini hal etishda yagona nazariy pozitsiyani ilg‘ash va anglash mumkin.Hayotning ilohiy loyihasi, insonning shaxsiy falsafasi A.Adler fikriga ko’ra, oxirgi maqsadga erishish uchun intilishida, shaxsning mohiyatiy kuchlarining ochilishida namoyon bo‘ladi. Lekin inson faoliyatini aniqlab beruvchi ana shu maqsadning o‘zi nima? A.Adler mazkur masala bo‘yicha ko‘p vaqt bir qarorga kelolmaydi. Dastlab olim inson faoliyatining oxirgi maqsadi sifatida “hukmronlikka intilish”ni oladi. “Hukmronlikka intilish” shaxsning “to‘liqsizlik hissi”dagi “g‘ayri o‘rnini qoplash” rolini o‘ynaydi. Keyinchalik A.Adler “hukmronlikka intilish”ni “ustunlikka intilish” bilan almashtiradi. “Ustunlikka intilish”ni shaxsning ma’naviy-ruhiy rivoji, maorifi, ijtimoiy tan olinishi, mavqei, iqtisodiy yetakchiligi, qudratliligi kabi ijtimoiy jihatlar bilan bog‘laydi. A.Adlerning asarlarida insonning so‘nggi maqsadi “shaxs kamoli”ga etish uchun intilishdan iborat ekanligi haqidagi fikrlar ham uchraydi.O‘zining so‘nggi asarlarida A.Adler insonning oxirgi maq- sadini tushunishda yangi fikrni ilgari suradi: “ustunlikka in- tilish” orqali “hukmronlikka intilish”dan va, nihoyat, umumiy g‘oyaga keladi, bu “komillikka intilish” bo‘ladi. “Yetuklikka in- tilish” shaxsning yakunini, yaxlitligini, umumiyligini bildiradi. “Yetuklikka intilish” inson hayotining mohiyatiy qismini tashkil qiladi. U inson ruhiy rivojidagi sodir bo‘layotgan ichki jarayonlar haqida, ilg‘or tadrijiy o‘zgarishlar haqida guvohlik beradi. Shu 
407



ma’nodagi intilish, A.Adler ta’kidiga ko‘ra, tug‘ma xususiyatga ega. Bu intilish - ichki mohiyat, ya’ni o'z-o'zini namoyon qilishidir, shaxs rivojining eng yuqori cho‘qqisi bo‘lgan “o‘zlikka” intilishdir. Bunday g‘oyalar yungcha “individuatsiya” va “o‘zlik” kabi ta’limotida ham uchraydi. Biroq, K.Yungdan farqli ravishda (unda “o‘zlik” xudoning timsolidir - G.R.), A.Adlerning “o‘zligi” diniy jihatdan xoli bo‘ladi.A.Adlerning ta’kidiga ko‘ra, “komillikka intilish” ichki hara- katni bildiradi. Bu harakat shaxsning ijtimoiylashuv jarayonida yakuniylikka va yaxlitlikka olib keladi. Agar “hukmronlikka in- tilish” asosida nitsshecha kuchli inson tug‘ilsa, yungcha “indi- viduatsiya” jarayonida insonni xudo bilan qo‘shilishi sodir bo‘lsa (ya’ni xudo insonga aylanadi va aksincha, inson - xudoga), ad- lercha “komillikka intilish”da inson xudo ham bo‘lmaydi, kuch- li shaxs ham bo‘lmaydi. U yakunlangan insonga aylanadi, I.Kant iborasi bilan aytganda, “o‘z-o‘zi uchun oxirgi maqsad”ga erishadi. A.Adler tomonidan “komillikka intilish” “psixologik arxetip” sifa- tida xarakterlanadi, usiz “hayot har qanday mazmunni yo‘qota- di”, bu intilish “individ, butun insoniyatning hayotiy muammola- rini yechadi va tadrijiy o‘zgarishlarini ko‘rsatadi”.Insonning oxirgi maqsadini adlercha tushunish Z.Freydning yakka-shaxsiy lazzatlarining inson ma’naviy rivojidagi yetakchi roli haqidagi qarashlariga zid keladi. Insondagi tug‘ma “komil- likka intilish” mavjudligini tan oluvchi nazariyotchilar fikrini tanqid qilib, insonni yuksaltiruvchi bunday intilishlar haqiqat- dan ham mavjud bo‘lsa, yaxshi bo‘lar edi, deydi Z.Freyd. “Lekin men shaxsan bunday ichki intilishning borligiga ishonmayman va bu yoqimli sarobni ayamayman”. Lekin A.Adler va Z.Freyd ta’limotlarining zidligiga qaramasdan, ajoyib dalil ko‘zga tash- lanadi: A.Adler tomonidan “komillikka intilish” haqidagi g‘oya XX asrning 20-30-yillari boshlarida aytilgan, Z.Freyd ham aynan shu davrda mazkur masala bo‘yicha o‘z qarashlarini qayta ko‘rib chiqadi. Olim “Bir sarob kelajagi” nomli asarida shunday yoza- di: “bu dunyodagi hayot yuqori maqsadga xizmat qiladi, lekin bu maqsadni yechish oson emas, har qanday ehtimolga qarshi, u insonning mukammallikka intilishiga borib taqaladi”. Shun- 
408



day qilib, mazkur masalada “individual psixologiya” va ruhiyat tahlili o‘rtasidagi farq muayyan darajada uyg‘unlashadi. Vaho- lanki, A.Adlerning “individual psixologiya”sining vazifasi ruhiyat tahlilidan keskin farq qiladi. Z.Freyd inson ruhiyatidagi ongsiz va ongli ziddiyatlarning mavjudligiga o‘z diqqatini qaratadi. A.Adler esa insonning oxirgi maqsadiga hamma e’tiborini beradi; Z.Freyd “Men” va “U” o‘rtasidagi nizoli vaziyatlarni sharhlashga intiladi, A.Adler insonning “o‘zlikka” intilishida hayotiy yakka-shaxsiy loyiha bilan ijtimoiy cheklovlar o‘rtasidagi ziddiyatga diqqatini qaratadi. Umuman olganda, bu ikki ta’limotda jamiyat va shaxs, inson va madaniyat o‘rtasidagi uzulishga e’tibor beriladi. Yago- na farq shundaki, A.Adler nazariyasida ijtimoiy dunyo bevosita inson borlig‘iga singdirilgan, Z.Freydning ruhiyat tahlili nazari- yasida esa u “Yuqori-Men”ning ma’naviy dunyosi orqali bilvosi- ta insonning ruhiy hayotiga ta’sir qiladi. Lekin bundan shaxs va jamiyat o‘rtasidagi o‘zaro munosabatlarning umumiy manzarasi deyarli o‘zgarmaydi. Zotan, yungcha “tahliliy psixologiya” bilan freydcha ruhiyat tahlili o‘rtasida qisman farqlar bo‘lgani kabi, A.Adler bilan Z.Freyd qarashlari o‘rtasida ham qarama-qarshilik uchraydi. Shunisi qiziqki, Z.Freyd adlercha va yungcha ta’limot- larga baho berib, ruhiyat tahliliga A.Adlerning qarashlari yaqin- roq ekanligini ta’kidlaydi. “Mutlaq yolg'on, - deb yozadi olim, - lekin tuzilishi jihatdan izchillikka ega. Shunday bo'lsa ham in- tilish haqidagi ta’limotga asoslangan”.Shu bilan birga, “individual psixologiya”da ijobiy jihat mavjud, bu uni freydcha ta’limotdan to‘g‘ri ma’noda ajratib turadi. Bu - inson hayotining faollik tamoyilini ta’kidlashdir. Shu o‘rinda, diqqatni nafaqat faollikka, balki insonning o‘z- o‘zini faollashtirishga qaratishdan iborat bo‘lishi kerak. A.Adler asablarni davolash amaliyoti va nazariy tadqiqotlarida shu tamoyilga amal qiladi. Olim davolash usullarida mijozni o‘z kasalligini yo‘qotishdagi faol o‘zining ishtirokiga asoslanadi. Shifokor bemorning ichki hayotiy yo‘lini intuitiv holda ochib berishi mumkin, lekin butunlay sog‘ayish bemorning o‘zining qo‘lida bo‘ladi, shu orqali o‘z xulqini o‘zgartirib boradi. Ham nazariy, ham amaliy jihatdan A.Adler insonni o‘z hayotining 
409



falsafiy-tarixiy ijodkori sifatida ko’radi, u o‘z ichki kuchlarini rivojlantiruvchi, shaxs sifatida kamol topuvchi o‘ziga xoslik orqali namoyon bo’ladi. Har bir shaxs olim uchun - inson borlig’ining betakrorligidir, “o‘zligi”ning ijodkor yaratuvchisidir: “inson, shunday qilib, ham musavvir, ham suratdir. U - o‘z shaxsiy hayotini musavviridir, lekin rassom sifatida u ishchi ham emas, xato qiluvchi ham emas, shaxs ham emas, u to‘liq holda aql va tanani tushunmaydi ham; u ojiz, xatolarga moyil, noqis insoniy mavjudotdir”. Lekin shu ojizlik ma’lum ma’noda uning qudratiga aylanadi: A.Adlerning to‘liq ta’kidiga ko‘ra, inson noqisligini to‘liq anglashi “komillikka intilishi” orqali uning o‘rni qoplanadi. Bu insoniy mavjudlikning oxirgi maqsadi - “o‘zlikka” olib keladi, har bir shaxs o‘zini o‘zi yaratadi.Bunday qarashlar inson madaniyati ta’limotini bir muncha to‘ldirsa ham, ammo inson, uning kamoloti muammosi hamisha (ko‘p hollarda ) ochiq qolaveradi. Alfred A.Adlerning bu boradagi qarashlari ummondan bir tomchi, ya’ni kishilik jamiyati masalalari hamisha, har doim olimlarimiz tomonidan o‘rganiladigan soha bo‘lib kelaveradi.Neofreydizmning yana bir vakili K.G.K.Yung (1875-1961) Z.Freyd ta’limotini boshqacha yo‘nalishda rivojlantirdi. K.Yung o‘zining “Psixologik tiplar” nomli asarida inson ongi va ongsizlikka mansub bo‘lgan masalalarni falsafa tarixi, she’riyat, diniy, madaniy yodgorliklar yordamida ko‘rib chiqdi, ularni yangicha talqin qilishga harakat qildi. Bu asar K.Yungning nihoyatda chuqur qomusiy bilimga egaligini namoyon qildi. Uning ruhiyat tahlili falsafiy mulohazalar va falsafiy dunyoqarash darajasiga ko‘tarilganligini yaqqol ko‘rsatdi.Falsafa tarixidagi ilk bor sxolastik oqimlarni tahlil qilib, ikki xristian ilohiyotchisi psixologik holatini ochib berdi. Birinchi tip bu o‘rta asr xristian dinining mashhur apologetlaridan biri - Tertulliandir. Ikkinchi tip - o‘sha davrning yana bir mashhur vakili Eriugendir. K.Yungning ta’kidicha, Tertullian o‘zining nihoyatda yuqori darajada rivojlangan intellektual bilimidan voz kechib, uni ichki ilohiy hissiyotga almashtirdi. Eriugen esa, o‘z 
410



intellektual bilimidan voz kechmadi, lekin o‘zining jinsiy a’zosini olib tashlab, hirsiy hissiyotdan butunlay voz kechdi.K.Yung bu ikki ruhiy holatni yagona libidoning har xil shakllaridir, ularni bir-biriga qarama-qarshi qo‘yish noto‘g‘ri deb hisoblaydi. K.Yungning bu fikri libidoni tushunishda Z.Freydga nisbatan kengroq va chuqurroq qarashga ega bo‘lganligini ko‘rsatadi. Z.Freydning ta’limotida “Oliy Men” ota-onaga bo‘lgan munosabat bilan aynanlashtirilgan. K.Yung esa libidoni faqat hirs bilan cheklamasdan, ruhiy energiya sifatida oladi. Ruhiy energiyani koinot miqyosidagi energiya deb hisoblaydi. Butun koinotni qamrab oluvchi bu energiya hayotiy jo‘shqinlik, tiriklik jarayonidir. Bu fikrlarni asoslash uchun K.Yung qadimgi Hind falsafasiga, Veda va Bxagavat Gitalarga murojaat qildi. K.Yung butun olamni birlashtiruvchi timsol, ramz, belgi sifatida Braxmanni oldi. Hayotiy kuch, jo‘shqinlikni Braxmandagi ruhiy energiya tashkil etadi. Bu energiyadan butun borliq - yulduzlar, sayyoralar, o‘simliklar, hayvonot va insonlar yaratilgandir. Agar tabiatda bu energiya ongsiz bo‘lsa, inson ongida bu energiya o‘z-o‘zini anglash darajasigacha ko‘tariladi. Lekin bu darajaga hamma ham yetisha olmaydi. Buning uchun K.Yung fikricha, inson o‘zining ichki olamiga kira olishi kerakdir. Bunday kirish uchun inson o‘zining yashirinib yotgan hissiyotlarini boshqara olishi lozim. Inson o‘zining “Men” idan voz kechishi lozim. Faqat shu tariqadagina o‘zining chegaralangan tafakkuri zanjirlarini parchalab, o‘z ongini ilohiy ong bilan, Braxman ongi bilan birlashtira oladi. Buning natijasida inson ongi cheksiz kengayadi. Butun borliqqa ongi bilan qo‘shiladi. Bizga ongsiz bo‘lib tuyulgan borliqda qalb ko‘zi uchun Braxmanning oltinsimon nur-quyoshi ko‘rinadi. “Braxman - bu Prana ham, - deb yozadi K.Yung, - ya’ni hayot nafasi va koinotning hayot tamoyili; xuddi shunday Braxman, bu - “Vayn” - ya’ni shamoldir. Insonda ham, Quyoshda ham bu Braxman yagonadir”. “Haqiqiy Braxmanning qiyofasi oltinsimon nur-quyosh bilan qoplangan. Oh, Pushan, Savitri, Quyosh, bizga haqiqatni namoyon qil!”.K.Yungning fikricha, inson kuchi ham Braxmandan kelib chiqadi. Harakatchan ijodiy libido kuchini Braxmanning cheksiz 
411



va son-sanoqsiz shakllari tashkil etadi. Koinotdagi va insonda- gi hayotiy kuch, K.Yung fikricha, energiyadir. Bu kuchda quyi va yuqori, issiq va sovuq kabi ziddiyatlar bo‘lganidek, libidoda ham ziddiyatlar mavjud. Libidodagi ziddiyatlarni tahlil qilib, K.Yung bu hol Braxmanda ham mavjudligini ko‘rsatadi. Borliqning asoschisi bo‘lgan Dunyoviy Ong o‘zining ikki qarama-qarshi boshlang’ichga ajratadi, bular manas - aql va “vac” - so’zdir. Z.Freyd o‘zining “Men va u” asarida ham aql va so‘z o‘rtasidagi ziddiyatni ochib berdi. Aql ongning eng yuzadagi o‘z-o‘zini ang- lovchi qatlami bo‘lsa, so‘z esa aqlni ongsizlik bilan bog‘lovchi vositadir. So‘z orqali ongsiz shakl ongli shaklga aylanadi. Bu ja- rayonni Z.Freyd inson ruhiyati misolida ko‘rsatgan bo‘lsa, K.Yung aynan shu jarayonni butun borliq, koinot miqyosida tatbiq etadi. Shunday qilib, K.Yung Z.Freyd fikrlarini umumlashtirib, koinot miqyosida talqin qiladi. Insonning ichki olami butun jahonni o‘ziga qamrab olishini hamda jahondagi barcha jarayonlar in- sonning ichki olamida ham davom etishini ko‘rsata oldi. K.Yung libido tushunchasini A.Bergsonning hayotiy jo‘shqinlik, davom- iylik tushunchasi bilan hamohang, hamnafas ekanligini isbotlab berdi.Libido jismoniy kuch sifatida xilma-xil shakllarda namoyon bo‘ladi. Bu shakllar afsonalarda obrazlar orqali ifoda etiladi. Bu obrazlar bir-biriga bog‘lanib ketib, yagona hayotiy oqimni tashkil etadi. Anri Bergson ham o‘z falsafasida o’xshash fikrlarni keltirib, bu oqimni “hayotiy jo‘shqinlik”, deb atagan edi. K.Yungning fikricha, ana shu hayotiy jo’shqinlikka ijodkorlik kuchi xosdir. Libido inson taqdirini ham aniqlaydi. K.Yungning ta’kidicha, dunyoviy tartib libido tushunchasi bilan aniqlanadi. Bu dunyoviy tartib koinotdagi yulduzlar va sayyoralarni boshqaradi va bu yuqori energiyadan quyi darajadagi energiya holatiga o‘tish jarayonidir. Shunday qilib, K.Yung fikricha, libido ruhiy energiya orqali ifoda etiladi va olamdagi umumiy tartib yo‘nalishini bildiradi. Bu tartib yunonlarda “nous, logos”, xitoylarda “dao” tushunchasi orqali berilgan.K.Yung libidoni axloqiy qonun, deb ham ataydi. Inson o‘z tabiatiga monand yashar ekan, u o‘zining ichki axloqiga binoan 
412



yashaydi. Insonning tabiati hech qachon axloqiy inkor etmagan, aksincha, u bilan mutanosiblikda kun kechirgan. Libido tushunchasi insonning ichki axloq qonuniyatlariga zid kelmaydi. K.Yung fikricha, “yuksak hayotiy yutuqlarga insonning xudbinligi orqali erishilmagan, zotan xudbinlik hech qachon hayotning yuqori pog‘onasiga olib chiqmaydi”. Xuddi shunday yakka insonning o‘z-o‘zini rivojlantirishi ham uni hayotning yuqori pog‘onasiga ko‘tara olmaydi. Bunga sabab insondagi ijtimoiy xususiyat kuchliligidadir. Demak, hayotiy yuksaklikka erishish libido qonuniyatlari orqali yuz beradi. Jumladan, K.Yung o‘z xulosalarini qadimgi Xitoy falsafasidagi “dao” haqidagi manbalar bilan va qadimgi Hindistondagi ilohiy kitoblardan keltirilgan ilovalar bilan asoslaydi. Umuman olganda, uning psixologik holatlarga bag‘ishlangan tadqiqoti butun jahon falsafasini ruhiy jihatdan bog‘lash mumkinligini isbotlab berishga qaratilgan. Nafaqat falsafaning, balki insonning ruhiy olami hamda butun borliqning ruhiy olami yagonaligini ham yaqqol namoyon etdiE.Frommning muhabbat haqidagi qarashlari. Erix E.Fromm psixoanaliz ta’limotini rivojlantirishda ustozining faqat biologik va hirsiy uslubini olmay, balki ijtimoiy dalillarga asoslanishga ham harakat qildi. E.Fromm ta’limotida dinning kelib chiqishi sabablari Z.Freyd fikridan o’zgacha, ko’proq inson ongida yot- gan tabiiy ofatlar oldidagi qo‘rquv va xudoga nisbatan bo‘lgan muhabbat va hayiqish tuyg‘ulariga asoslandi. Bu g‘oyalar E. Frommning “Iso aqidasi” nomli asarida aks etgan. Bu asarda, jumladan, E.Fromm xristian dini kelib chiqishining ijtimoiy sa- bablarini ochishga harakat qilgan. Xudo, olim fikricha, hokimi- yatning manfaatlarini himoya qiladi, ikkinchi tomondan, ezilgan xalqning tarafida bo’lgan ilohiy kuch sifatida tasvirlanadi. Hukm- ronlar va xalq o‘rtasidagi ziddiyatlarni kelishtirish vazifasini olganligi uchun ilk xristianlik g’oyasini taqdirlash shunday hal bo’ldi. Isoga sig’inishning sabablaridan biri, deydi E.Fromm, in­son qiyofasida ezilgan xalqning taskin topishidir. Shuningdek, E. Fromm “Inson joni” degan asarida inson ruhiyatidagi mehr-mu- habbat tuyg’usiga katta e’tibor berdi. U muhabbatni bir necha tupga ajratadi: 1) Ota-onaning farzandiga bo’lgan mehri. Bu 
413



his-tuyg‘u manfaatdorlikdan xoli bo‘lib, beg‘arazdir. 2) Erkak va ayolning bir-biriga bo‘lgan mehri. E.Fromm bu mehrni o‘tkinchi deb hisoblaydi. Bunda hirsiy intilishlar katta ahamiyatga ega. 3) Xudoga bo‘lgan muhabbat. Bu muhabbatni dindorlarga xos, deb hisoblaydi. Uni onalik mehriga o‘xshatadi.E.Fromm ota mehridan ona mehrini ajratadi. Ota o‘z farzandlariga bir xilda munosabatda bo‘lmaydi. U ko‘pincha o‘ziga o‘xshashroq itoatkor farzandiga muhabbatini beradi. Ona mehrini esa Quyosh nuriga o‘xshatadi. U barcha farzandlariga barobardir. Quyosh Yer-u zaminni qanday isitsa, hayot ato etsa, ona ham barcha bolalaridan bir xilda iliq onalik mehrini ayamaydi. Ota mehri oydek ravshan, lekin sovuq bo‘lsa, ona mehri Quyoshdek issiq va hayotbaxshdir. Onalik mehriga yana beg‘arazlik xosdir, deydi E.Fromm. U ona farzandlarini qaysi biri ko‘proq moddiy foyda keltirgani uchun emas, balki har bir bolasining barcha kamchiliklari bilan yaxshi ko‘radi.E.Frommning fikri bo’yicha, XX asr jamiyatida insonning begonalashishi masalasi asosiy masalaga aylanib qoldi. Buning asosiy sabablaridan biri, olimning fikricha, insonlar o‘rtasidagi mehrning yo‘qolishi va uning o‘rnini moddiy manfaat egallashidadir. Bunday jamiyatda inson o‘z -qimmatini yo‘qotib, qandaydir napsaga, mulkka aylanib qoladi. Masalan, oilada mulk munosabatlari yaqqol ko’rinadi. E.Frommning fikricha, ibtidoiy davrdan boshlab erkaklar ayollarga nisbatan mulkchilik munosabatida bo‘lishgan. Natijada, ayolning his-tuyg‘ulari, epkinligi poymol bo‘lgan. Hozirgi jamiyatga kelib, bunday munosabat faqat ayollarga emas, balki barcha odamlarga ham mulk sifatida qarash, ularning qadr-qimmatini faqat oilada yoki xizmatda keltiradigan foydasi orqali belgilash odat tusiga kirib qolgan. Natijada, deydi E.Fromm, insonning ichki olamidagi his-tuyg‘ulari umuman e’tiborga olinmay qo‘yildi. Altruistik munosabat o‘pnini egoizm egallamoqda. Lekin egoizm, deydi E.Fromm, inson tabiatidagi tuban hirsiy his-tuyg‘ularni qanoatlantiradi. Natijada, egoizm tushkunlik holatiga va hayotga bo‘lgan qiziqishning yo‘qolishiga olib keladi. Hayotga qiziqish, undan hayratish hissi yo‘qolar ekan, insonning ongi ostida o‘limga intilish (tanatos kuchi) zo‘rayadi. Natijada, hozirgi 
414



rivojlangan jamiyatimizda o‘zini o‘ldirish hollari ko‘paymoqda. Bunday salbiy ruhiy kuchlarni E.Fromm neofiliya, deb ataydi. O’limga, o’lik shakllarga qiziqqan shaxslarni esa neofil, deb ataydi. Bunday holatdan chiqish yo’li, E.Frommning fikricha, jamiyatdagi insonlarning bir-biriga bo‘lgan mehr-oqibatning yuksalishi - altruizm hissiyotining kuchayib borishdadir.Altruist odam doim optimist bo‘ladi. U hayotga qiziquvchan, xushfe’l, hayratlanish qobiliyatini yo‘qotmagan shaxsdir. Bunday odamlarning ichki ruhiy holati faqat ijobiy bo‘lib, har qanday qiyinchiliklarga dosh berishga qodirdir. Jamiyatning inqiroz holatlarida bunday shaxslar odamlarga dalda berib, ruhiy ko‘tarinkilik holatini jamiyatda ko‘paytiradilar. Bunday shaxslarni E.Fromm jamiyat taraqqiyotini harakatlantiruvchi kuchi, deydi.E.Fromm va Z.Freyd ta’limotlarini solishtirar ekanmiz, freydizmni qanchalar o‘zgarganini ko‘rishimiz mumkin. Z.Freyd ta’limotida inson ruhiyatidagi asosiy kuch - bu buzg‘unchilikka intilish kuchidir. Bu kuchning asosi “libido”, ya’ni ong ostida yashiringan, jamiyat tomonidan taqiqlangan, insestual (qon aralashishi) his-tuyg‘ularidir. Z.Freyd insonning hirsiy, jinsiy tomoniga, xislatlariga ko‘proq e’tibor berib, ularni inson tabiatida asosiy kuch, deb hisoblaydi. Uning shogirdi E.Fromm esa, bunday qarashni tanqid qilib, inson ruhiy olamida jinsiy aloqalar bilan bir qatorda, ezgu his-tuyg‘ularning ahamiyati nihoyatda katta, deb hisoblaydi. U inson tabiatidagi beg‘araz mehr-tuyg‘uni hayotga intilish bilan bog‘laydi. Buni nafaqat madaniyat tomonidan berilgan, balki insonning botinida mavjud bo‘lgan eng kuchli tuyg‘u, degan xulosaga keladi.
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar:1. Psixoanalizda ong, ongosti masalalarini qo'yilishi?2. Insondagi ongsizlik muammosi?3. Inson - arxetip va o'ziga xos mavjudot?4. Neofreydizmning falsafiy mazmuni nimada?5. Erix Frommning ijtimoiy-tarixiy ta’limotining mohiyati nimada?6. Neofreydizm ta’limotining keyingi falsafiy fikr taraqqiyotiga ta’- siri qanday?

415



15-mavzu. Inson haqidagi diniy ta’limotlar

Reja:1. Insonning diniy talqini.2. Neotomistik antropologiya.3. Inson haqidagi protestant ta’limot.4. E’tiqod va bilim munosabati.5. Inson haqidagi diniy ta’limotlarning hozirgi ahamiyati va taqdiri.
Tayanch iboralar: neotomizm, insonning diniy talqini, 

neotomistik antropologiya, inson haqidagi protestant ta’limot, 
kreotsonizm.Neotomizm - katolitsizmdagi eng nufuzli falsafiy maktab. O’rta asr faylasufi va teologi Foma Akvinskiyning e’tiqod va aql uyg‘unligi mavjudligi haqidagi g‘oyasiga asoslanadi. Diniy dun- yoqarashni fan yutuqlaridan foydalanib mustahkamlash maqsa- dida, cherkov tomizmni qo‘llab-quvvatlaydi va 1879-yilda Rim papasi Lev III uni katolik dini asoslarini talqin qiluvchi yagona falsafiy oqim sifatida e’tirof etadi. Natijada, neotomizm butun dunyoda rasmiy katolik falsafiy yo'nalish sifatida keng yoyiladi.E.Jilson, J.Mariten kabi fransuz faylasuflari neotomizmning yirik vakillari hisoblanadi. Neotomizmning mazmuni tomizm falsafasini zamonaviy fan yutuqlari, ijtimoiy va ma’naviy hayotga tatbiq etishdan iborat. Neotomizmning asosiy g‘oyasi aql va e’tiqod, fan va dinning uyg‘unligini e’tirof etishdir.Neotomizm vakillarining fikricha, haqiqiy falsafa ratsiona- lizm va irratsionalizmdan voz kechib, olamni anglashning turli usul va uslublari sintezidan iborat bo‘lishi lozim. Ammo haqiqat manbai xudoga e’tiqod bo‘lib, u aqldan yuqoridir. Neotomizm ta’limotida nafaqat xudo, balki alohida shaxs ham ulug‘lanadi. Shu sababli zamonaviy tomizm antropologik yo‘nalishdagi fal- safiy qarashlarni o'zida mujassamlashtirgan.

416



Neotomizm vakili bo’lgan J.Mariten fikricha, shaxs tabiatda oliyjanob va mukammalroqdir. Neotomizm ta’limotiga ko‘ra, shaxs passiv mavjudot bo‘lmasdan, aksincha faoldir. U erkin bo‘lib dunyoga keladi, harakat qilib o‘zini rivojlantiradi. Shaxs roliga neotomizm falsafasi katta e’tibor bergani sababli, inson mavjudligining “ekzistensiya”si mazkur falsafaning asosiy kategoriyasi hisoblanadi.Neotomizm ta’limoti bo‘yicha, xudo insonni yaratilishida birinchi turktki, sababchidir, xolos. Xudo insonning dastlabki “loyiha”sini yaratgan va o‘zi yaratgan bu “loyiha”ga faollik, erkin harakat, o‘z-o‘zini rivojlantirish impulsini ato etgan. Shu sababli inson o‘z imkoniyatlaridan mustaqil foydalanib, o‘zini bunyod etadi, rivojlantirib, boy ma’naviyatli shaxs bo‘lish asnosida xudo tomonidan bunyod etilgan “kosmos”ga monand “mikrokosmos”ni yaratib, ilohiy yaratuvchanlik faoliyatini nihoyasiga yetkazadi.Neotomizm jamiyatda mulkiy tabaqalanish, nikoh, oila, maorif, madaniyatga oid muammolarni o‘rganuvchi ijtimoiy ilohiyotchilikka ham katta e’tibor beradi. Xristianlik tomonidan “buyuk ijtimoiy umid” sifatida talqin etiladigan siyosiy ilohiyotchilik ham neotomizmning muhim sohasi hisoblanadi. Neotomizmning “inqilob teologiyasi”, “ozodlik teologiyasi” va “taraqqiyot teologiyasi”ga oid talqinlari mavjud.Neotomistlar ruhiy, ilohiy birinchi ibtido deb tushuniladigan “sof borliq”ni oliy reallik deb biladilar. Moddiy olam ikkilamchi va xosila, deb e’lon qilinadi. Diniy aqidalarning ratsional isboti uchun neotomistlar soxtalashtirilgan aristotelcha shakl va materiya, potensiya va akt (imkoniyat va voqelik), mavjudlik va mohiyat kategoriyalaridan foydalanadilar.Neotomistik nazariyalarining natijasi xudoni borliqning bosh sababchisi va barcha falsafiy kategoriyalarning bosh asosi, deb e’tirof qilishdir. Hozirgi zamon tabiiy-ilmiy nazariyalarni diniy talqin qilish neotomizmda katta o‘rin tutadi. Umuman, neotomizm falsafasi juda serqirra tizimdir. U metafizikadan iborat bo‘lib, ontologiya, gnoseologiya va naturfalsafa uning asosiy qismlaridir.
417



O‘z muammosi va atamalari jihatidan neotomistik metafizika o‘rta asr tomizmidan ancha farq qiladi. Unda Foma Akvinskiy ta’limotining asosiy elementlari (din va aqlning uyg‘unlashish tamoyili va boshqalar) XVIII-XIX asrlardagi falsafiy tizimlar- ning (I.Kant, Shelling, Gegel va boshqalar) ayrim qoidalari bilan eklektik tarzda birlashtirilgan. Neotomizmning nuqtayi nazari- cha, tarixiy jarayon har bir individning xatti-harakatini oldin- dan belgilab qo‘yadigan g‘ayri tabiiy transsendent kuchlarga bog‘liq.1889-yilda Oliy falsafa instituti tashkil etildi (Luven, Bel- giya). Bu institut hozir ham axolining ko‘pchiligi katolik diniga e’tiqod qiluvchi mamlakatlarda (Fransiya, Italiya, Germaniya, AQSH, Lotin Amerikasi) keng tarqalgan neotomizmning marka- zidir. J.Mariten, E.Jilson (Fransiya), de Reymeker (Belgiya), Lots, de Friz (Germaniya), Vetter (Avstriya), Boxenskiy va boshqalar neotomizm vakillaridirlar.Jak Mariten - fransuz katolik faylasufi, neotomizning taniq- li namoyandasi. 1945-1948-yillarda Vatikanda fransuz elchisi bo‘lgan. So‘nggi yillarda Prinston universitetida (AQSH) o‘qituv- chi bo‘lib ishlagan. Asoiy asarlari: “San’at va sholastika” (1920), “Antimodern” (1922).Dastlab J.Maritenning qarashlari Anri Bergson falsafasiga va vitalizm g‘oyalariga yaqin edi. 1906-yildan J.Mariten uzil-kesil ravishda katolik falsafasi pozitsiyalariga o’tadi. Uning fikricha, fan, metafizika va mistika - mustaqil, bir-birini to’ldiruvchi bilim shakllaridir. J.Maritenning ko‘p asarlarida psixologiya, sotsiologiya, estetika, axloq va pedagogika muammolari ortodoksal tomizm nuqtayi nazaridan yoritiladi.Teyyar de Sharden (1881-1955) - iezuitlar (yazitlar) ordeni a’zosi; u taraqqiyot bilan barobar yurishga intiluvchi, zamonaviy an’analar ruhida kurashchan katolik tashkilotning a’zosi bo‘lib, nafaqat diniy, balki tabiiy-ilmiy ma’lumotga ega bo‘lgan. Paleon- tolog olim, sinantrop qatnashchisi sifatida Teyyar butun jahon- ga mashhur bo’lib ketgan. Ammo Teyyarning falsafiy g’oyalari haqida uning o‘limiga qadar juda kam ma’lumot bo‘lgan. Faqat transformizmning (antimaterialistik variantda) himoyasiga atal- 
418



gan, chegaralangan va tor doiradagi muxlislar soniga ega bo‘lgan maxsus ilmiy jurnallarda chop etilgan, va hali chiqmagan asar- larining rotatorda ko‘paytirilgan ba’zi qismlari, va nihoyat Le Rua o‘z ma’ruzalarida bu asarlarni snoska qilib keltirganligini aytmasak, Teyyar falsafiy dunyoqarashi haqida yetarlicha tasav- vur beradigan ishining o‘zi yo‘q edi. Har holda, uning qarash- lari orden boshqaruviga va hatto katolik cherkov boshqaruviga yoqmaganligi va falsafiy masalalar bo’yicha og’zaki yoki yozma ravishda chiqishga man etilganligini uchun ham e’tiborga loyiq hisoblanadi. Teyyar ko‘p yillar davomida yuqoridagilarga “xush kelmay qolganligi” sababli Fransiya tashqarisida yashashga maj- bur bo‘lgan.Teyyarning o‘ziga xos dunyoqarashi shakllanishida Bergson qarashlari katta ta’sir o‘tkazgan. Teyyar uni tomizmdan ustun qo‘ygan, vaholanki, bu falsafa orden yazitlari uchun majburiy hisoblangan. 20-yillarda rivojlanib borgan Le Rua bilan yaqin aloqalar bergsonchilikni chuqurlashtirishga yordam bergan; Teyyarning o‘zi bu borada: “Bergsonni, “qandaydir muqaddas ruhoniy”ni o‘qigandek bo‘ldim” deb aytadi. (63,9). Teyyar falsafa- sida 20 yillarda ingliz faylasuflari K.L.Morgan va S.A.Aleksander tomonlaridan rivojlantirilgan “emerdjent evolyusiya” konsepsi- yasi ham katta ta’sir o‘tkazgan. Ammo bu konsepsiyalarning bar- chasi Teyyar tomonidan original sintezda qayta ishlab chiqiladi va uning konsepsiyasi ko‘p jihatdan bergsonchilikdan va emer- jentlikdan farqlanadi, ammo ayni vaqtda u bilan genetik aloqa- dorlikka ega bo‘lgan.Yaqqol namoyon bo’luvchi evolyutsionizm va tarixiylik - Tey­yar dunyoqarashining xarakterli jihati hisoblanadi. Uning fikri- cha, evolyusiya hozirgi zamonda na gipoteza va na nazariya deb hisoblanmaydi. “Bundan ko‘prog‘i bo‘lishi mumkin emas: u aso- siy shart, unga barcha nazariyalar, gipotezalar, tizimlar bo‘ysuni- shi va uni qoniqtirishi lozim, agarda chinakam aqlga asoslangan va haqiqiy bo‘lishni istasa. “Nur barcha dalillarni ochib qo‘yadi, chiziqlar birlashishi lozim bo‘lgan egri chiziqdan iborat - evol- yutsiya”, deb aytadi Teyyar (51,215.) Uning fikricha, evolyutsio­nizm nafaqat biologiyada, balki fizika, kosmologiya, sosiologiya- 
419



da mustahkam ildiz otib ulgurgan. Hozirda gap rivojlanishni tan olish yoki inkor etish haqida bormayapti, balki uning harakatlan- tiruvchi kuchlari, xarakteri va yo‘nalishi masalasi o‘ylantiryapti. Bu savollarga javob berishda Teyyar zamonaviy fan yutuqlariga tayanishga harakat qiladi. Bunda Bersondan farqli u irratsiona- list emas, va aynan tushunchalarga asoslangan dunyoqarash, aslo intuisiya emas, u universal evolyutsiya yoki kosmogenez mohiyatini ochishga imkon beradi.Teyyar de Shardenning noosfera to‘g‘risidagi ta’limoti tirik narsalar bilan notirik materiya evolyutsiyasi o‘rtasida mustah- kam aloqa borligini ko‘rsatib, bizning olam va unda odamning o‘rni to‘g‘risidagi qarashlarimizni yangi yuqori bosqichga ko‘tar- di. U ta’limot asosida rivojlangan hozirgi zamon astrofizika fani Yer satxi shakllana boshlaganini 6-6,5 milliard yil, deb isbotla- moqda. Umuman moddiy olam yaxlit bir butun bo‘lib, u o‘z- o‘zidan doimo harakatda, bir holatdan boshqa bir holatga o‘tish va rivojlanish jarayonidadir. Olam moddiy jihatdan bir butun bo‘lib, uni quyidagi misollar isbotlaydi: 1) koinotdagi barcha yul- duzlar quyoshimiz kabi dumaloq va muayyan sistemadan ibo- rat.; 2) barcha jismlarga markazga intilish va markazdan qochish xosdir; 3) Yer va kosmik jismlar bir xil kimyoviy elementlardan tashkil topgan; 4) barcha kimyoviy elementlarning atom tu- zilishi bir tipdagi zarrachalardan iborat; 5) Yer va koinotdagi jismlar vujudga kelish va yo‘q bo‘lish (boshqa shakllarga o‘tish) xususiyatiga ega, ularning hammasiga harakat xosdir; 6) tirik organizmlar va notirik organizmlarning hammasi uchun in’ikos xos; 7) tirik tabiatning barchasida modda almashish jarayoni mavjud; 8) tirik organizmlarning hammasi hujayralari mayda zarralardan tashkil topgan, ularning barchasida genlar irsiyatni saqlab qolishga intiladi355.
355 Семенова С. Паломник в будущее: Пьер Тейяр де Шарден. СПб. РХГА 
2009. 672 с.

Teyyar fikriga ko'ra, evolyutsiya (asta-sekin, o‘z-o‘zidan rivoj- lanish) jarayonlarini tushunib olish, ularning mexanizmlari borligini anglash uchun fanda ko‘p yangi kashfiyotlar ro‘y ber- 
420



di. Materiya tuzilma (struktura)larida o‘zgarishlar qanday sodir bo‘ladi, qanday va nima sababdan yangi sifatlar vujudga keladi, har qanday o‘z-o‘zini tashkillash jarayonini harakatga keltiru- vchi murvat (mexanizm) nima, degan savollarga javob olishga oydinlik kiritildi. Shu narsa ravshanroq ma’lum bo‘lmoqdaki, ja- hon taraqqiyotining yaxlit jarayoni tasodiflar o’yini emas ekan. U muayyan yo‘nalishga ega bo‘lib, tashkillanish uzluksiz murak- kablashib borish jarayonidir. Bu koinotimizdagi obyektiv taso- diflarning xuddi shunday obyektiv zaruriyat bilan o’zaro tas’iri natijasidir. Reallik shundan iboratki, u zaruriyat tasodifiyatni umuman inkor etmaydi, balki tabiat qonunlariga muvofiqlik tar- zida rivojlanish imkoniyatining salohiyatini belgilaydi.Olam (Yer va boshqa barcha sayyoralar)dagi moddiy jismlar ilm-fanda materiya kategoriyasi bilan ifodalanadi, deb yozadi Teyyar de Sharden. Chunki materiya modda (zarra) va maydon ko‘rinishiga ega bo‘lib, ular doimiy harakatdagi jaryonda bir- bi­riga o‘tib turadi. Harakat materiyaning o‘z ichidagi ziddiyatlar tufayli sodir bo‘ladi. Binobarin, tirik va notirik tabiat o‘rtasidagi harakatda prinsipial farq yo‘q, faqat ularning namoyon bo‘lishi- dagi farqlar bizga sirli bo‘lib ko‘rinadi. Evolyutsion jarayonlar- da Yerda Aqlning yuzaga kelishiga ham tabiiy holat deb qarash to‘g‘ri bo‘ladi. Tirik organizmlarning hammasiga irsiyat hos bo‘lib, hayvonlarda miya bilan bog‘liq psixik hodisalarda va xoti- rada u namoyon bo‘ladi. Tirik tabiatning o‘zini-o‘zi tashkillashini xotira rivojida anglab olish mumkin. Yerda hayot paydo bo‘lishi- da tashqi muhitdan olgan axborot (informasiya)ni saqlash uslu- bi genetik xotira bo‘lgan. Irsiy informatsiyalar 4 harfdan iborat tilda kodlashadi. Shuning uchun ham Planetamizdagi barcha tirik organizmlar bir xil shakldagi irsiy xotiraga egadirlar. Agar boshqa Planetalarda tirik tabiat mavjudligi aniqlansa, ularning DNK yozuvlari harflari boshqacha bo’lishi mumkin.Taraqqiyotning keyingi bosqichlarida xotiraning yangi shakli - o’qitish va tarbiyalash vujudga keldi. “Menday qil” tamoyiliga asoslangan “ta’lim” rivojlangan hayvonlarda kooperativ uyush- malarning shakllanishiga sabab bo’ldi, ya’ni ayrim mavjudodlar 
421



o'z fe’l-atvorlarini poda (tur) umumiy fe’l-atvoriga muvofiq mos- lashtirish tufayli yashab qolish imkoniga ega bo‘ldilar. Boshqa- cha aytganda, “poda ongi” va unga individual munosabatni mu- vofiqlashtirish zarurati yuzaga keldi. “Poda ongi”ning xotirasida yaxshi saqlay olgan hayvonlarning yashash (oziq-ovqat topish, tashqi hujumlardan saqlanish) imkoniyatlari keng, buning aksi bo‘lsa, ularning yashashi qiyinlashadi, ya’ni och qolish, bosh- qa hayvonlarga yem bo'lish havfi real bo'lib qoladi. Materiya harakatining muayyan bosqichida ong (aql) paydo bo‘ldi. Albat- ta, Aql odamzod miyasi, ongi bilan bog'liq bo'lsa-da, ammo uning Yer yuzida tug'ilishi yaxlit olam jarayonlaridagi moddiy borliq o'zini o'zi tashkillashining yangi bosqichi boshlanganini, materi- ya o'zini o'zi anglash darajasiga ko'tarilganini anglatadi. Ya’ni, endilikda materiya va uning harakatini prinsipial ravishda bosh- qarish imkoniyati vujudga keldi. Yer sharoitida odamzodning fiziologik tuzilishi takomillashib bo'ldi, uning aqliy salohiyati fan va tehnika taraqqiyoti yordamida yuksalib bormoqdaki, endi- likda moddiy borliq - tabiatni boshqarish imkoniyati reallikka aylanmoqda. Albatta, bu imkoniyat qanday voqelik tusiga kirishi odamzod ruhiy olami va jamiyat ma’naviyatining holatiga ham bog'liq bo'lib qoladi.Teyyar de Sharden ta’limotining markaziy nuqtalaridan biri koinotning kelib chiqishi haqidagi nazariyasidir. Koinotning tadrijiy rivojlanishi Teyyar nazarida quyidagi bosqichlarni bosib o'tadi: hayotdan oldingi davr - hayot - fikr - hayotdan yuqori turuvchi holat. Bu tadrijiy rivojlanish ilohiyotcha xususiyat bi­lan ajralib turadiki, oxir-oqibatda ilohiy maqsadga muvofiqlikka borib taqaladi. Tadrijiy rivojlanishning maqsadi Iso siymosini o'zida mujassamlashtiruvchi “Omega nuqtasi”dir. Shunday qilib, koinotning kelib chiqishi Isoning kelib chiqishiga tenglashtirila- di. Teyyar ta’limotiga panpsixizm xosdir. Ruhiy holat “his qilib bo'lmaydigan ko'rinishda” yashirin shaklda, “ongning chan- gi” ko'rinishida, “kvanlar onggi” sifatida jonsiz tabiatga xosdir. Ruhiy holat hissasining ko'payishi biologik, keyin esa ijtimoiy taraqqiyot bosqichining paydo bo'lishiga olib keladi. Hayot va ong moddadan sizib o'tuvchi birlamchi ruhiy mohiyatlar bo'lib, 
422



uning tadrijiy taraqqiyotini shart qilib qo’yadi. Ular - avval ibti- doda butun tabiat bo‘ylab to‘kilgan “ruhiy energiya” ning namo- yon bo‘lishidirlar, koinotning kelib chiqishi jarayonida esa, ilohiy shaxs maqomigacha ko‘tariluvchi “Xudo-Omega”dirlar.356

356 П. Тейяр де Шарден, П. Флоренский Наука и вера в диалоге. П.Тейяр 
де Шарден и П.Флоренский: Материалы конференции. Пиза. 10-77 декабря 
2004 г. Издательство СПбГУ 2007. 287 с.
357 Qarang: Teyyar de Sharden. Fenomen cheloveka. AST 2012. 43-b.

Teyyar de Sharden noosfera ta’limotini yanada rivojlantir- di. Uni aytishicha, taraqqiyot biosfera doirasi bilangina chega- ralanmaydi. Sharden postulatlaridan biri shuki, dunyoda ham- ma narsa uzluksiz ravishda murakkablashadi va rivojlanadi. U dunyoning uzluksiz taraqqiyotining to‘rt bosqichini ishlab chiq- di: a) hayotdan avval; b) hayot; v) fikr; g) hayotdan oliylik357. “Fikr” stadiyasi inson paydo bo‘lishi bilan xarakterlanadi, u psi- xik va ruhiy energiyani quyuqlashtiradi, jamlaydi va noosferani yaratadi. Sharden konsepsiyasining xususiyati shundan iborat- ki, u ilmiy tafakkurni diniy e’tiqod bilan sintez qilishga harakat qilgan. Aynan shundan kelib chiqqan xolda to‘rtinchi stadiya (“hayotdan oliylik”) kelib chiqqan, unda inson ongidan oliyroq substansiya, ya’ni xudo tushunilgan. Yaratuvchi deb “Omega nuqtasi” - Gegelning absolyut haqiqat haqidagi g‘oyasiga yaqin bo’lgan tushuncha e’lon qilinadi. Sharden fikricha, barcha nar- salar shunchaki taraqqiy etmaydi, balki teleologik, ya’ni ma’lum bir maqsad, ideal tomon intilish orqali rivojlanadi. Shunday qilib, noosferaning teyyarcha konsepsiyasini to‘liq ravishda teleologik konsepsiya deyish mumkin.So‘nggi yillarda ilgari surilgan “yangi ekologik tartib” konsep- siyasi sivilizatsiyaning o‘zlikni anglash tuyg‘usini shakllantirishni nazarda tutadi. Bu tuyg‘u insonning tabiatga bo‘lgan optimal mu- nosabatining tayanch nuqtasi hisoblanadi. Shu munosabat bilan ekologiyaning ikki falsafiy muammosi atrofida qizg’in bahs-mu- nozara ketmoqda. Birinchi muammo tabiatning huquqlari to‘g‘risidagi mulohazalarni o‘zida ifodalaydi: tabiat o‘z-o‘zicha qimmatga egami va uning mohiyati nimada. Ikkinchi muammo 

423



ekologiya va hozirgi dunyo o‘rtasidagi munosabatlarni aniqlash bilan bog‘liq. Bu yerda tabiat bilan o‘zaro aloqa jarayonida inson faollik, murakkablik, nochiziqlik, noshaffoflik, ishonchli emaslik, oldindan aytib bo’lmaslik, tasodifiylik kabi ko’rsatkichlar bilan tavsiflanadigan (inson, iqtisodiyot, texnika tizimlariga o’xshash) ekologik tizimlar bilan to‘qnash keladi. Bilishning evolyutsion nazariyasiga muvofiq, inson miyasi o‘z funksiyalari, ayniqsa uning kognitiv qobiliyatlari bilan, eng avvalo, makrodunyo dara- jasida yuz berayotgan biologik evolyutsiya mahsuli hisoblanadi. Inson xulq-atvoriga ijtimoiy-madaniy tizimlar faoliyatining xusu- siyatlari ham o‘z ta’sirini ko‘rsatadi. Pirovardida inson ekologik tizimlarga nisbatan xatolarga yo‘l qo‘yadi. Bu xatolar chiziqli fikrlash, chiziqli ekstrapolyatsiya, ekologik muammolarni ye- chishdan o‘zini olib qochishga (javobgarlikdan bo‘yin tovlashga) moyillik va hokazolar bilan belgilanadi.Mutaxassislar va keng jamoatchilik e’tiborini bioetika muam- molari o‘ziga tortmoqda, zero gen injeneriyasi metodlaridan foy- dalanish insonga ilgari unga ma’lum bo‘lmagan sohalarga kirish va ularning tizginini o‘z qo‘liga olish imkoniyatini beradi. Bun­day sohalar jumlasiga genetik kodni, irsiyatni nazorat va mo- difikatsiya qilish, inson aqlini maxsus tibbiy texnika yordamida boshqarish imkoniyati va hokazolar kiradi. Fan qarshisida inson shaxsiyatini modifikasiya qilish, individning jismoniy asoslari- ni o‘zgartirish borasidagi faoliyatning cheksiz maydoni ochildi. Ilmiy yutuqlardan g‘ayriinsoniy maqsadlarda foydalanilishidan insoniyatni asrash uchun ma’naviy-axloqiy kategoriyalar birin- chi o’ringa chiqayotgani ham tasodifiy bir hol emas. Ayni shu sa- babli ushbu bobda asosiy e’tibor molekulyar evolyutsiya hamda insonning atrof-muhit bilan o‘zaro aloqasi bilan bog‘liq bo‘lgan genom muammolariga qaratiladi.Hozirgi zamon biologiyasi evolyutsiya g‘oyasisiz ish ko‘ra ol- maydi, shu sababli tarixiylik metodlari uning bilish mo‘ljallari tizimidan uyg‘un o‘rin oladi. Fizika esa hozircha bu metodlardan ochiq foydalanmaydi. Biologiya uchun rivojlanish g‘oyasi jonli ta- biat qonunlariga nisbatan tatbiq etilsa (bu qonunlar hayotning vujudga kelishi bilan birga yuzaga keladi), fizika Olamda amal 
424



qiluvchi fizik qonunlarning kelib chiqishi muammolarini so’nggi vaqtgacha umuman qo‘ymagan. XX asrning so‘nggi choragidagi- na elementar zarralar nazariyasi kosmologiya bilan yaqin aloqa- da rivojlanishi natijasida, shuningdek, nomutanosib tizimlar ter- modinamikasi (I.Prigojin konsepsiyasi) va sinergetika yutuqlari ta’sirida fizikaga evolyusiya g'oyalari kirib keldi va ilgari vujudga kelgan fanlarning ideallari va me’yorlarida o‘zgarishlar yasay boshladi.
O'z-o'zini tekshirish uchun savollar:1. Neotomistik antropologiya, uning rivoji.2. Inson haqidagi protestant ta’limot.3. K.Bart qarashlarida gumanizm masalalari.4. E’tiqod va bilim munosabati.5. Teyar de Sharden inson fenomeni haqida.6. Inson haqidagi diniy ta’limotlarning hozirgi kundagi aha- miyati va taqdiri.

425



16-mavzu. Falsafiy antropologiya

Reja:1. Falsafiy antropologiyaning vujudga kelishi, uning nazariy asoslari.2. Arnold Gelenning falsafiy-biologik antropologiyasi.3. E.Rotxakker, M.Landmanning madaniy-falsafiy antrolopo- giyasi.4. G.E.Xenstenbergning falsafiy-diniy antropologiyasi.
Tayanch iboralar: falsafiy antropologiyi, biologik antro- 

pologiya, diniy antropologiya, “hayot tarzi” va “atrof-muhit”, 
madaniy antropologiyasi.Falsafiy antropologiya oqimi XX asrning 20-yillarida shakl- lanadi. U inson to‘g‘risidagi nazariy bilimlarni qayta ko‘rib chiqish natijasida vujudga keladi. Unda inson tabiati yangi fal- safiy yechimni topdi. Ikkinchi jahon urushi yillarida bu falsafiy oqim rivoji biroz sustlashdi. Bu oqim irratsional falsafiy qarashlar an’analarini davom ettirdi. Jumladan, ekzistensializm va fenomenologiya oqimlarining inson haqidagi fikrlarini biroz o‘zgartirib, o‘ziga xos inson falsafasini rivojlantirdi. XX asr 60-yillarining oxiri - 70-yillarining boshlaridan falsafiy antro­pologiya yangilandi. Bunda insonning falsafiy antropologiya nuqtayi nazaridan qaralishi, chegaralari kengaytirildi, ilmiy asosi chuqurlashtirildi. Bu oqim vakillarining fikricha, inson- ning tabiati tabiiylik holati chegarasidan chiqib ketadi. Hozirdagi inson mohiyatining tahlili tabiat fanlari tomonidan, ruh haqidagi fanlar hamda madaniyat haqidagi fanlar tajribalari bilan kengaytirilmoqda. Bundan tashqari, falsafiy antropologik tahlil sohasi nemis faylasuflarining “inson haqidagi fan”, jis- moniy antropologiya va zoopsixologiya, amerika madaniy antropologiyasi hamda ingliz ijtimoiy antropologiyasi kabi yangi oqimlar bilan boyidi.

426



Falsafiy antropologiya oqimining g’oyasi “hayot falsafasi”ga asoslanadi. Hayot falsafasining tamoyillari inson tabiatini “yangi” antropologik tushunishda qo’llanildi. Shuning natijasida falsafiy antropologiya asosiy fanlar qatoriga qo‘shildi. Unga binoan, inson nafaqat aqlli mavjudot, unda biologik xususiyatli boshqa kuchlar ham mavjuddir. Inson “hali to‘liq shakllanmagan hayvondir”, “u biologik zararlidir”, hayvoniy hayotga moslashmagan, shuning uchun ham ochiq tizimdir, imkoniyatlari kengdir. Bu fikrlar falsafiy antropologiyaning asosiy qoidalari va elementlarini tashkil qiladi. Hozirgi falsafiy antropologiyani tushunish uchun uning tarixiga nazar tashlash lozim. Bu oqimning asoschilari Maks Sheler, Gelmut Plesner hisoblanadi. Ular falsafiy antropologiyaning dasturini yaratdilar. Asosiy tamoyillar, metodologik-nazariy asoslar keyinchalik yanada kengayib rivojlanib bordi, hozirgi kunda ham bu jarayon uzluksiz davom etmoqda. Shuningdek, bu oqim rivojiga o‘zining salmoqli hissasini qo‘shgan yana bir faylasuf A.Gelen hisoblanadi.A.Gelenning falsafiy-biologik antropologiyasi. Inson “to’liq bo‘lmagan” mavjudot sifatida. Inson hayotining ongsiz hayotiy sohasini ustunligi hamda F.Nitsshening insonni “yakunlanmagan hayvon” sifatidagi qarashi A.Gelen (1904-1976) falsafiy antropologiyasining tayanch nuqtasi bo‘ldi. A.Gelen ta’limotida biologik xususiyatlar ustuvorlik qiladi. U dastlab insonning tabiiy (hayvoniy) instinktlarini, bu instinktlarning insonning hayotiy faol harakatiga ta’sirini o‘rganadi. A.Gelen inson bilan hayvon o‘rtasidagi farqni, ularning biologik tuzilishini solishtirish asosida ko‘rsatib beradi. A.Gelen M.Shelerning hayot bilan ruh dualizmidan voz kechadi, lekin ma’naviy ruhiyatni faqat insonga xos xususiyat ekanligini tan oladi. Ma’naviyat, A.Gelen fikricha, hayotdan tashqaridagi boshlang‘ich emas, balki inson tabiatining real hayotiy imkoniyatidir.A.Gelen ta’limotining asosiy tezisi bu insonni biologik to‘liq bo‘lmaganmavjudotsifatida talqinqilishdir. Chunki,insono‘zining hayvoniy-biologik tuzilishida instinktlar bilan qurollanmagan, 
427



“yakunlanmagan”, “mustahkamlanmagan”. Biologik chala- yarimlik inson mavjudligini, uning dunyoga ochiqligini aniqlab beradi. Hayvonot olami muayyan muhitga, o‘z hududiga qat’iy bog‘langan. Inson bo‘lsa muayyan muhitga muqim bog‘lanmagan, unda moslashish qobiliyati bor, u o‘zgaruvchandir. Biologik chala yarimlik va ochiqlik inson dunyosining, inson borlig‘ining asosiy, belgilovchi xususiyatlaridan birini tashkil qiladi. Inson hayvonot dunyosidan ajralib qolib, o‘z taqdirini o‘zi hal qiladigan bo‘ldi. O‘zini saqlab qolish uchun u yangi shart-sharoitlarni, muhitni, o‘z hayoti uchun zarur bo‘lgan omillarni yaratishga majbur bo‘ldi. Jumladan, o‘zini ham o‘zgartirib, o‘zi yaratgan sun’iy muhitda istiqomat qiladi. Shunday qilib, biologik jihatdan moslashmagan “chala-yarim” insonning faol mavjudot ekanligini A.Gelen orqali asoslab beradi. Shunday qilib, A.Gelenning antropologiya ta’limotiga binoan, tabiat insonni “insoniy” qilib yaratdi, unga hayvoniy instinktlarni bermadi. Bu yerda A.Gelen insonga faqat bir yoqlama yondashdi. A.Gelen o‘z ta’limotini empirizmga asoslangan ta’limot, deb ataydi. U o‘z tadqiqotlaridan umumiy fan nazariyasiga oid xulosalar chiqarmaydi. U ko‘pgina hodisalarni o‘rganadi, munosabatlarni ochib berishga harakat qiladi.A.Gelenning axloqiy qarashlari. A.Gelenning antropologiyasi axloqiy qarashlarida ham rivojlantirilgan. Uning fikricha, insonning biologik jihatdan to‘liq bo‘lmaganligi, o‘ziga xos tana tuzilishiga ega bo‘lganligi, uning mavjudlikning madaniy shakliga moslashganligidan dalolat beradi. O‘zining axloqiy qarashlarini A.Gelen inson yurish-turishini, axloqiy tomonlarini o‘z davri odob-axloq to‘g‘risidagi fan dalillari bilan isbotlashga harakat qilgan. Axloqiy ta’limotida A.Gelen quyidagi tamoyildan kelib chiqadi: “insonda bir-biri bilan bog‘lanmagan, farq qiladigan instinktga o’xshash impulslar bor - ular ijtimoiy o’zini tutish prujinasiga o‘xshaydi. Ana shular ijtimoiy boshqarishning va etikaning empirik predmetini tashkil qiladi. Ijtimoiy xulq- atvor yo‘nalishini tug‘ma impuls sifatida berilgan yirtqichlik, bosqinchilik instinkti aniqlaydi. Bosqinchilik energiyasi turli xulq-atvor shakllariga o‘tib ketadi.
428



Turli shakldagi xulq-atvorning ildiz otganligi hamda unga monand urf-odatlarning va ijtimoiy tuzilmalarning inson borlig‘idagi instinktiv holati insonga tug‘ma holda boshqalarning manfaatini o‘ylab harakat qilish uchun berilgandir, deydi A.Gelen. O’zaro munosabat, A.Gelen fikricha, katta ahamiyatga egadir. Shuningdek, bunday munosabat inson faoliyatining asosiy tabiatini tashkil qiladi. Axloqiy va huquqiy normalarni instinktiv-hayotiy kelib chiqqanligi hamda inson xulq-atvorini boshqarish, A.Gelen fikricha, “tabiiy huquq” bilan asoslanadi va xulq-atvorning “tug‘ma”, “tabiiy” shakllariga borib taqaladi. Tuzilgan shartnomaning qoidalariga amal qilish, o‘zgani o‘zi bilan teng ko‘rish, huquq oldidagi burchning tengligi kabi tarixiy shakllangan “tabiiy huquqlar” A.Gelen tomonidan insoniy munosabatlardagi tug‘ma instinktiv odatlarning ideal tarzda namoyon bo‘lishidir. Ana shunday majburiyat insondagi instink- tiv nomukammallikni to‘ldiradi. Ijtimoiy munosabatlarning boshqa shakllari ham shunday tarzda tushuntiriladi. Demak, bunday o‘zaro munosabat tamoyillariga amal qilish inson munosabatlari tizimining mutanosibligini, teng huquqligini bir mezonda ushlab turadi. Jinoyat huquqining tasdiqlanishi, keltirilgan zararni qoplash, o‘zaro mahsulot almashish shartlari, qasos olish odati, nikoh va oila munosabatlari diniy odatlar, udumlar, bayramlar bularning hammasi, A.Gelen fikricha, o’zaro munosabat isntinktlarining institutlashgan ko‘rinishlaridir.A.Gelen madaniy-tarixiy hayotning muassasaviy shaklini ham inson hayotiy faoliyatining antropobiologik asosi bilan bog’laydi. U madaniy-tarixiy asoslashda oila, xususiy mulk, boshqaruv, harbiy ish muassasalarining ta’sirini inkor qilmay- di. Bu muassasalar, uning fikricha, “ishlab chiqaruvchi kor- xonalar” rolini o’ynaydi. Ular inson hayotida zarur vazifalarni bajaradi, ularsiz inson hayot kechira olmaydi, ya’ni bu muas- sasalar ko’payish, boqish, xavf-xatardan himoya qilish hamda tartibga solish, insonlar o’rtasidagi uzoq muddatli munosa- batlarni ta’minlash kabi vazifalarni bajaradi. Demak, bunday tuzilmalar insonlarning hayotini bir maromda muhofaza qilib 
429



turadi, inson tabiatiga xos bo‘lgan chalalikni, himoyasizlikni bartaraf etadi.Shunday qilib, A.Gelen falsafiy antropologiyasida insoniyat- ning madaniy, ma’naviy-axloqiy imkoniyatlari tan olinmaydi. In­son o‘z harakatida faqat hayotiy instinktlarga amal qilgan holda yashaydi. Umuman, inson faqat biologik mavjudotdir, deb A.Ge- len bir tomonlama talqin qildi. Uning ruhiy imkoniyatlari, iroda- si, qalbi kabi xilqatlari ahamiyatini yetarli darajada baholamay, instinkt tabiatiga bo‘ysundirib qo‘ya qoladi.E.Rotxaker va M.Landmanning madaniy-falsafiy antro- pologiyasi. A.Gelenning biofalsafiy antropologiyasi ziddiyatli edi, ya’ni unda insondagi faqat bioinstinktiv xususiyatlar bo‘rt- tirib ko‘rsatilgan, ruhiyatga e’tibor qaratilmagan edi. Ana shu ziddiyatlarni silliqlab, insonning biologik va ruhiy mavjudot- ligini tan olgan faylasuflar E.Rotxaker (1888-1965) va M.Land­man (1902-yilda tug’ilgan) bo’ldilar. Ularning falsafiy antro- pologiyasida M.Sheler, G.Plesner va A.Gelen kabi insonni hayvon bilan solishtirib o‘rganadilar. Zotan, A.Gelen tomonidan inson o‘ziga xos bioruhiy asosda o‘rganilsa, madaniy antropologiya- da inson mohiyati transsendental hissiyot va ma’naviyat asosi- da ochiladi. Inson madaniyat ijodkori va madaniyatning mah- sulidir.Falsafiy antropologiyaning umumiy tamoyili insonni faol mavjudot sifatida ta’riflash, har bir madaniyatni muayyan hayot tarzi sifatida talqin qilishdir. Bularning hammasi orqali oxir- oqibat inson borlig‘i nuqtayi nazari bo‘yicha, muayyan hayotiy vaziyatda dunyoning tasavvur qilinishi ma’lum hissiyot orqali faol mavjudot sifatida o‘zini namoyon qiladi. Inson faoliyati atrof olamga bo‘lgan o‘ziga xos javob sifatida yuzaga keladi. Inson, E.Rotxaker fikricha, mo'jizaviy borliq bilan o'ralgandir. Borliq insonga tayyor berilmagan, u sirli va irratsionaldir. Ana shu borliqdagi dunyoviy materiyadan inson o‘zining dunyosini tuzadi. Biroq inson, uning fikricha, sof narsaga, materiyaga, mutlaq xaosga zid o‘rinni egallaydi. Shakllanayotgan inson faoliyatida, ma’lum ma’noda, “tug‘ma” xislatlar berilgandir.
430



Bunda E.Rotxaker, shakllanayotgan faoliyatga o‘zgacha bo‘lgan faoliyatning ta’sir qilishini nazarda tutadi.M.Sheler, A.Gelen fikriga qo’shilgan holda, E.Rotxaker hayvonlarning instinktlar va hirslar hukmi ostida yashashini tan oladi. Shuning uchun ham “atrof olam” bilan ular o‘rtasida hech qanday masofa yo‘q. Inson bilan tabiat o‘rtasida esa bu masofa yaqqol ko’zga tashlanadi. Shuningdek, ^E.Rotxaker fikricha, insonni o‘zining ham “o‘ziga xos olami” mavjud. Jumladan, turli muhitlarda yashaydigan insonlarning dunyoqarashi ham turlicha bo‘ladi. Ularning madaniyatlari ham o‘ziga xos tarzda shakllanib, bir-biridan farq qiladi. Masalan, yunonlarning san’ati rimliklarning san’atidan farq qiladi yoki inglizlarning turmushi nemislarning turmush tarzidan, dunyoqarashidan farqlanadi va hokazo.Alohida hissiyotlar, taassurotlar fiziologik “ongdan tashqa- riga” chiqishi mumkin, shuningdek, muayyan individ ham o‘z hayot tarziga ahamiyatli bo‘lgan “madaniyat”ni qabul qiladi. Hayvonot avvaldanoq o‘z “atrof muhitiga” ega, u ham tabiat to- monidan berilgandir. Inson bo‘lsa, kechroq o‘z “atrof muhitiga”, o‘z faoliyatiga qarab o‘ziga xos “dunyosiga” ega bo‘ladi. Uning “atrof muhiti” madaniyatga taalluqlidir, shuning uchun ham inson o‘z “atrof muhitiga” hayvonga nisbatan o‘zgacharoq ega bo‘ladi. Hayvonot olamida “atrof muhitga” uning butun turi kiri­shi mumkin. Madaniyat dunyosida esa alohida inson guruhla- rining ham o‘ziga xos “atrof muhitlari” bor. Masalan, xalqning, kasbdoshlarning va hokazo. Muayyan guruh namoyandasi shu guruhga singib ketishi, undan chiqib ketishi, uni o‘zgartirishi yoki qayta qurishi mumkin.“Hayot tarzi” va “atrof-muhit” haqidagi ta’limotida E.Rotxa- ker inson madaniy borlig‘ini, yashash tarzini konkretlashtiradi, lekin ularning hayotini biologik, ekzistensional tarzda tushunadi. Dunyoga amaliy jihatdan munosabatda bo‘lishni esa emotsional- ekzistensial tarzda talqin qiladi, ya’ni mavjudlikni biologik hamda ekzistensial holda his qiladi. Shu ma’noda E.Rotxaker dunyoni va mavjudlikni o‘ziga xos tasavvur qiladi. Mavjudlik, 
431



E.Rotxaker fikricha, sirli va insonga begona bo’lgan obyektiv reallikdir, undan inson foydalanishi zarur. Dunyo bo‘lsa inson tomonidan talqin qilingan, ma’lum hayot tarzi orqali inson undan ta’sirlangan va yashab o‘tilgan borliqdir. Amaliy jihatdan “inson hodisalar, fenomenlar dunyosida yashaydi, o‘zining qiziqishlari, hayotiy talablari orqali sirli mavjudlikni nur kabi yoritadi”. Shunday qilib, E.Rotxakerning madaniy antropologiyasi A.Gelen antropologiyasidan birmuncha farq qiladi. Bu yerda urg‘u inson ruhiy mohiyati tomoniga beriladi, lekin uning biologik asosi saqlanib qoladi. Faqat unga emotsional aprior shakl beriladi, ya’ni bu muayyan madaniy hayot tarzi shakllanishida o‘ziga xos ahamiyat kasb etadi. “Hissiyot va taassurotlarda hamda qabul qilish va fikrlash shakllarida mavjudlikni bilishning transsendental shakllari bordir”.Umuman, E.Rotxakerning antropologik falsafasining xu- susiyatlari shundan iborat. Bu ta’limot ham inson mohiyatini obyektiv mavjudlik bilan bog‘liqligini inkor qiladi. Insonni to‘liq tashkil qilinmagan, shakllanmagan borliq, deb tushunadi. Undan tashqari, mana shu tartibga tushmagan borliqda, biologik jihat- dan moslashmagan insonda obyektiv tarzda faollik mavjud. Ana shu faolligi tufayli u o‘z “sun’iy muhiti”ni yaratadi. A.Gelenda in­son faolligi biologik tomondan ochib berilsa, E.Rotxakerda esa hayotiy-ekzistensial talablar orqali ochiladi. Bu yerda insonning subyektiv ijodiyoti mutlaqlashtiriladi, madaniyatning umumin- soniy tomonlari inkor qilinadi. E.Rotxaker, undan so‘ng M.Land- man A.Gelenning tabiiy va biologik inson talqinidan uzoqroq ketadilar, ya’ni uni madaniyatning ko‘p xilliligi bilan boyitadilar. M.Landman o’z falsafiy antropologiyasini Ch.Darvinning evol- yutsion ta’limotini tanqid qilish bilan boshlaydi. A.Gelen singari, M.Landman ham insonni hayvon bilan solishtiradi, insondagi biologik xususiyatlar ahamiyatini bo’rttiradi. Inson bilan hayvon o’rtasidagi farqni ko’rib, M.Landman ular o’rtasidagi “genetik ya- qinlik”ni inkor qiladi. Insondan boshlanadigan yangilik hayvon- ga zid turadi, ular o’rtasidagi umumiylik butunlay yo’qoladi.M.Landman inson tabiatining sababiy evolyutsion talqinini inkor qiladi hamda taraqqiyotning oldinga qarab harakat 
432



qilishini ham tan olmaydi. Uning fikricha, evolyutsion harakat quyidan yuqoriga qarab harakat qilmaydi. Insondagi o‘zgarishlar ham aynan shundaydir. Shuning uchun ham tarixdagi biologik va madaniy hodisalarni tartibga solish mumkin emas, chunki ular alohida-alohida xillar, turlar shaklida shakllanadi, rivojlanadi. Bu yerda M.Landman rivojlanishdagi uzviylikning ahamiyatiga yetarli baho bermaydi, uni tan olmaydi. Insoniyat tarixi plyuralis- tik tarzda shakllanadi, har bir madaniyat o‘z-o‘zicha qadrlidir hamda teng huquqlidir. Ular bir-biridan kelib chiqmaydi, bir­biri orqali talqin qilinmaydi, bir-biriga o‘xshamaydi. M.Landman fikricha, inson mohiyatidagi ma’naviylik faqat insonga xos xususiyatdir. U insonning madaniy-ma’naviy tabiatini ochib berishda xuddi ana shu tezisdan foydalanadi. Demak, insonning tanasi uning ruhiyatiga bog‘liqdir. Insondagi ruhiyat, M.Landman fikricha, ustuvorlik qiladi. A.Gelen ko'proq insonning biologik- instinkt tomoniga ahamiyat berganligi uchun ham uning aynan shu jihatini M.Landman tanqid qiladi.M.Landman insondagi biologik va ruhiylik munosabati masalasida biolog-olim A.Portmanning qarashiga murojaat qiladi. A.Portman o‘z tadqiqotlarida insondagi ruhiylik, uning moddiy tanasidan ustun turishini ta’kidlaydi. “Ruh - insonning asosini tashkil qiladi”, deydi M.Landman. Ruhiyat tananing to‘ldiruvchisi emas, balki asosiy sababidir. M.Landmanning madaniy antropologiyasi shunday xususiyatga egadir. Inson tana tuzilishining potensial imkoniyatlari M.Landman tomonidan ruhiyat orqali talqin qilinadi. Shunday qilib, M.Landman A.Gelendan o'zgacharoq fikrlaydi, inson asli boshidan ruhiy mavjudot sifatida yaratilgandir, uning biologiya xususiyati tasodifiyat natijasi emas, balki hayotning qonuniyatli taraqqiyotidir. U o‘z qonunini ruhiyat markazidan olgandir, degan xulosaga keladi.Shunday tarzda biologik falsafiy antropologiyaga bog'langan holda hamda bu oqimning dastlabki namoyandalari bilan munozara yuritgan holda M.Landman o'z falsafiy-madaniy antropologiyasining asosiy g‘oyasini ilgari suradi. M.Landman 
433



fikricha, biologik antropologiya insonni somatik ruhiyatidan kelib chiqib, uning butun borlig‘ini yakka tizim sifatida, ya’ni tana va jon birligi, undan ham yuqoriroq darajada turgan obyektiv ruh bilan munosabatini tan olmaydi. Shuning uchun ham M.Landman o‘z falsafiy antropologiyasini obyektiv ruh antropologiyasi, deb ham ataydi. M.Landman fikricha, inson obyektiv ruhning mahsuli, ham qurolidir. Obyektiv ruh insondan ilgari mavjud bo‘ladi, bir vaqtning o‘zida unga ham bog‘liqdir. Yakka inson uchun tabiiy olam shakllangan, odatiy, tafakkur uchun birlamchi rolni o‘ynaganidek, obyektiv ruh ham subyektiv ruh uchun birlamchilik maqomini kasb etadi. Shundan kelib chiqqan holda, haqiqat yakka subyekt bilimi orqali ochilmaydi, balki madaniyatning erishgan yutuqlari, jamiyat uchun umumiy an’ana sifatida qabul qilingan hodisalar, qonunlari umumiylik haqiqat mezonidir.“Obyektiv ruh - deb yozadi M.Landman, - subyektivlikda birlamchi asos rolini o‘ynaydi, subyektivlik uning namoyon bo‘lishi sifatida ro‘yobga chiqadi”. I.Kant aytganidek, deb yozadi M.Landman, bizning bilimlarimiz aprior shakllar orqali namoyon bo‘ladi, borlig‘imizni anglash esa obyektiv ruhning ko‘rinishi orqali namoyon bo‘ladi. Obyektiv ruhdan tashqarida ular mavjud bo‘la olmaydi.Shunday qilib, madaniy antropologiya, M.Landman fikricha, individual falsafiy antropologiyaning kamchiliklarini yengib, haqiqiy inson falsafasiga aylanishi zarurdir. U insonning har tomonlama tushuntirib berishi, uning turli sohadagi faoliyatini ochib berishi lozim. Shu jihatdan qaraganda, M.Landman individual, biologik, falsafiy-antropologiyaning bir tomonlamaligini to‘g‘ri tanqid qilgan. Demak, E.Rotxaker va M.Landmanning antropologik ta’limotida an’anaviy nemis idealistik falsafiy tizimini tiklashga bo’lgan harakatni ko‘rishimiz mumkin. Shu ma’noda olib qaraganda, E.Rotxaker va M.Landmanning ta’limotlari, transsendental-idealistik madaniyat falsafasi ruhiy-hayotiy tusda namoyon bo‘ladi. Ularning qarashlarida madaniy antropologiya emas, balki o‘ziga xos madaniyat falsafasi rivojlantirilgan.
434



Falsafiy-diniy antropologiya (G.Xengstenberg, F.Xammer) M.Sheler o’zining “Inson va tarix” nomli asarida inson falsafiy o‘zini anglashining besh turi haqida gapiradi. Shunday turlardan biri diniy antropologiyadir, ya’ni inson va uning hayot faoliyati bevosita xudoga bog‘liqligi hamda transsendental ilohiy bosh- lang‘ichga egaligi orqali namoyon bo‘lishidir. M.Shelerning ana shu asosiy tamoyili keyingi ijodida o‘zgarganligiga qaramay, fal- safiy antropologiyaning boshqa g’oyaviy oqimlari uchun nazariy manba rolini o‘ynadi.Inson “obyektiv mavjudot” sifatida. Hozirgi falsafiy-diniy an- tropologiyaning yirik namoyandalaridan biri G.Xengstenberg (1904 yilda tug‘ilgan) hisoblanadi. U “obyektiv antropologi- ya’ning asoschisidir. Uning qarashlarida inson borlig‘i va mohi- yati fenomenologik, antropologik tahlil asosida ochib berilgandir.G.Xengstenberg inson hayoti tahlilini ilmgacha bo‘lgan intui- tiv tasavvur qilish uslubi orqali boshlaydi va bunday uslub har bir tadqiqotda qo‘llanilishi lozim, deydi. Shunday intuitiv “bilish uslubi” obyekt to‘g‘risida dastlabki tushunchani beradi va keyin- gi mulohazalarga yo‘l ochadi. Shuningdek, G.Xengstenbergning tahlil uslubiga binoan, inson to‘g‘risida shunday anglangan va zaruriy hukmlarni ilgari surish lozimki, toki u tafakkur orqali inkor qilinmasin yoki ularni inkor qilish o‘z-o‘zidan insoniylik to‘g‘risidagi dastlabki tasavvurlarni ham buzilishiga olib kel- sin. Shu yo‘sinda G.Xengstenberg o‘ziga xos majburiylik talabini taklif etadi. Lekin u Gusserlcha fenomenologik uslubni nazarda tutmaydi. U “umumiy ong” uchun individual ongni qavs ichiga ol- gan turkumlashni nazarda tutadiki, bitta qilingan noo‘rin hukm insonni ekzistensial o‘z-o‘zini inkor qilishga olib kelishi shart. Chunki, antropologik hukm doimo o‘zi ustidan hukm chiqarish- dir. Ana shunday uslublar qoidalari orqali G.Xengstenberg o’zining asosiy falsafiy-antropologik tezisini ilgari suradi. Uning ta’biricha, inson tabiati haqidagi hukmni inkor qilish insoniylikni yo‘q bo‘lishiga olib keladi. Bu antropologik qoida bo‘yicha, insonga obyektivlik xususiyati xosdir. “Obyektivlik deganda shunday holatni nazarda tutadilarki,- deydi G.Xengstenberg, - 
435



obyektga murojaat qilish uning o‘zligi uchundir, har qanday foydalilik, manfaatlilik xususiyatlaridan xolis bo‘lish lozim. Obyektga bunday murojaat faqat mushohada, amaliy ta’sir va emotsional baho orqali amalga oshadi”.Obyektivlik axloqqacha bo‘lgan madaniyatning turli sohalarida o‘zini namoyon qiladi. Shuningdek, konkret ilmiy bilimda ham obyektivlik uchraydi, chunki har bir tadqiqotning maqsadi muayyan predmetning o‘ziga qaratiladi. G.Xengstenberg fikricha, obyektivlikning yanada yuqoriroq pog’onasi axloqiy sohada namoyon bo‘lib, muhabbat hissiyoti orqali aniqlanadi. U M.Shelerning muhabbat to’g’risidagi fikriga tayanadi. Muhabbat “sen”ning qadrini yuksaltirishga qaratilgan. Bu qadriyat hali amalga oshmagan, lekin albatta ro‘yobga chiqadi, ana shu “sen” orqali va shu “sen” uchun u yuzaga keladi. Muhabbat, G.Xengstenberg ta’kidicha, obyektivlikning yakuni sifatida namoyon bo‘ladi. Har bir axloqli harakatning asosida muhabbat hissiyoti tug‘ma ravishda mavjuddir.Obyektivlikning eng yuqori shakli diniylikda uchraydi. Bu yer- da obyektivlik predmeti o‘ziga xos ravishda namoyon bo‘ladi. U o‘z borlig‘ini yo‘qotmaydi ham, topmaydi ham, bizning xohish-irod- amizga bog‘liq ham emas. Shuning uchun ham unga bo‘lgan mu- habbat, sig‘inish hamda shu tashqi predmetning qanday bo‘lsa shundayligicha borligidan quvonishida namoyon bo‘ladi. Shun- day qilib, inson o‘zidan tashqaridagi borliqqa obyektiv munos- abatda bo‘lishi kerak. Lekin u bunday qilmasligi ham mumkin. U butunlay zid holatda turib harakat qilib, noobyektiv bo‘lishi ham mumkin. Hissiy obyektivlik muhabbat orqali o‘zining eng yuqori nuqtasiga erishsa, noobyektivlik g‘azab orqali namoyon bo‘ladi. Shuning uchu ham inson obyektivlik tomonidan bo‘lishi zarur yoki unga qarshi holatda turishi mumkin. Xulq-atvorning ana shu ikki shakli - obyektivlik va noobyektivlik tanlash erkin- ligini keltirib chiqaradi. Tanlash esa, G.Xengstenberg fikricha, in­son shaxsiga bog‘liqdir. Shaxs tanlash orqali bir qarorga kelishi uchun o‘zining aqliy, irodaviy va tuyg‘u kuchlarini ishga soladi.Shaxs to‘g‘risidagi ta’limotida G.Xengstenberg shaxs va uning ilohiy maqsadi o‘rtasidagi munosabatni tushunadi. Bu 
436



munosabatlar moddiy borliq sabablari orqali talqin qilinmaydi. Ilohiy maqsad, ya’ni shaxs erkin, moddiylikka bog‘lanmagandir. U erkin subyekt sifatida harakat qiladi va bir qarorga keladi. Bu erkinlik unga “dastlabki kuch” orqali berilgan. Shaxsning bunday shaklini G.Xengstenberg diniy g‘oya bilan bog‘laydi. Xudo transsendent olamda mavjud bo‘lsa ham, lekin bu olamda inson bilan birgalikda harakat qiladi.Inson konkret harakatidagi obyektivlikning namoyon bo‘lishini G.Xengstenberg narigi dunyoning (maqsad shakllanti- ruvchi dunyo) hamma transsendent munosabatlari, bu dunyoda inson turli hayotiy faoliyati orqali ochiladi, deydi. Bu munosa- bat “obyektivlik” va “moddiylik”ning o‘zaro bog‘liqligida yaqqol ko’zga tashlanadi. Demak, olimning fikricha, insonning biologik tuzilmasi tabiiy evolyusiya jarayoni sifatida tushunilmaydi, balki bu insonning obyektivlikka moyilligi orqali ochiladi. Inson bio- logiyasi obyektivlikdan keltirib chiqariladi, obyektivlikka ega bo‘lgan inson, shunga xos tana tuzilishiga ega bo‘lishi lozim.G.Xengstenberg M.Landman kabi A.Gelenga qarshi munozaraga kirishadi. Uning antropologik biologizmiga qarshi chiqadi. G.Xengstenberg A.Gelenning antropologiyasini ojiz inson antropologiyasi, deb ataydi. Shunday qilib, G.Xengstenberg insonning ontologik ibtidosini ruhdan keltirib chiqaradi. Inson ruhga ega. Uning bu xislatini biologiyadan va hayotiy psixologiyadan farqlash zarur, ammo ularni bir-biridan ajratish kerak emas. G.Xengstenberg fikricha, ruh o’z-o’zini namoyon qiluvchi sifatida ko‘rinadi. Ruh makon va zamondan tashqarida bo’ladi, lekin o’zi o’zgarmas xususiyatga egadir.Ruhning ontologik namoyon bo’lishini G.Xengstenberg hayotiy sohalar o’rtasidagi munosabatlardan qidiradi. Bu munosabatlarga ko’ra, inson ruhi o’z moddiy borlig’i orqali hissiyotga to’ladi, chunki u tanasi orqali namoyon bo’ladi, hamma harakat shakllari orqali ruhning namoyon bo’lishiga xizmat qiladi. Ruh ovozi muloqot orqali tana bilan birgalikda eshitilganidek, inson borlig’ining moddiy elementlari ruhning ontologik o’z-o’zini namoyoni orqali insonning individual tanasi bilan yagonalik darajasigacha ko’tariladi. Tana “ruhning metafi- 
437



zik so‘zi” rolini o‘ynaydi. Shu tizim orqali G.Xengstenberg zaminiy, jismoniy va transsendent ruhiy ibtidolarning yagonaligini asoslashga harakat qiladi va Shelerning dualizmini bartaraf etadi.Shunday qilib, G.Xengstenberg inson to‘g‘risidagi o‘z mulo- hazalaridan insonning dunyo bilan munosabatiga o‘z e’tibori- ni qaratadi. Shu munosabat orqali inson borlig‘ini ochishga harakat qiladi. G.Xengstenberg tomonidan rivojlantirilgan inson xulq-atvorining asosiy fenomenologik tuzilmalari - obyektivlik, noobyektivlik va hokazolar diniy-metafizik tarzda talqin qilinadi. G.Xengstenberg hamda falsafiy-diniy antropologiyaning boshqa namoyandalarini tanqid qilgan faylasuf F.Xammer bo‘ladi. F.Xam- mer ularni bir-biri bilan hech ham kelishmaydigan turli asoslar- dan kelib chiqib, o‘z tizimlarini yaratganliklarini tanqid qiladi. Diniy antropologik falsafani F.Xammer G.Xenstenberg kabi, diniy tamoyil asosida ishlab chiqadi. U keyingi antropologlar fikrini rivojlantirib, aprior va aposterior tadqiqot uslublarini qo‘shib yuboradi. F.Xammer o’zining ta’limotini “falsafiyroq” qilib ishlab chiqadi. “Inson bilimi, - deb yozadi olim, - “g‘oya” orqali olinma- di, aksincha, muayyanlikdan, xususiylikdan umumiy g‘oyaviylik- ka boradi”. Shuning uchun ham inson bilimi g‘oya va mavjudlik bilan doimo o‘rin almashib turishi lozim. Antropologiyadagi yan- gilik, deydi F.Xammer, inson borlig‘ining birligida emas, balki ana shu birlikning subyektdagi tiriklikni va shaxslilikni turli mazmu- niy shakllarda namoyon bo‘lishidir. “Inson, - deb yozadi F.Xam- mer, - o‘zini eksiztensial birlikda anglatadi hamda bo‘linganlikda biladi”.F.Xammer, boshqa faylasuf-antropologlar kabi, Sheler qa- rashidagi ziddiyatni hamda kamchiliklarni ko‘rsatib o‘tadi. F.Xammer inson hayotining konkret hodisasini teistik g‘oyadan keltirib chiqaradi. G.Xengstenberg kabi, sof insoniylikni ilohiy- lik, ma’naviylik ibtidosi bilan bog‘laydi. F.Xammerda insonning konkret xatti-harakati ma’naviy ibtidodan keltirib chiqariladi.Muhabbat munosabatlari F.Xammerda G.Xengstenberg kabi talqin qilinadi. Lekin F.Xammer ko‘proq e’tiborini ayol bilan er- kak o‘rtasidagi hirsiy munosabatlarga qaratadi. Ikki sevishgan 
438



qalbning uchrashuvi tabiiy va ruhiy munosabatlarni yangi yuk- sak darajaga ko‘taradi. Erkak va ayolning muhabbati ikki qalb- ning bo‘linganligini aniq namoyon qiladi. Ular birlashganda to‘liqlik yuzaga keladi. O‘zining ikkinchi yarmini topmagan in- sonlar o‘zlarini juda g‘arib his etadilar va uning o‘rnini boshqa narsalar bilan to‘ldirishga harakat qiladilar.Lekin F.Xammer o‘zining bu hukmlari xudo borligini “hirsiy yo‘l bilan” isbotlashga olib kelmasligi kerakligini ta’kidlab o‘tadi. Ikki jins o‘rtasidagi haqiqiy o‘zaro muhabbatni his etgan inson shunday xulosaga keladiki, xudoga ham o‘zining butun borlig‘ini baxshida qilsa bo‘ladi, lekin shu bilan birga u o‘zligini saqlab qolishi zarur. Bunday holda, deb yozadi F.Xammer, inson xudo- ning borligini “tanasida his etadi”. Shunday qilib, F.Xammerning diniy antropologiyasi ham ortodoksal xristian dunyoqarashi, dunyoni teologik tushuntirish tamoyillariga asoslangandir. Diniy antropologlar o‘zlarining diniy-aqidaviy tamoyillarini dunyo, in- sonning yaratilishi, inson ruhining abadiyligi haqidagi fikrlari- ni asoslashda ham fenomenologiya uslublaridan foydalanadilar. Demak, bu oqim insonni, inson borlig‘ini, mohiyatini har tomon- lama: biologik, ruhiy, ma’naviy, diniy tomondan atroflicha ochib berishga o‘z hissasini qo‘shganligi bilan ahamiyatlidir.
O'z-o'zini tekshirish uchun savollar:1. Falsafiy antropologiyaning vujudga kelishi, uning nazariy asoslari?2. Inson - nomukammal mavjudot sifatida?3. Inson va uning yashash tarzi?4. Insonning koinotdagi o'rni?5. Gelenning ijtimoiy-tarixiy ta’limotining mohiyati nimada?6. Falsafiy antropologiya ta’limotining keyingi falsafiy fikr taraqqiyotiga ta’siri qanday?

439



17-mavzu. Insonning yaralishi, tabiati va mohiyati

Режа:1. Antrpogenezning zamonaviy farazlari. Evolyutsionizm va kreatsionizm. Antropogenenezning asosiy omillari.2. Antropogenezning faoliyat-mehnat, ruhiy tahliliy (axloqiy- huquqiy) va simvolik konsepsiyalari.3. Insoniy sifatlarning turli-tumanligi va insondagi belgilov- chi xususiyatni aniqlash masalasi.4. Inson tabiatining ochiqligi. Inson tabiatidagi “ko’pqatlam- lilik”.
Tayanch iboralar: antrpogenez, inson - ochiq tizim, inson 

tabiatidagi “ko‘pqatlamlilik”, “aqlli inson”, individ, inson, odam, 
shaxs.Insonning muammolar girdobidagi tabiati uning kelib chi- qishining sir-sinoatidan yuzaga keladi. Erkak qanday qilib erkak bo’ldi? Sirasini aytganda, ushbu mavzu bо‘yicha ikkita muhim qarashlar mavjud. Dastlab qadimiy Tavrotda inson ma’budlar siymosida va unga о‘xshash qilib yaratilgan, deya tasvirlangan. Ch.Darvin esa o'zining “Turlarning kelib chiqishi” asarida samovotdan ikkinchi bc’lib yerga tushgan maymun insonning bevosita ajdodidir, degan fikrni ilgari surgan. Aytishlaricha, ushbu kitob nashr etilgach, yepiskop Uorsterskiyning rafiqasi: “umid qilamizki, bu haqiqat emas, biroq agar u chindan ham haqiqat bc’lsa, u holda buning aslo umumiy bilimga aylanmasligi uchun ibodat qilaylik”, deya xitob qildi. Bu kabi munosabatning sababi tushunarli: Darvinning ta’limotiga ko'ra, inson kc‘p asrlar davomida turgan shohsupasidan batamom qulagan.Bugungi kunda insonning kelib chiqishi borasidagi teologik va tadrijiy talqinlar o'rtasidagi ziddiyatni izohlashga urinayotgan o'ttizga yaqin nazariyalar mavjud. Ulardan ayrimlari biologik tadrijning tartibi va taraqqiyparvarligini tasodifiy sabablar ta’sirida izohlashga harakat qiladilar. Tabiiy tanlov vositasida belgilangan bu kabi tasodifiy mutatsiyalar g'oyat maqsadga 

440



muvofiq bo’lishi mumkin,. Ushbu nuqtayi nazardan qaraganda, insonning tashqi ko’rinishi lotereya chiptasi kabi “baxtli” tasodifning yuzaga kelishi sifatida namoyon bo’ladi. Biroq ko’plab biologlar, geologlar va fiziologlar inson hayotining paydo bo’lishini yanada sirli hodisa sifatida tushunadilar. ‘Aytaylik, diskret va mustaqil mutatsiyalar ko’z kabi nozik va murakkab qurilmani qanday qilib yuzaga keltirishi noaniq ...”Estetik idrok borasida nima deyish mumkin? Agar tabiat faqat mavjudlik uchun kurash natijasida hosil bo’lsa, u qayerdan keladi? Rang estetikasini qayerdan olamiz - axir tabiatda rang yo’q, faqat yorug’lik to’lqinlarining uzunligi (yoki kvant energi- yasi) mavjud - miqdoriy mohiyatlar, umuman sifatli emas. Biz estetik jihatdan Yer kurrasining turli-tuman shakllarini idrok etamiz. Qoyalar siniqlari, dengiz qirg‘og‘i, tog‘lardagi bahoriy gullar to’shamalari, biyobonlarning musaffoligi va tayganing qahratonligi - ularning barcha go’zalligi bizning xomxayol tasav- vurimizmi (gallyutsinatsiyamizmi?)”- deydi diniy mistika emas, balki texnika fanlari doktori bo’lgan V. Nalimov. Ilm va san’atning paydo bo’lishini, e’tiqod va muhabbat fenomenlarini, ya’ni inson- ni inson qiluvchi fenomenni qanday izohlash mumkin? Nahotki bu tasodifiy mutatsiya bo’lsa?Olimlar so’nggi o’n yilliklar mobaynida “antropik tamoyil” xususida tez-tez so’z yuritmoqdalar. Mazkur ibora B.Karter tomonidan 1974-yilda hayratlanarli hodisani nomlash maqsadida fanga kiritilgan. Ma’lum bo’lishicha, Borliq insonga “moslashtirib” yaratilgan! Basharti uning asosiy ko’rsatkichlari salgina o’zgartirilganida, na aql-u zakovat, va na tamaddun paydo bo’lgan bo’lar edi. Jumladan, Yer kurrasi agar Quyoshga 150 million kilometrdan yaqinroq bo’lsa, u holda suv bug’langan bo’lardi va agarda uzoqroq bo’lganida, u muzga aylangan bo’lar edi. Har ikki holatda ham hayot bo’lishi imkonsiz edi. Agar Yerning vazni biroz kamroq bo’lsa, tortishish kuchi Mars va Oyda bo’lgani kabi atmosferani ushlab tura olmadi. Basharti temir Yer vaznining deyarli uchdan bir qismini tashkil etmasa, Yerning magnit maydoni paydo bo’lmas edi va hayot faqat okeanda mavjud bo’lishi mumkin edi. Bir so’z bilan aytganda, 
441



Borliq insonning yaqinlashib kelayotgan tug‘ilishi haqida go’yoki oldindan “bilgandek” va ona farzandini tug’ilishiga tayyorlanayotgandek tuyuldi. Boz ustiga, Borliq uni bilishlarini “istaydi”! Borliqning aynan ushbu sifati insonni unda o’z o’rnini topishga va shu sababli olamning yaratilishining mohiyatini izlashga undaydi.Binobarin, uzoq vaqt davomida Borliq insonni tushunishga qodir bo‘lgan mavjudotni qabul qilishga tayyorlangan. Homo 
sapiens paydo bo’lishi bilan insonning dunyoga kelishi bejizga boshlanmagan, bashariyat tarixi esa u faqat ongli mavjudot sifatida doimiy takomillashtirish jarayoni sifatida tushunilishi mumkin. Axir, Borliq mavjud bo‘lgan va hozirda ham mavjud bo’lib turgan milliondan ortiq hayvon turlaridan hamda 250 mingdan ortiq o‘simlik turlari ichra faqat insondagina o’zining anglab yetilganligini topa bildi.Shubhasiz ma’lumki, maymunlar deya nom olgan inson - Yer sayyoramizda taxminan 40 million yil ilgari yuksak darajada yaralgan primatlarning ajdodlari paydo bo’lgan. Ulardan bir- biridan farq qiluvchi quyidagi uchta tarmoq ibtido olgan: Miotsenda (o’rta muzliklar davrida) qaddi-qomati tik va raso bo’lgan ramapitek, gigantopitek va oreopiteklar birgalikda hayot kechirgan. Ular o’zlarining rivojlangan miyasi va qo’llarining tuzilishi bilan ajralib turgan va bu ularni turli narsalarni tutib olishi va boshqarishi uchun imkon bergan. Keyingi davrda, Pliotsen (5,5-1 million yil avval) Janubiy Afrika, Tanzaniya, Keniya va Efiopiyada avstralopitek maymuniga nisbatan birmuncha insonga o’xshash bo’lgan “o’tish davri jonzoti” paydo bo’lgan. Arxeologlarning ma’lumotlariga ko’ra, u allaqachon tosh va suyakdan ilk asboblarni yaratishga muvaffaq bo’lgan. Taxminan 3 million yilga yaqin homo - ya’ni ketma-ket uchta substansiyada bir-birini almashtiruvchi, bizga esa neandertal sifatida tanilgan 
homo habilis, homo erectus va homo primigenius kabi “dastlabki inson” mavjud bo’lgan edi.Ushbu turlardan dastlabkisi homo habilis yoki “mohir inson”dir. Xo’sh, ushbu “bilag’on” nima qila oladi? U - qurol yasash, ov qilish va turarjoy binolarini qurish kabi ko’pgina narsalarga 

442



qodir. Manzilgohlardan topilgan hayvonlarning suyaklaridan kelib chiqib fikr yuritilsa, u go’sht tanovul qilgan, demak u ov qilgan. Keyingi homo erectus (raso qomatda tik yuruvchi inson) baland bo’yga ega (taxminan 1 m 80 sm), katta hajmdagi bosh suyagiga ega, nafaqat go’sht, balki baliq ham tanovul qilgan. U toshdan yasalgan boltalarga ishlov bergan, pazandalik tajribalari uchun olovdan foydalangan va yigirma kishi sig’adigan kulbalar qurishga ham qodir bo’lgan. Nomo erectus dafn marosimlarini ham o’tkazgan. Binobarin, qadimgi ming yilliklarda bizning “uzoq qarindoshimiz” olamni nafaqat shunchaki o’rmondagi makon sifatida, balki qandaydir tushunarsiz, biroq yuqori ma’no kasb etuvchi narsa sifatida ham bilgan. Va nihoyat, neandertal inson yoki homo primigenius allaqachon taxminan 100 ming yil muqaddam paydo bo’lgan homo sapiensning bevosita ajdodlaridir. Kenja turga mansub bo’lgan ushbu gominidlar o’zlariga tegishli bo’lgan yaqinlarining o’ligini dafn qilibgina qolmay, hatto faqat oxirat hayotiga ham ishonganlari holda, balki oxiratdagilarning siymosini ham tasavvur qilganlar: ular marhumlarning o’zga olamdagilarga yordam berishi uchun ularning qabrlariga had- yalar qo’yganliklari ham bejiz emas edi. Qoldiqlarga qaraganda, neandertal inson toshga ishlov berish mashqiga takomillashtirish kiritadi, oddiy jarrohlik manipulyatsiyasini amalga oshirishni bilgan. Ushbu jonzotning ko’rinishi birmuncha g’alati edi: bir tomondan, uning do’ng peshanasi, yoyiq qoshlari va pastki jag’i maymunning qiyofasini eslatsa, boshqa tomondan - uning tashqi qiyofasida insoniy xususiyatlar ham mavjud edi (birmuncha yumaloq bosh, ibtidoiy iyak).Voqealar doirasida homo sapiensning yuzaga kelishi yuqori paleolit davriga (taxminan 40 ming yil oldin) to’g’ri keladi. U o’zining neandertal ajdodlaridan asboblarni yasashning rivojlangan texnikasini, olov yoqishni bilish va turarjoylarni qurish mahoratini, hamda aqliy madaniyatning ayrim ha- rakatlarini, jumladan, dafn qilish marosimi kabi taomillarni meros qilib oldi. Bu vaqtda: nafaqat Afrika, Osiyo va Markaziy Yevropa kengliklarida, balki hatto Chukotka, Avstraliya va Shimoliy Amerikada ham kun kechirgan “ibtidoiy insonlar”dan 
443



iborat yangidan vujudga kelgan insoniyat kurrayi zamin uzra shitob bilan tarqala boshladi.Mazkur kichik turkum vakillari o’rtasidagi morfologik va madaniy tafovut (divergensiya) - ushbu tarqalishning natijasi hisoblanadi. Yashash joyi va iqlimidan kelib chiqqan holda, insonlarning tashqi kо‘rinishi о‘zgaradi va shunda biz irqlarning vujudga kelishi borasida so‘z yuritishimiz mumkin. Biroq insonning asosiy о‘zgarishi tashqi qiyofasida emas, balki uning mohiyatida yuz berdi. Endi u madaniyatli mavjudotga aylandi. Dastavval, bu kabi tabiatda misli ko’rilmagan ibtido ijtimoiylikni uyg‘otishni maqsad qilgan edi. Inson qabilasi endi podaga emas, balki jamoaga aylandi. Hayvonlardan farqli о‘laroq, qabila vakil- lari birgalikda yashash zarurligini aniq anglab yetdilar - inson- ni saqlashning yagona kafolati - va uning gullab-yashnashiga nima hissa qo’shishi mumkinligi borasida fikr yuritadilar. Shunday qilib, primatlarning insonga aylanishi ularning boshqa hayvonlarga nisbatan birmuncha chidamliligidan emas edi. To’g’rirog’i, aksincha. Eng kam moslashgan ushbu mavjudotlar omon qoldilar, chunki ular bir-biri bilan va atrof-muhit bilan birgalikda va ehtiyotkorlik bilan munosabatlar tarmog‘ini yaratdilar. Shu tariqa ijtimoiy hayot vujudga keldi.Shuningdek, iqlim, landshaft, o’simlik va hayvonot olamining insonning hayot kechirish makonlaridagi xilma-xilligi ibtidoiy jamoalar hayotida, ularning faoliyati va mehnat qurollarida muayyan tafovutlarga olib kelishi muhim o’rin tutadi. Shu sababli 0‘rta va kechki paleolitda asboblarni qayta ishlashning kamida o‘n besh usuli mavjud edi. Faqat birgina Afrikada qurollarga ishlov berishning kamida 15 xil usuli mavjud edi. Dunyo aholisi tobora xilma-xillashib bormoqda; u guruhlarga bo’linadi, ularning har biri madaniy ijodkorlikning umumiy mozaikasiga yorqin toshlarni qo’yadi. Shu yo’sinda etnos boshlanadi.Insonlar ruhiyati sotsiumning ham, etnosning ham, va umu- man, hayotning rivojlanishi faoliyat kabi yagona asosga ega edi. To’g’rirog’i shunday: moslashuvchanlik va faoliyatning birligi va kurashi, bunda ikkinchisi asta-sekin, lekin barqaror ravishda birinchisini egallaydi. Moslashuv va faoliyat inson va bashariyat borlig’ining ikki asosiy modelidir. Ularning o’zaro to’qnashuvi 
444



va o’zaro ta’sirida homo sapiens turlarining shakllanishi amalga oshadi. Bu moslashuvchanlik va faoliyatga oid tamoyillari- ning ibtidosidagi tafovut, ko’p jihatdan turli madaniyatlar xu- susiyatidagi, jumladan Sharq (moslashuvchan) va G‘arb (faol harakatchan) madaniyati qutblanishining sababi hisoblanadi.Moslashuvchanlik, ya’ni tabiiy sharoitlarga moslashish, bor- liqning birmuncha avvalgi modelidir. Bu nafaqat insonga, balki hayvonga ham xos bo‘lgan jihatdir. “Moslashuvchan hayot”: me- valarning pishib yetilishiga, daryolarning quyilishiga, fasllarning o‘zgarishiga hamohangligiga bog‘liq bo‘lgan. Dastlabki jamoalar, hayvonlar jamoalari singari oziq-ovqat, issiqlik, tabiiy makon (g‘or), asboblarni yasash uchun materiallar kabi tabiat tomoni- dan in’om qilingan narsalarni iste’mol qilganlar. Aynan mehnat qurollarining yuzaga kelishi kurrayi zamin aholisi hayotida yan- gi davrning boshlang‘ich nuqtasi bo‘lgan. Inson qo‘liga narsalar- ning ()‘zi “oqib” kelishi bilan u qanoatlanishni to‘xtatadi. U ishlab chiqara boshlaydi. Faoliyat esa moslashuvchanlikni zabt etadi. Insonning tabiatga qaramligi tobora kamayib bormoqda. U o‘ziga yanada qaram Ьо‘НЬ bormoqda. Yo^, albatta, u insonning xohi- shi bilan quyosh botishiga olib kelmaydi yoki dengizni harakatga keltira olmaydi. U hali ham tabiat bilan ajralmas rishtalar bilan uzviy bog‘langan. Biroq u endi qul sifatida emas, balki tobe’ si- fatida qo‘yilgan shartlarning qat’iy doirasida o‘z ixtiyoriga ko‘ra harakatlanishi mumkin bo‘lgan maskaniga ega.Uzoq paleolit davridan hayotning va ongning qayta qurilishi boshlangan va inson borlig‘i uchun g‘oyat ulkan oqibatlarga olib kelgan. Axir, omon qolib hayot kechirish uchun atrof- muhitga kiritilgan barcha yangiliklar shu qadar muhim ediki, ularni yo‘qotishga hech kim haqli emasdi. Inson jamoalarining mavjudligi uchun global rol hayvonlarga qaraganda jamoaviy xotiraning irsiy emas, balki ijtimoiy bo‘lgan tubdan o‘zgacha usulini egallaydi. An’ana uning tashuvchisiga aylanadi. Boz ustiga, qabila ko‘pincha eng kuchli va bardoshlilardan yiroq bo‘lgan “ixtirochilar”ga muxtoj edi. N.Moiseyevning taxminiga ko‘ra, tabularda o‘z ifodasini topgan ko‘plab normalar ibtidoiy jamiyatda aynan ushbu zaif, biroq muhim insonlarni birinchi navbatda jazolardan (tabiat kabi, qarindoshlarni ham) himoya 
445



qilish uchun tasdiqlangan. Shu sababli ham jamiyatining har bir a’zosi uchun yanada kuchli mas’uliyat bilan yondashgan aynan o’sha qabilalar omon qolganlar. Shu tariqa, insonning taraqqiyot tomon ilk sof insoniy intilishi amalga oshirildi -ichki kurashlar barham topdi. Inson o‘zidan kattaroq narsani - jamiyatni saqlab qolish uchun o‘z his-tuyg‘ularini jilovlay boshladi. Biroq, ibtidoiy shaxs va sotsiumning hayotiy faoliyati uning qabilasi va biosferaning tabiiy sikllari doirasidan xalos bo’Li olmadi. Inson axloqi tabiatga, boshqa jamoalarga, kelajakka tarqamadi. Faoliyat qonunlari bevosita faoliyatlar bilan, axloqiy bilim doirasi esa qabiladoshlar va shaxsiy hayotlari doirasi bilan cheklangan.Neolit davrida ikkinchi “ibtidoiy inqilob” yuz berdi. О‘sha davrdagi insonlarning hayoti endilikda mutlaqo tabiiy kechma- di: aksincha, u “tabiat-madaniyat” tarozisida qalqib turardi. Tabiat insonlarni oziq-ovqatlar bilan ta’minladi, madaniyat esa o’zi uchun muhim vositalarga erishish va qabiladagilarning xatti- harakatlarni tartibga soluvchi axloqiy me’yorlar bilan ta’minla- di. Biroq bu me’yorlar, yuqorida aytib o'tganimizdek, tabiatga tarqalmagan. Bir qator tadqiqotchilarning taxminiga ko'ra, mamontlarni “qurol” bilan ovlash natijasida ularning soni keskin kamayib ketdi va insoniyat ocharchilik yoqasiga kelib qoldi.Ushbu dastlabki ekologik halokat yana o’zga chiqish yo’llarini ham izlab topishga olib keldi: birinchi navbatda qishloq xo’jaligi, shunday so’ng chorvachilik paydo bo’ldi. Ovchilar va yig’uvchilar jamoalaridan tashqari J.Make “o’rmon tamadduni” (tropik o’rmon fermerlari jamoalari) deya atagan (J.Makening fikricha “kamon tamadduni”) paleolit davrida allaqachon mavjud bo’lgan va keyin “nayza tamadduni” (yaylov chorvachiligi bilan shug’ullanuvchi jamiyatlar) yangi ijtimoiy-madaniy hosilalar vujudga kelgan. Biroq ularning eng sermahsuli - bu kelajak uchun oziq-ovqat zaxiralarini g’amlashga imkon beruvchi “don saqlash tamadduni”dir.Inson o’z kelajagi va jamoasining kelajagini oqilona re- jalashtiruvchi maqsadni ko’zda tutuvchi mavjudotga aylanadi. Modomiki bu arxaik “tamaddunlar”ning birinchisida mosla- shuvchanlik xususiyatlari ustunlik qilgan bo’lsa, u holda neolit- da paydo bo’lgan oxirgi uchtasi ko’proq yoki kamroq darajada 
446



faol tasnif kab etadi. Oziq-ovqat zaxirasining mavjudligi boshqa qabilalar a’zolari bilan almashinuvni yuzaga keltiradi, ya’ni bu degani ularga nisbatan muayyan xatti-harakatlar qoidalarini ishlab chiqilishi zarur. Insonlarning turli xil guruhlarida ruhiy xususiyatning o’zaro o’tkazuvchanligi va aloqalarning o’zaro sa- maradorligi ozmi-ko’pmi aniqlanadi”. Inson sotsiumi qabilalara- ro keskin qarama-qarshilikdan qiyoslashdan o’zligini anglash tomon harakatlana boshlaydi. Axir, inson o’zini faqat o’zga inson bilan qiyoslagandagina o’zligini anglab yetishi mumkin. Qabila a’zosi o’zini shaxs sifatida anglab yetishi borasida hali so’z yuri- tilmayotganligi ayni haqiqat; zero bu o’zini jamiyat a’zosi sifatida anglab yetishi darajasida sodir bo’ladi.Demak, insonning Borliqdagi alohida mavjudot sifatida taqdirini hal qilgan narsa - bu uning obyektiv natijalari bilan birgalikdagi faoliyatidir. Aytish joizki, madaniyat asosan inson faoliyatining umumiy xossalarini ifodalaydi, zero bu insonlarning borliqdagi yagona usulidir. Shaxs faqat homo agens (harakat qiluvchi inson) sifatida shaxsga aylanadi. Mazkur faoliyat hamisha jamoadan kelib chiqadi va mazmunli, maqsadli va o’zgaruvchan xususiyat kasb etadi. B.Paskal inson tabiati hamisha oldinga intilishga moyil, degan fikrni ilgari surganligi ham bejiz emas. Mukammal inson aynan o’z faoliyati vositasida tabiat ustidan hukmronlik qila oladi. O’sha davrdan to hozirgi kunga qadar tabiat uzluksiz ravishda madaniyatga aylandi va inson bir paytning o’zida ham yaratuvchi, ham madaniyat yaratuvchisidir. U tabiatdan ustunligini va shu bilan birga unga nisbatan o’zining zaifligini his qila boshlaydi. Axir, “shaxs sifatida... uni tashqi dunyo bilan bog’lovchi kesilmagan kindigini kesmaguncha, u ozod bo’la olmaydi; biroq bu rishtalar unga qandaydir tuproqda tomir yozgan ildizlar hisobiga go’yo uning mavjudlik xavfsizligini kafolatlovchi biror narsaga tegishli bo’lish tuyg’usini beradi”, deb yozadi E. Fromm. Uning fikricha, insonning abadiy beqarorlik hissi aynan borliqning tabiiy asoslari bilan tanaffusga asoslanadi. Boz ustiga, insonning tabiatni nafaqat faoliyatning boshlang’ich nuqtasi sifatida, balki in’om etuvchi ona qalbi sifatida anglab yetmasligi hozirgi davr kishisida o’ziga xos ekologik bosimni keltirib chiqardi. Inson qadimgi davrdan to hozirgi kunga qadar
447



ko‘z o’ngimizda “tabiatning o’gay o’g’li” va “madaniyat farzandi” sifatida gavdalanadi.Tabiat qonunlari asnosida tug‘ilgan, biroq boshqacha, tabiiy bo’lmagan hayot tarzini kechiruvchi insonning bu kabi jumboqnamo mavjudligining sababi nimada? Inson mohiyati. Tasavvur qiling, ko‘z o’ngingizda ikki go’dak mavjud: ularning biri yangi tug‘ilgan hayvon bo‘lsa, ikkinchisi endigina dunyoga kelgan inson bolasi. Kuchukcha yoki mushukcha dunyoga kelgan ilk kunidan boshlab harakat qilishga harakat qiladi - harakat qilish, narsalarni olishga, oziq-ovqat uchun aka-uka va opa- singillari bilan talashishga urinadi. U ko’p jihatdan tug’ilishda mustaqil. Inson vujudida dunyoga kelgan go’dak esa har jihatdan onaga tobe’ bo’lgan mavjudotdir. Embriologiya gipotezalaridan biriga muvofiq, inson hayotga hayvondan kam moslashmagan holda dunyoga kelishi uchun yigirma bir oy davomida ona bachadonida hayot kechirishi zarur. Binobarin, biz insonlar ona qornida emas, balki tashqi olamda shakllanishga majbur bo’lgan yagona tirik mavjudotlarmiz.Hayvonning hayoti olamga moslashish ma’nosida insonnikiga nisbatan beqiyos darajada qulay: uning o’ylashga hech bir zarurati yo’q, uning uchun bu ishni uning instinktlari bajaradi - hozirgi kunda aksariyat antropologlar bunga ishonadilar. Bu borada inson mahrum ham bo’lgan, va bir vaqtning boyigan ham. Shu sababli ham inson haqidagi talqinlar g’oyat qutblashgan: inson “omadi kelib insonga aylangan maymun” sifatida - va o’ta omadsiz bo’lgan nomukammal hayvon sifatida edi: baxtga qarshi u inson bo’lib tug’ilgan (F. Nitsshe). Biroq - insonning omadi kelganmi yoki yo’qmi - dastlab u tabiatdan uzilganligi ayni haqiqat. Shu ma’noda, insonning mohiyati uning instinktlarining yetishmasligi va tabiiyki, uning dunyoda bemalol yashay olmasligi bilan belgilanadi. Biroq, boshqa tomondan, aynan xuddi shu yetishmovchilik uning ustunligiga aylanadi: uning “ekssentrik qarashlari” (X. Plessner) tufayli u ochiq, erkin dastur bilan yuzaga keladi.Inson “hayvondagi mahrumlik”ni, “g’ayriixtiyoriy ravishda” omon qolish uchun qodir emasligini to’ldirar ekan, o’zida ins- tinktlarni rivojlantirishga majbur bo’ldi. Ehtimol, dastlab u “hay- 
448



von” tomonni takomillashtirishga uringandir. Biroq, u tirnoqlari va tishlarini daraxtga qanday charxlamasin, ular hali ham hay- vonning tirnoqlari va tishlariga qaraganda mislsiz darajada zaif bo’lib qolaverdi; u antilopadan ko’ra tezroq yugurishga qancha- lik urinmasin, aslo uni quvib yeta olmadi. Va shunda inson bosh- qa yo‘lni tanladi: u erkin izlanish faoliyati yo‘nalishidagi biologik kamchiliklariga hamda sinovlar va xatolar orqali xavfni his qil- gani holda, o‘z harakat yo‘nalishiga sayqal bera boshladi.Shu tariqa, insonning Koinotdagi muvozanatsiz holati hayvonlarga qaraganda borliqqa nisbatan mutlaqo boshqacha yondashuvni yuzaga keltiradi. M. Shelerdan so‘ng biz ham uni “olamning ochiqligi” deya ataymiz. Bu - olamga muammo sifatida dasturlashtirilmagan munosabat, uning oqibatlari insonning harakatchanligi, o‘rganish qobiliyati va moslashuvchanligi. Inson qadimgi ibtidoiy davrdan to hozirgi kunga qadar “kichik birodarlarimiz”dan farqli o‘laroq, har kuni dunyoni va unda o‘zini “hal qilishga” majbur bo‘lib, yangi, tabiatdan tashqaridagi muhitda - madaniyatni yaratadi.Izlash faoliyati jarayonida shu yo‘sinda o‘zini himoya qilish instinktidan fikrlash va yaratish qobiliyati - sof insoniy iste’dod tug‘iladi. Biroq ham hayvonlar ham harakat qiladi-ku! Ular nima uchun fikrlash xususiyatidan mahrum va yaratishga qodir emaslar? Nahotki hayvon reflekslari bilan belgilanadi va insondagi fikrlashni belgilovchi muqobil variantlarni tanlashga qodir emas? Biroq hayvonning ongi ham to‘liq instinktiv emas- ku. Mumkin bo‘lgan barcha o‘zgarishlarni avvaldan ko‘ra oluvchi bunday instinkt mavjud emas va bo‘lishi ham mumkin emas. Shunday qilib, fransuz abbati Darshenning asalarilar bilan o‘tkazgan tajribalari natijasida qiziqarli qonuniyat paydo bo‘ldi: asalarilarning yo‘lida avvaldan aytib bo‘lmaydigan to‘siq paydo bo‘lishi bilan, jumladan, ular katakchalar hujayrasiga nish urar ekanlar, vaziyatdan chiqishning antiqa usulini topdilar. Boz ustiga ular ushbu chiqishlarning quyidagi xilma-xilligini namoyish etdilar: yoki ular nishlarini tortib oldilar yoxud nish uning markazidan emas, balki devor orqali o‘tishi uchun katakchani qayta qurdilar. Va bu hasharotlar! Yong‘oqni chaqish uchun nafaqat mos shakldagi toshni tanlabgina qolmay, balki bu 
449



mahoratni avlodlarga ham o’tkaza oladigan shimpanzelar haqida nima ham deyish mumkin, ya’ni “protomadaniy” turiga mansub bo’lgan bir xil an’anani o’rnatish uchun! Bu va boshqa dalillar hayvonlarning nafaqat instinktivlikka, balki maqbullikka ham ega ekanligini isbotlaydi, binobarin bu savollarga muvaffaqiyatli ravishda munosib javoblarni topish muhim ahamiyat kasb etadi. Nima sababdan u fikrlash darajasigacha yetib bormaydi?Ratsionallik va fikrlash o’rtasidagi tafovut negizida faqat insonga xos bo’lgan maxsus faoliyat turi - ramziy faoliyatga yotadi. E.Kassirer insonni “ramziy hayvon”deya ataganida aynan shuni nazarda tutgan edi. Hayvonda tashqi rag’batlarni qabul qiluvchi retseptorlar tizimi hamda ushbu ogohlantirishlarga ta’sir qiluvchi effektorlar tizimi mavjud. Hayvon go’sht hidini retseptorlari yordamida sezgan zahoti darhol uning manbaini izlashga kirishadi. Effektorlar aynan shunday harakatlanadi. Bu tizimlar o’rtasida insonlarda muayyan darajada uning tabiiy yetishmovchiligini qoplovchi ramziy - uchinchi bog’liqlik mavjud. U effektorlar va retseptorlar o’rtasida o’ziga xos to’xtalishni yaratadi va bu makonda - til, afsona, san’at, din va boshqalar kabi o’ziga xos “madaniyat organlari” yuzaga keltiradi. Inson mavjud jismoniy Borliq uzra o’zi yashaydigan madaniyatning ramziy Borlig’ini yaratadi. Insonning ramziy faoliyati o’sib borar ekan, jismoniy haqiqat undan yiroqlashadi. Inson biror narsaga murojaat qilish o’rniga, dastlab ularni “o’zi orqali o’tkazadi”. Afsona, san’at va til asosan biologik hayotni almashtiradi, bu endi ularning prizmasi orqali ko’rib chiqiladi. Shunday qilib, inson ikki dunyoda yashaydi: yetishmovchilik dunyosida - haqiqatda va ortiqcha dunyoda - ramziy haqiqatda. Bundan tashqari, u haqiqatni, va shu jumladan u o’zini va “sun’iy vositachi” orqali - ramzni ham ko’radi.Til - bu inson hayotidagi ramzlar harakatining birmuncha yorqin ifodasidir. Aynan lingvistik xatti-harakatlarning vujudga kelishi bilan inson o’zining hayvondan farqini anglab yetadi. Shuning sababli, ibtidoiy insonlar aksariyat hollarda o’zga qabilalarning vakillarini inson deya hisoblamaganlar: axir ular uvullash yoki xirillash sifatida qabul qilingan tushunarsiz tilda so’zlashar edilar. Qo’shnichilikda yashovchi “kuchukbosh 
450



insonlar” yoki “yalang‘och maymunlar”ning mifologik tasvirlari aynan shundan kelib chiqqan.Lingvistik ramzlar tizimi “tabiiylik” dan farqli o’laroq, tashqi dunyodan alohida bo’lgan muayyan “madaniy” bir avtonomiyaga ega. U (“1-Borliq”) tashqi olamdan farq qiluvchi “2-Borliq”ni yu- zaga keltiradi. Nutqiy jarayonda til ramzlari son-sanoqsiz kom- binatsiyalar olamiga birlashtirilib, insonlar munosabatlari va shaxsning ichki dunyosining cheksiz turli-tuman “tavsiflari”ni shakllantirishga imkon beradi. Ammo lingvistik voqelik dunyo- dan farq qiladigan haqiqat bo’lishiga qaramay, ayni paytda bu dunyoni talqin qilish imkoniyatining shartidir. G.Gadamer tilning ushbu funksiyasini quyidagicha belgilaydi: “Til - bu olamdagi barcha narsani qamrab oluvchi talqinidir. Faylasuf V.Bibixin esa mazkur ta’rifni quyidagicha tavsiflaydi: “Tilning qismlari, jum- ladan, so’zlar, narsalarni, til toifalari va tuzilmalari (morfologiya, sintaksis) esa olam ichidagi munosabatlarni anglatadi, mazkur narsalarga va munosabatlarga ishora qiladi, shuning uchun bu- tun til butun dunyoning belgisidir bundan tashqari, tilning yaxlit- ligi butunning yaxlitligining belgisi bo’lsa, yagona qilib qurilgan- lik esa olam yagonaligining belgisini ifodalaydi. “Mazkur nuqtayi nazar M.Xaydegger tomonidan ishlab chiqilgan bo’lib, bunda u til bog’ning buzilishiga o’xshash olamning bo’linishining ekanligi­ni e’tirof etadi. Bu shuni anglatadiki, olamning tuzilishining o’zi bizning ongimizga til orqali kiradi. Aynan til haqiqati inson ongi- da olamni, va shuningdek, ongning o’zini ham vujudga keltiradi.Tilning asosan mustaqil borliq sifatida mavjudligi bizga nafaqat so’zlash, balki bizning ko’rish sohamizda ham bo’lmagan narsalar borasida o’ylash imkonini beradi. Inson tilining hayvonlarning signal tizimi o’rtasidagi qat’iy tafovut shundadir. Agar hayvonlar chiqaradigan tovushlar oniy ma’lumotni (jumladan, yaqinlashib kelayotgan xavf-xatar to’g’risida) uzatishi mumkin bo’lsa, u holda insonning tili uni nafaqat hozirgi, balki o’tmish va hatto kelajak bilan ham bog’laydi. Shu tariqa u nafaqat o’z tajribasini, balki zamondoshlari va ajdodlari tajribasini ham qo’llagan holda, tadbirlarni rejalashtirish; hamda hali sodir 
451



bo’lmagan voqealarni tasavvur qilish imkonini beradi. Hayvon va inson tili o’rtasidagi yana bir muhim tafovut shundaki, hayvon signallari subyekt munosabatlariga ega emas. “Itni idish so’zini anglatuvchi ingliz sc’ziga c’rgatish mumkin.Va qachonki hayvon ochlik tuyg‘usini his qilsa, shunda u bu sc’zni fonetik jihatdan qulay talaffuz qilishi mumkin. Biroq gap shundaki, bu ifodalash emas, balki anglatishdir...”. Bu asosiy ma’noga ega bo'lgan sc‘z emas, balki na narsaning tasvirini, na muammoning mohiyatini, na uni hal qilish rejalarini o'z ichiga oluvchi bir signaldir. Shunday qilib, xuddi shu ortiqchalik inson tilida ham kuzatilishi mumkin.Shunday qilib, inson faoliyatining tabiati hayvon faoliyatidan tubdan farq qiladi. Uning jarayoni va natijasi har doim yangi, madaniyat ijodi bilan bog'liq. Hayvon esa aniq faoliyat turlari uchun avvaldan belgilanadi. U tajriba orttirishi, ba’zan hatto uni ulashishi mumkin, biroq uning harakatlari boshqa, tabiiy bo'lmagan muhitni yaratishni ko'zda tutmaydi. Hayvon maxsus zarurat sohasida mavjud bo'ladi. Hattoki agar asalarilar katakchalar devoriga nozik nishlarini sanchgan bo'lsalar, bu ham bo'lsa faqat ularning shunday sharoitlarga qo'yilganliklari sabablidir. Inson esa - mumtoz aforizmga muvofiq, zarur nar- sasiz amallay oladi, biroq ortiqcha narsasiz amallay olmaydi. Axir, uning maqsadini belgilash ko'pincha orzular, fantaziyalar va tasavvurlarga asoslanadi, va shu tariqa kashfiyotlar amalga oshiriladi.Ibtidoiy davr rassomiga Altamira g'orining devorlarida hay- vonlarning ifodali va mazmunli tasvirlarini tirnab chizishning nima keragi bor edi? Ha, ehtimol bu chizmalar qandaydir manfaat yo'lidadir va shu taxlit u ruhlardan ertangi ovida madad so'rar. Biroq ketgan bu vaqtini u nayzasini tarashlashga sarflagani maqbul emasmidi? Gap shundaki, hayvon o'z faoliyatida insonga nisbatan beqiyos darajada maqbulroq: jumladan, Suv qunduzi to'g'onni diplomli muhandisga nisbatan birmuncha puxta va arzonroq narxda quradi. Biroq suv qunduzi bo'sh vaqtlarida she’r yoza olmaydi yoki rok guruhda o'ynay olmaydi. Lekin bu ishni muhandis qila oladi. Ideallar uchun o'zini qurbon qilish suv qunduzining xayoliga kelmaydi. Chunki uning yaxshi 
452



tartibga solingan instinktiv olamida “qurbon” tushunchasiga ham, “ideal” tushunchasiga ham joy yo‘q. Fransuz faylasufi A. Bergson yozganidek: “Homo sapiens, aqlli qilib yaratilgan yagona mavjudot bo’lish bilan bir qatorda, shuningdek, o’z hayotini g‘oyat nomaqbul hodisalarga tobe’ qila oladigan yagona mavjudot ham hisoblanadi” [16, 109-b.].Insonning - fikrlash va tasavvur qilish kabi ramziy qobiliya- ti tufayli u tabiiy mavjudot bo’lishdan to’xtadi. Shuning uchun ham inson tadriji qonunlari biologik qonunlarga ziddir. Inson tirik qolish uchun hayvonni o’ldirishdan manfaatdor - u hayvon- ning ushbu dastlabki shartini buzadi. Oniy manfaatdorlik kela- jak uchun uzoq muddatli reja bilan almashinadi. Basharti inson ongi hayvonning maqbulligiga o’xshash bo’lsa, u holda uning eng tiyiqsiz rivojlanishi bilan ham inson madaniyatni yaratishga va eng yaxshi holatda esa faqat taraqqiyot mahsulotlarini yaratish- ga qodir emasligini taxmin qilish mumkin. O’shanda eng qudratli texnik vositalar yaratilishi mumkin edi, biroq Blokning she’rlari va Baxning musiqiy asarlarining yaratilishi imkonsiz edi.Shunday ekan, inson tafakkuri paydo bo’lishining bosh- lang’ich nuqtalari erkin qidiruv faoliyati, “olamning ochiqligi” va ramziy (ijodiy) faoliyatning o’ziga xos turidir. Biroq bu hamma- simi? Axir, bu asoslarning o’zi poydevor talab qiladi. Va muloqot bu kabi “poydevorlarning negizi” sanaladi.Biz avval e’tirof etganimizdek, inson tabiiy hayotga mos- lashmagan. Uning uchun yagona chora - bu uning qandaydir boshqacha shaklini yaratishdir. Hayvonlarda kechuvchi juda ko’p iste’mol qilish emas, balki “insoniy” qilib yaratish, ya’ni ishlab chiqarish kabi madaniy sharoitlarni yaratishdan iborat. Lekin bu shartlar faqat hamkorlikda, sotsium a’zolarining birgalikda rejalashtirgan faoliyatida ishlab chiqarilishi mumkin: bu ibtidoiy qabila uchun ham, zamonaviy taraqqiyot uchun ham amalga oshirilishi mumkin.Shunday qilib, inson tabiiy takomillashmaganlikni nafaqat o’zini artefaktlar bilan to’ldirish orqali, balki - birinchi navbatda - o’zga insonlar bilan tajriba almashish orqali ham qoplaydi. Bu insonning insonga aylanishining sabablaridan biri shunda, may- mun esa maymunligicha qoldi. Majoziy ma’noda aytganda, may- 
453



mun hadya qila olmaydi va qabul ham qila ololmaydi. U “ortish” vositalariga ega emas: uni joriy qilishning yagona modeli tur dasturi va brend kabi mohiyatida muhrlangan. Uning to’dasidagi o’rni qat’iy belgilangan - uni na kamaytirish, va na ko'paytirish mumkin. Bu borada, u ham boshqalar hayvonlar kabi, c'zini o’zi ta’minlovchi hayvonlar sirasiga kirishini e’tirof etish joiz.Biror kishi tur dasturining faqat bir qismini meros qilib oladi: qolgan katta qismini esa u “qc'shish” va “birlashtirish”ga majbur. Biz yana “qc’shish” borasida keyinroq sc‘z yuritamiz, ya’ni ijodkorlik va “qc’shish” - c’rganish va tarbiyalashni meros sifatida qabul qilish - insonning ilk tug‘ilgan davridan boshlanadi. Axir, u atrofida kc’rgan birinchi narsa - bu c’zga insonlar. “Inson” tushunchasining c’zi c’zaro mavjudlikni, bir-biri uchun mavjudlikni va shuning uchun ham bashariyat jamiyatini, sotsiumni nazarda tutadi”, degan fikrni ilgari suradi E.Gusserl. Shunga muvofiq, inson faoliyatining birinchi shakli muloqot bc’lib, inson u orqali c’zidan avval shakllangan sof insoniy semantik sohalarni va olamshumul “maydonlar maydoni” bc’lgan - jamiyat madaniyatini uning turli kc’rinishlarida idrok etadi. Hatto sof namoyon bc’luvchi c’ta shaxsiy, kc’rinishidan fenomen - inson ongi faqat muloqot jarayonida vujudga keladi: etimologiya sc’zi “ong - kimdir bilandir bilish, hamkorlikda bilish. “Ong - bu kc’proq anglab yetish imkoniyati. Ya’ni, ushbu makonda biz c’zimizni kc’paytirish, kattalashtirish kabi qandaydir xususiyatini topamiz”, - deb yozadi M. Mamardashvili.Til, madaniyat va muloqot inson hayotining uchta bc’linmas va ajralmas ibtidosidir. Madaniy faoliyat va insonlar c’rtasidagi muloqot dastlab yagona jarayonni namoyon qilgan. Til asosiy muloqotlashuv vositasi sifatida yuzaga keldi. Shu sababli barcha madaniy fenomenlar: muloqatlashuv - nafaqat zamondoshlar bilan, balki ajdodlar va avlodlar c’rtasida ham sc’zlashuv vositasi vazifasini bajaradi. Bu esa aynan ajdodlardan avlodlarga eng qimmatli qadriyatlarni yetkazish maqsadida, ya’ni afsona, din va boshqa madaniy fenomenlar asosidagi muloqotga oid maqsadni ifodalaydi. Har qanday madaniyat asari bir paytning c’zida muloqotga urinishdir. Va sizning suhbatdoshingiz tirikmi yoki c’likmi yoki hali tug’ilmaganmi, muhim emas. Shunga 
454



ko’ra, I.Brodskiy o’zi va taxminiy o’zga shaxs uchun yozishini bejizga aytmagan. O’zga shaxs bilan uchrashuv - bu xayol surish, o’zligini anglash, o’ziga nisbatan munosabatning ibtidosidir. Shuning uchun ham kamon Geraklitdagi uyg’unlik ramzi sifatida tasvirlangan. Axir, uning ikkita qarama-qarshi uchi o’rtasida o’qni harakatga keltiruvchi kuchlanish hosil bo’ladi. Fikr o’qini, ijod o’qini, inson mavjudligining o’qini.Va biz, yana aslida, insonning - ozgina narsaga qanoat qila olmasligini belgilovchi g’aroyib holat bilan to’qnashamiz. Axir, insoniy muloqot faqat foydali bo’lishi mumkin bo’lgan shakl bilan cheklanmaydi. O’zini himoyalash maqsadida hamkorlik- da faoliyat yuritish, raqib qabilalar bilan o’zaro janglar o’tka- zish, munosib yashash sharoitlarini birgalikda qurish - u yoki bu shaklda ayrim hayvonlarda ham mavjud. Biroq nima uchun boshqasi mening o’zligimni anglaganligimni, ongimni, tur- mushimni aniqlashi kerak? aksariyat hollarda oilaga ziyon yet- kazishga olib kelishga majburlovchi tabiatda mavjud bo’lmagan do’stlik insonga nima uchun kerak? Biologik ko’pxotinlilikka zid bo’lgan sevgi nimaga kerak? Tabiatda o’xshashi bo’lmagan - e’tiqod kabi fenomenning unga nima keragi bor? Bu kabi savol- larga aniq javobning o’zi yo’q. Biroq insonning butun mohiya- ti shundaki, - u o’zining tabiiy nomukammalligini yengib o’tar ekan, u to’xtay olmaydi. Bundan tashqari, aynan shu to’xtata olmaslikda u insonga aylanadi. Shu sababli inson harakatining boshlang’ich nuqtasi bo’lgan uning yetishmovchiligi, hali uni aniqlashga xizmat qilmaydi. Qachonki u ijodiy mukammallik tasnifiga ega bo’lganida, dastlabki yetishmovchilik inson nati- jasining negiziga aylanadi.Inson, uning olamdagi “ekssentrik pozitsiyasi”ni anglab yetgani holda, tabiatdan tashqari (madaniy) - sun’iy mav- judotga ehtiyoj sezadi. Shu boisdan ham u tabiiy olam va un­ing “sun’iy” mohiyati o’rtasida muvozanatni yaratishga urinish mahkumdir. Biroq, inson sinovlar va xatoliklar bilan harakat qilar ekan, bir vaqtning o’zida narsalarning biologik omon qol- ishi uchun yo’l-yo’lakay keyinchalik o’z salmog’iiga ega bo’lgan ko’plab “ortiqcha” narsalarni yaratadi (jumladan, san’at asar- larini). Shu tariqa ijodiy izlanishlar vujudga keladi. Dastlab bu 
455



ortiqcha, chunki --bu yana sinovlar va xatoliklar orqali sodir bo’ladi. Ehtimol, ushbu “keragidan ortiqlik”, ya’ni oxir-oqibat madaniyatning sababi shundaki, inson o’zining ajoyib “xato- laridan” voz kechishi mushkul. Qasamlar, mo’jizali harakatlar, marosimlardagi qo’shiq kuylashlar va h.k. - bularning barchasi dastlab inson hayotini saqlab qolishga qodir vosita sifatida qa- bul qilingan. Biroq asrlar va ming yillar o’tdi va ularning inson- ni “himoya qilish” uchun amaliy zaifligi aniq bo’ldi. Lekin inson ulardan voz kechmadi. Ularga muvofiq yashashga va harakat qilishga odatlanganligi uchunmi? Yoki, ehtimol, maqsadga mu- vofiqligini yo’qotib, go’zalliklarini yo’qotmaganliklari uchun- mi? Yoki inson bu kabi “foydasiz” asarlarning sotsium uchun qanday birlashtiruvchi kuchga ega ekanligini ko’rdimi? E’tirof etish joiz, ushbu taxminlarning barchasi to’g’ri va to’ldiru- vchidir.Hayvonlarda qanday ekan? Axir, ular ham ko’pincha o’zlarini “keragidan ortiq” qilib ko’rsatadilar, jumladan, o’yinda. Biroq bu ikki turdagi ortiqcha narsalar o’rtasida jarlik mavjud. Ginsonli hayvonda harakatlar soddalashtirilgan, tasdiqlangan maqsad- ga muvofiq bo’ladi. Hazm bo’ladigan natijaga olib kelmaydigan sinovlar va xatolar keraksizligi tufayli uloqtiriladi. Va inson o’z ehtiyojlarini qondirish uchun emas, balki “san’atga bo’lgan mu- habbat” tufayli yanada ko’proq “ortiqcha harakatlar”ni amalga oshiradi. Axir, hatto jinsiy mayl yoki ochlikning fiziologik in- stinktlarida ham inson bevosita emas, balki aylanma yo’l bilan harakatlanadi. Shu sababdan amaliy nuqtayi nazardan ayol ki­shi bilan uzoq vaqt uchrashish - teatrga taklifnomalar berish va ularga gullar hadya qilish “befoyda”. Shuning natijasida ko’p as- rlik pazandalik san’ati yuzaga kelgan. Hayvonlarda bo’lgani kabi - juftlashish va har qanday ovqatga hamla qilish osonroq bo’lar- midi? Bu osonlikka osonku-ya, biroq bu qandaydir insoniylikka to’g’ri kelmaydi-da....Biroq insoniylik borasida nima ham deyish mumkin? Tabi- atdan tashqarida. Shu ma’noda, biz inson tabiiy tug’ilish mex- anizmiga ega emas, degan fikrni ilgari surgan M.Mamardash- vilining nuqtayi nazari bizga birmuncha yaqin. Yo’q, albatta, 
456



odam ham, hayvon ham (har qalay sutemizuvchi) jismonan bir xil tug‘iladi. Biroq odamning dunyoga kelishi kabi haqiqat uni hali inson qilmaydi. Muloqot, jamiyatdagi qadriyatlar va me’yor- lar, ijodiy faollik, asosiysi til bo’lgan sotsiumning ramziy tizimlari uni shunday qiladi. Demak, “inson - tabiatning o’zida berilmagan vositalar yordamida o’zini o’zi yaratgan darajada mavjud bo‘lgan mavjudotdir”. Insonning tabiiy moslashganlikni o’rnini bosuvchi madaniy qurilmalar - fikrlar, qadriyatlar, ma’no, ishlar va bosh- qalar ko’magida - inson o’zida qayta va qayta insonni kashf etadi.Insonning tavallud topishi mashaqqatli mehnatdir. Har qa- nday ona buni yaxshi biladi. Biroq bundan-da qiyinroq va ma- shaqqatliroq ish - bu insonning har kuni o’z-o’zini kashf etishi va tabiat tomonidan belgilangan doiralardan tashqariga chi- qishidir. Bu o’z maqeyini o’zi belgilashi va o’zligini anglashidir. Bu birmuncha qadrli narsa nomidan instinktlarni rad etishdir. Bu kabi tabiiy asoslarda hayotni rad etish, ba’zan esa - va bevo- sita ma’noda - ba’zi muhim maqsadlar va qadriyatlar uchun ha- yotning o’zini qahramonlik bilan rad yetishdir. O’z ustidagi bu kabi “uchish ishi”ni anglatuvchi falsafiy atama transsendensiya (transsendensiya)dir. Ushbu hodisaning tasviri Listning opera partituralaridan biri bo’lib, uning birinchi sahifasida: “tez”, ik- kinchisida - “juda tez”, keyingisida - “imkon qadar tezroq”, biroq undan keyingisida - “yanada tezroq” deb yozilgan. I.Brodskiy: “Transsenzusdagi hayot kredosi esa, g’oyat ijodiy, hayotga lim- mo-lim to’la” - degan fikrni bayon qiladi. Bu quyidagicha yang- raydi: “Notani balandroq oling”.Muloqot, ijodiy faoliyat va olamga ochiqlikning birgalikdagi makonida insonning shaxsiy fazilatlari namoyon bo’ladi.Ulardan birinchi darajalisi - almashtirilmasligidir. Ko’ri- nishidan, qanday o’zgarmaslik haqida so’z yuritish mumkin, endilikda qachonki biz mashhur maksima bilan aynan “birga o’sgan”bo’lsak: “Almashtirib bo’lmaydigan insonlarning o’zi yo’q”. “Tug’ilgandan boshlab, har birimiz qaysidir jamoa (oila, sulola, cherkov, davlat va h.k.) ning muayyan bir qismi hisoblanamiz va shu ma’noda u - jamiyatning almashtiriladigan atomi sanaladi. Biz hatto ma’lum bir madaniyat xarakteriga mos keladigan 
457



muayyan “shaxs turini” qurishimiz mumkin - insonlar yoki davr, “ijtimoiy” yoki “milliy” xarakter, o’ziga xos “modal shaxs” (K. Dyu Bua atamasi). Biroq na bunday umumlashgan tur, va na XX asrda keng tarqalgan “bir qaynovi kam odam” siymosi aslida o‘zida shaxsni ifodalamaydi. Insonning haqiqiy qiymati uning almashtirib bo‘lmasligida o‘z aksini topadi. Bu kabi sifat, eng avvalo, sevgi va do‘stlik munosabatlarida namoyon bo’ladi. Insonning О‘zga inson bilan samimiy, iliq aloqasida u o‘zga inson uchun ham, o’zi uchun ham chinakamiga almashtirib bo‘lmas shaxsga aylanadi. Bizning o‘zgarmasligimizni chegaradagi vaziyat sharoitida - boshqa yo’l bilan ham ochib berish mumkin. Ushbu ekzistensial vaziyat undagi insonning mushkul, hayotiy tanlov sharoitida qolganligi bilan ham tavsiflanadi. Aynan ushbu muammoni hal etish jarayonida, barcha mavjud kuchlarning keskinligida inson o’zining yuksak ma’naviy fazilatlarida, shaxsiy erkinligini amalga oshirishda ochilishi, o’zligini namoyon qilishi mumkin.Insonning ikkinchi aniqlovchi sifati - bu uning o’ziga xosligi - uning dunyodagi alohida, shzgalarnikidan farq qiluvchi o’rni bilan bog’liq. Bizning ijtimoiy hayotimiz aynan shu ma’noda olamdagi jarayonlarning uzluksizligini to’xtatishdan iboratdir. Inson tabiatga bo’ysunishni rad etuvchi mavjudot bo’lib: u tarixiy mavjudotga aylanadi. Va nafaqat hayvondan farq qilgani sababli, balki u vaqt tushunchasiga ega bo’lgani, o’tmish xronologiyasini qurish va kelajak sari yo’lni loyihalash imkoniga ega bo’lgani sababli ham tarixiy mavjudotga aylanadi. Darhaqiqat, insonning tarixiy mavjudot sifatidagi asosiy xususiyati - bu uning shaxsiy sa’y-harakatlari orqali “tarix tugunlarini bog’lash” qobiliyatidir. Shu tariqa u oqim bilan hamohanglikda suzishdan, qulayliklarga erishish maqsadida va inson olami muammolari va fojialaridan uzoqlashish uchun harakat qilishdan voz kechadi. Shuningdek, u obyekt bo’lishni, ya’ni “boshqa narsalar qatoridagi narsa” bo’lishni ham rad etadi. “Shaxsiy xatti-harakatlar erkinligi - bu inson erkinligi demakdir.Ko’plik insonning eng muhim sifatlaridan biridir. Insonni barkamol rivojlanishi institutiga asos solgan teosof olim G.Gurjiyev insonda doimiy o’zgarmas “Men” mavjud emas, deya 
458



e’tirof etadi. Insonning ismi - legion. Insonning har bir fikri yoki istagi boshqa bir “Men” ekanligini hatto uning o‘zi ham bilmaydi. Shu ma’noda, inson xizmatkorlarning kuchiga berilgan egasiz bir uydir. Bir tomondan, bu insonning nomuvofiqligining sababidir. Biroq boshqa jihatdan, inson shaxsiyatining dinamikasi aynan shunga bog'liq. Aksariyat “Men”larning o’zaro ziddiyati insonni va sof insoniy muhitni - madaniyatni o’zgartirishning asosiy kalitidir. Ushbu ziddiyat inson shaxsiyatining o’sishi jarayonida dialektik ravishda “olib tashlanadi”: shaxs o’zining bir nechta o’zini noyob yaxlitlikka jamlash qobiliyati bilan ajralib turadi. Bu borada ajoyib madaniyatshunos va semiotik olim Y.Lotman shunday yozadi: “Fikrlovchi tuzilma shaxsni shakllantirmog’i lozim, ya’ni o’zaro ziddiyatli bo’lgan semiotik tuzilmalarni yaxlit bir butunlikka birlashtirishi joiz. Qarama-qarshi tendensiyalarni yagona tarkibiy butunlikdan chiqarib tashlash zarur”. Va keyin yana: “Butun madaniyat tarixi tomonidan ishlab chiqilgan va rag’batlantirilgan inson shaxsiyatining o’zgaruvchanligi negizida insonning ko’psonli kommunikativ va madaniy harakatlari yotadi”.Ushbu xususiyat bilan protsessuallik kabi insonning yana bir muhim sifati bog’liq. Inson - har doim jarayon, natija emas. Inson - bu insonning “ixtirochisi” (J.-P.Sartr iborasi). Insonning mohiyati uning mavjudligidan oldin emas: u - o’zining loyihasidir va shuning uchun ham u o’zini takomillashtirish uchun erkin va javobgar bo’lishga mahkumdir. O’zini o’zi anglashga bo’lgan har qanday urinish u tomonidan o’zining “naqd pulidan” oshib ketishni ko’zlab qilingan. Bu o’rinda inson maqsad emas, balki ko’prik ekanligini e’tirof etgan F.Nitsshening so’zlarini yodga olish lozim...
Insonning dualligi. Insonning zamonaviy tushunchalari uni ikki ibtido - tabiatga va tabiat tarkibiga (ilohiy, qadriyat, madaniy) oid “uchrashuv joyi” (M. Sheler iborasi) sifatida anglab yetishdan kelib chiqadi. “Inson ko’p tarkibli mavjudotdir... Unda hamisha Xudo va olam o’rtasidagi kurash davom etadi, u ham tobe’ va ham erkin mavjudotdir”, degan fikrni ilgari suradi N.Berdyayev [17, 64]. Biroq bu faqat kurashning o’zimi? Xegel ko’rsatganidek, ziddiyatlarning birligi va kurashi - bu qonun 

459



demakdir, zotan unga muvofiq har qanday harakat va rivojlanish sodir bo’ladi. Shu sababli Xudo va olam o’rtasidagi kurash ularning birligini muqarrar ravishda belgilaydi. Ushbu birlikning diqqat markazida inson turadi.Inson-bu mikrokosm va makrokosmning aloqasi amalga oshiriladigan mavjudot. Insonni mikrokosm sifatida idrok etish uni olamning maxsus tartibi sifatidagi g‘oyasi bilan bog‘liq. Boetsiyning fikricha, inson - bu olamning akslanishi, kuchi va tafakkurining markazi, yaratilishning o’ziga xos “quyma”si. Inson mikrokosm sifatida - bu shaxsga tegishli bo’lgan va har bir holatda uning shaxsiyati (ruhiyati) va jismoniy tanasiga (vujudiga) mos keluvchi o’ziga xos tuzilishga ega bo’lgan olamning bir qismidir.Makrokosm - bu Borliq, yaxlit olam. Qadim o’tmishdan insonlar makrokosm va mikrokosm o’rtasidagi aloqani tinimsiz izlaydilar. Bu deyarli barcha ma’lum mifologik tizimlarda o’z aksini topadi. Shunday qilib, Bambara (Mali) qabilasining e’tiqodiga ko’ra, insonning mohiyati, uning ruhiy egizi “da” daryo suvlaridan kelib chiqadi o’limidan so’ng aynan o’sha qabilada yangi tug’ilgan chaqaloqning vujudiga joylashadi va unda yashaydi. Shunday qilib, koinot, inson va qabila makrokosm- mikrokosm kabi buzilmas rishtalar bilan bog’langan.“Aksariyat slavyan xalqlarining “jon” va “ruh” so’zlari nafas olishni anglatuvchi fe’llardan hosil bo’lgan... va shu bilan birgalikda, ruh (“o’zini”) aslo moddiy va jismoniy shaxsga kamaytirilmaydi; qabila jamoasi va (yoki) xudolar tomonidan muayyan shaxsga tashqaridan berilgan - har doim o’z-o’zidan faol bo’lgan ijodiy ibtidodir. Nomoddiy ruh esa - nafaqat fal- safiy idealizm kurtagi, balki arxaik ongni muqarrar ravishda moddiylashtiradigan, ontologlashtiradigan va narigi dunyoga murojaat qiladigan mavzuning asl mavhumligi hamdir”, - deya e’tirof etadi I.Con.Makrokosm tushunchasini insonga nisbatan qo’llanganda Koinotning “chop qilingan” ekanligini va o’zini shaxsda angla- shini, u koinotning umumiy tuzilishida zarur ekanligini anglata- di. Germes Trismegistus bu xususda shunday deydi: “Mangulik 
460



sohibi Xudo - birmchi, olam - ikkinchi, inson esa - uchinchi. Xudo, olamning yaratuvchisi va o’zida mavjud bo’lgan barcha narsalar, bularning barchasini boshqaradi va uni inson tasarrufi- ga bo’ysundiradi. Bu ikkinchisi barcha narsani uning faolligining predmetiga aylantiradi. Zamonaviy ilmiy kashfiyotlarda qadimgi kosmogoniyalar tasvirlari, xususan, “antropik tamoyil”ni kashf etishda o’zining teran isbotini topganligi bejiz emas. V.Vernads- kiy va P.Teyyar de Shardinning “noosfera” tamoyillari insonning makrokosmik tabiati g‘oyasiga asoslangan. “Shu sababli inson koinotning sir-sinoatini anglab yetadi, - deb yozadi N.Berdyayev, - chunki u u bilan bir xil tarkibda, unda bir xil elementlar ya- shaydi, xuddi o’sha ong harakatlanadi” [20, 94-b.].Insonning makrokosmligi ham psixologik tasdiq kasb etadi. Basharti uni inkor etadigan bo’lsa, insonlarning ma’naviy yaqinligi faktlari, madaniy va psixologik universallar ham ko’p jihatdan o’z kuchini yo’qotadi. Biroq agar biz koinot (Universum) bilan bog’liqlik va insonlarning shaxsiy makrokosmlar o’rtasida chuqur o’xshashlik mavjudligidan kelib chiqilsa, bu bilan shaxslarning o’zaro bir-birini anglab yetish kabi faktlarini osongina izohlash mumkin bo’ladi.Insonning dualistik qarashlari uning borlig’ining asosiy qarama-qarshiliklarida namoyon bo’ladi:Tana - RuhTabiat - ErkinlikMutanosiblik - IjodkorlikSabab - SezgiO’zlik - Muloqot
O’z-o’zini nazorat qilish uchun savollar:1. Antropogenez muammosining falsafiy o’lchovi qanday?2. Inson tabiatining o’ziga xosligi muammosi nimada?3. Inson tabiatida nimani muhim deb ta’riflash mumkin?4. Inson tabiatining dualizmga xosligi nimalarda aks etadi?

461



18-mavzu. Inson tabiatida ong va ongsizlik, o’z-o’zini 
anglash va kommunikatsiya

Reja:1. Insoniy subyektivlik - inson ichki go’zalligining timsoli sifatida. Ong tuzilmasi.2. Ong va til. Til o’yinlari. 0‘yin inson borlig’ining fenomeni sifatida.3. Ong va ongsizlik. Ongsizlikning hirsiy tabiati haqida.4. 0‘xshashlikka intilish - chuqur insoniy ehtiyoj sifatida.
Tayanch iboralar: ong fenomen sifatida, insoniy subyektivlik, 

ong tuzilmasi, ong va til, ongsizlikning hirsiy tabiati, o'z-o'zini 
anglash, kommunikatsiya.Ong - bu insonning o’ziga xos xususiyati va uning nasliga mansub belgisi bo’lib, insonni hayvonot olamining saltanatidan ajratib turadi. Hatto eng yuksak darajada rivojlangan hayvonlar ham ongga ega emas. Ong ijtimoiy xususiyat bo’lib, uzoq tadrijiy jarayonda va zamonaiy turdagi insonning paydo bo’lishi jarayonida vujudga keladi.Basharti ongni inson ruhiyatida tomir yozgan fenomen sifatida o’rganiladigan bo’lsa, u holda uni hissiy-ratsional va hissiy-qadriyatlarga oid ikkita asosiy darajaga ajratish mumkin. Ularning ko’magida olingan axborot-bilimlar va bilishga oid qobiliyatlar birinchi darajaga mansubdir. Shuningdek, e’tibor va xotira ham bilishga oid qobiliyatlar sirasiga kiradi. Hissiy- qadriyatlarga oid daraja: muhabbat, nafrat, shodlik, qayg’u, sog’inch kabi tuyg’ularni hamda jazava, ehtiros va hissiyotlarni o’z ichiga oladi. Shaxsning ma’naviy ideallari, manfaatlari, erki, maqsadni ko’zlashi, motivatsiyasi kabi qadriyatlarga oid komponentlari ham ushbu darajaga mansub. Olamda shaxsga oid ongning e’tirof etilgan elementlarini yaratishga imkon beruvchi qobiliyatlar xuddi birinchi darajaga o’xshash aynan ushbu darajaga tegishlidir.

462



Biz ongning asosiy xossalarini falsafiy tahlil qilishga o’tish- dan avval va shuningdek ong fenomenini tadqiq qilishda qo’lla- shimiz zarur bo’lgan uning psixologik xususiyatlari bilan bog’liq bo’lgan qator tushunchalarni ham aniqlashtirib olishimiz lozim. Obraz tushunchasi ulardan birmuncha muhimrog‘i sifatida in- sonning boshida kechayotgan voqe’likning xayolan aks etishi- da ishtirok etadi. Bu - voqe’likning alohida subyektiv tasviridir. Muayyan ma’noda tasvirni insonning ruhiy kechinmasi holatiga va ruhiy imkoniyatlariga bog’liq bo’lgan aynan bir xillikni “ruhiy aks etish” tushunchasiga tenglashtirish mumkin. Bu kabi talqin tasvir tushunchasini bilimning perseptiv (idrok etuvchi) va rat- sional (maqbul) (sezish, tasavvur qilish, idrok etish, tushuncha va boshq.) kabi shakllariga olib keladi. Shuningdek tasvirning in- sonlar ongli faoliyatining madaniy, dunyoqarashga oid, ilmiy va ijtimoiy tasniflarini o’z ichiga olgan kengaytirilgan tushuncha- si ham mavjud. Mazkur holatda biz ba’zan olam tasviri, hayot tasviri, fanning ideal tasviri hamda zamonaviy insonning o’ziga xos tasviri borasida so’z yuritamiz. E’tibor tushunchasida har qanday (mavjud, ideal, hissiy) tabiatdagi obyektga xayoliy yoki amaliy faoliyatga doir kuchni yo’naltirish qobiliyati ifodalanadi. Istalgan ideal natija esa har qanday ko’rinishdagi inson faoliya- tining aniq natijani xayolan oldindan sezishni o’zida namoyon etuvchi maqsad tushunchasida qayd etiladi.Qadriyat - ijtimoiy hayotning umuminsoniy yoki guruhlash- gan ideallarining ijtimoiy ahamiyat kasb etuvchi andozalari- ni umumlashtiruvchi tushuncha. Qadriyatlar jamiyatning yoki uning tarkibiy komponentlarining (guruhlarining) fan (haqiqat), axloq (ezgulik), o’ziga va o’zga insonlarga nisbatan amaliy mu- nosabatlar (odillik, or-nomus, halollik, burch, baxt, muhabbat), san’at (go’zallik, nafosat), ijtimoiy hayotni huquqiy boshqarish (yuridik qonunlar va normalar) kabi sohalarda faoliyatning muayyan andozaviy namunalarining munosib darajasini bel- gilab beradi. E’tirof etilganlarga mutlaqo zid bo’lgan: yolg’on, yovuzlik, adolatsizlik, sharmandalik, musibat, nafrat, qonunbu- zarlik va nohaqlik kabi tushunchalar ham mavjud. Ularning bor- 
463



ligi va ularga tegishli bo’lgan real holatlarda mavjud bo’lishi ular- ga yuksak ijobiy insoniy qadriyatlar mazmunini yaqqol namoyon qilishgi imkon beradi.Ongli yoki ongsiz mazmundagi muayyan harakatlarni bajarishga undovchi ichki yoki tashqi sharoitlar yig’indisi inson xulq-atvorini boshqaruvchi vazifasida xizmat qiluvchi motiv sifatida ishtirok etadi. Va nihoyat, inson ongida hissiyot sifatida namoyon bo’luvchi hayotiy vaziyatlar va holatlarning alohida kechinmalari mavjud. Hissiyotlar ichki (ruhiy hayot) olamga mansub. Ular idrok etilgan va o’z-o’zidan paydo bo’lgan tasnifga ega bo’lishi mumkin. Shaxsning kuchli hissiy holati uni affekt holatiga olib keladi. Affekt ichki organlarning funksional o’zgarishi bilan kuzatiladi va tashqi ta’sirlarda ifodalanishi mumkin.Ong o’zida insonning o’z mavjudligini his qilishi, ayni payt- da va ayni joyda turganligini his qilishi hamda o’zining olamdagi o’xshashligini (o’zining olamdan farqini) his qilishi kabi uchta vaziyat birligini namoyon qiladi. E’tirof etilgan vaziyatlardan hech bo’lmasa bittasining yo’qligi ongning yemirilishi sifatida baholanadi. Biz ongni tajribamizning negizi, borliqqa nisbatan amaliy va bilishga oid munosabatlarning faol ibtidosi sifatida tushunamiz.Ong olami obyektiv voqe’lik bilan qanday bog’langan? Ongning ideal olami obyektiv olam hodisasini aks ettirar ekan, tushunchaga oid shakldagi belgilarning mazmun-mohiyatini ifodalaydi. Mazmuni ko’pchilikka tushunarli bo’lishi lozim. Bu aksariyat insonlarning hamkorlikdagi mulki, hamkorlikdagi fikridir. Fikrning muayyan shaklda (tushunchalarda, mu- lohazalarda, xulosalarda) ifodalanishi mantiqni o’rganishning predmeti hisoblanadi. Olamning ongda aks etishi bevosita va aniq bo’lishi mumkin - bu hissiy organlar yordamida olingan olamni idrok etish siymolaridir. Biroq qachonki inson aks etuvchi olamni o’zga insonlarga tushunarli ko’rinishda namoyon qilish vazifasini o’z oldiga qo’yar ekan, u tabiiy tildan foydalana boshlaydi. Umumahamiyat kasb etuvchi mantiqiy shakllar va tabiiy lisoniy so’zlarni bavosita ifodalaydi va obyektiv voqe’likni 
464



bevosita idrok etishni mavhumlashtiradi. Ong olami, obyektiv voqe’lik va lison bir-biri bilan chambarchas bog‘liq. Ongning asosiy tasnifi uning bilimlar olami, ideallik, intersubyektivlik, predmetlilik va yo’naltirilganlik (intensionallik) kabi omillar uning nisbiyligini ifodalaydi; ong uning mantiq va voqe’lik hamda ongsizlik bilan bog‘liqligida ochib beriladi.“Ong” so’zining grammatik tuzilishining o‘zi bizga ongning inson bilimlari sohasi bilan chambarchas bog‘liqligini va ko’pchilik uchun tushunarli (umumiy bilim) ekanligini namoyon qiladi. Bu esa e’tirof etilgan inson tajribasining bir qismi demakdir. Va ta’kidlash joizki, basharti bu kabi qism bo'lmasa, to'g'ridan to'g'ri amaliy tajribaning o‘zi ham bo'lmaydi. Agar bunday bo'lmaganida, va inson har safar eng oddiy amaliy harakatlarni amalga oshirishga kirishganida, bilimlar olamining mazmunini qaytadan ochishga majbur bo'lgan bo'lar edi.Ong bilan fikrlash bir xil ekanligining xatoligiga e’tibor qa- ratish lozim. Bu kabi yondashuvni aniq ilmiy va falsafiy nuqtayi nazardan to'g'ri deb tan olish mumkin emas, chunki bu falsafiy munosabatning inson ongining o'ziga xos xususiyatlarini va unga o'ziga xos xususiyatlarini aniqlashni imkonsiz qiladi. Ong fikrlash bilan bog'liq, biroq uning ijtimoiy mohiyatini inson psixikasining fiziologik xususiyatlari nuqtayi nazaridan izohlab bo'lmaydi.Ongni oqilona tadqiq qilish bizga uning obyektiv olam pred- metlarida kuzatilmaydigan xususiyatga ega ekanligini belgilash imkonini beradi. Ushbu xususiyat uning subyektlarining ideal tasnifidir. Bu yerda “ideal” iborasi “mumkin bo'lgan”, “bo'lishi kutilgan” degan ma’nolarda tushuniladi. U holda tabiiyki, obyek- tiv olamni “haqiqiy” deya hisoblash joiz. Ongning ushbu xususi- yati ong olami to'g'risida “g'oyalar” deya atash mumkin bo'lgan maxsus mavjudotlar bilan to'latilgan alohida voqelik sifatida so'z yuritishga imkon beradi. Ong olamining mazmunini aynan ular tashkil qiladi.Modomiki ong inson bilimlari sohasi bilan bog'liq va ushbu sohaning muhim qismi obyektiv bilim bo'lgan fan ekan, u holda qanday qilib g'oya obyektiv bo'lishi mumkin, degan o'rinli savol yuzaga keladi. Ongning ko'plab tashuvchilari uchun 
465



g’oya tushunarli bo’lganida ya’ni subyektiv omildan mustaqil ravishda muayyan darajada ichki individual, obyektiv bo'lishi mumkin. Ya’ni, u subyektivga aylanganida, barcha uchun ochiq bo’ladi. Bu kabi qulaylik anglab yetish uchun yetarlicha asosga ega bo'lmog'i lozim. Fanda nazariy dalil yoki empirik (tajribaga oid) tekshirilganlik mazkur asos sifatida xizmat qilishi mumkin. Odatiy kundalik vaziyatlarda g‘oyaning obyektivligi uni qabul qilish va idrok etish uchun yetarlicha asos bo‘lgan lisoniy material leksikasida qayd etiladi va uni qo‘llash amaliyotida belgilanadi. Shunga qaramay, g‘oyalarni anglab yetishning har qanday usullari intersubyektiv deya nomlanuvchi xossaga bog‘liqdir.Ong tushunish bilan bog‘liq, ularni bir-birisiz tasavvur qilib bo‘lmaydi. G‘oya deganda biz nimani tushunamiz? Bi- rinchidan, g‘oya va u bilan birga ong muayyan bir predmetga yo‘naltirilganligini. Biz ularni g‘oya obyektlari borasida so‘z yuritish uchun ishlatish uchun g‘oyalarni o‘ylaymiz (zero inson har qanday narsa to‘g‘risida mulohaza yuritishi mumkin). Demak, ong hamisha muayyan bir obyektga yo'naltiriladi, u doimo sermazmundir. Obyektiv bo‘lmagan ongning o’zi yo’q. Ongning predmetsiz, bog‘lovchisiz-kuzatuvchan “mulohazalar oqimi” sifatida namoyon bo’lishi ongning obyektiv bilimlar bilan bevosita bog‘liq bo‘lgan fenomeni sifatida mohiyatga ziddir. Aynan predmetlilik tamoyili bizga tabiiy lisoniy so’zlar va ularning ideal ma’nolarini qo‘llash imkonini beradi, bu so'zlar ular ifodalaydigan, bildiradigan haqiqat haqida gapirish. “Mulohazalar oqimi” individual olamlar sirasiga kiradi. Bu haqda biror narsa aytishni yoki boshqa insonga tushuntirishni istagan har bir kishi oddiy tilni, uning so‘zlarini va tushunchalarini qo‘llashi lozim, ya’ni u obyektiv bilimlar olamiga o‘tadi va “predmetsiz mulohazalar oqimi”ni o‘z mulohazalari predmetiga aylantiradi.Ongning predmetliligi va yo'nalishi birgalikda uning odatda intensionallik deya ataluvchi xossasini tashkil etadi. Ongning ichki dunyosi - bu o’zaro bog’liq bo’lgan elementlar, ongli o’rnatish obyektiga yo’naltirilgan inson faoliyatining haqiqiy holatlaridir. Fikran predmetga e’tibor qaratmay turib, ong fenomenini hatto tasavvur ham qilib bo’lmaydi.
466



G‘oya hamisha tafakkurga oid faoliyatning mazmuniy jihatiga bog‘liq. Ushbu nuqtayi nazardan, uni tamoyil mazmunini yoki muayyan bir vaziyat borasidagi mulohaza ma’nosini yoxud muayyan tushuncha, nazariya, gipotezaning mohiyatini tashkil etuvchi predmet belgilari yig’indisi sifatida ko’rib chiqish mumkin. Tabiiyki, rasmiylashtirilmagan mazmunning o‘zi yo‘q. Fikrni ifodalash shakli uning mantiqiy shakllari - tushuncha, mulohaza va xulosadan iborat.“Mantiq” atamasi ikki xil ma’no kasb etadi. Birinchidan, u insonlarning aql-idrokka asoslangan faoliyatga bо‘lgan qobiliya- tini mushoha qilish, fikrlash, xulosa chiqarish, umumlashtirish, tahlil qilish va ko’plab mantiqiy amaliyotlarni amalga oshirish qobiliyatini anglatadi. Ushbu qobiliyat ijtimoiy hayotning tegish- li sharoitlarida insonning shaxs bo’lish jarayonida rivojlanadi. Intellektual faoliyat qobiliyati erta yoshdan boshlab ona tili va ta’limni o’zlashtirish bilan parallel ravishda shakllanadi. Barcha insonlar qaysidir darajada odatiy lisondan foydalanishga qodir bo’lganliklari kabi, mulohaza yuritishga ham qodirdirlar. Mu- shohada yuritish faoliyatini boshqaruvchi mexanizmlar g‘ayriix- tiyoriy tuzilmalar darajasida qayd etiladi va mustahkamlanadi. Biroq bunday tuzilmalarning harakati mutlaqo to’g’ri mulohaza yuritishga olib kelmagani kabi, tabiiy til qoidalaridan adabiy ji- hatdan tartibsiz ravishda foydalanish uning bexato qo’llanilishi- ni ta’minlamaydi.Mantiqiy xatoliklar yuzaga kelishi ehtimolini bartaraf etish uchun tafakkurning g‘ayriixtiyoriy, tartibsiz mexanizmlarini aql-idrokka asoslangan maqbul darajaga olib chiqish lozim, ya’ni savodxonlik zarur. “Mantiq” atamasining aynan ikkinchi ma’nosi ushbu vaziyat bilan bog‘liq. Mantiq - bu insonlarning aqliy faoliyatini o’rganuvchi fandir. Uning yanada aniqroq tavsifi: mantiq - bu to’g’ri fikrlashni o’rganuvchi shakllari va qonunlar to’g’risidagi fandir (ba’zan shu bilan mantiqiy tabiat kasb etmaydigan fikrlash jarayonlaridan chalg’itishini e’tirof etganlari holda, “to’g’ri mulohaza yuritish faoliyati”, deya ta’kidlaydilar). Mantiq mavzusi ushbu tushunchada insonlarning aqliy faoliyat- ga bo’lgan tabiiy qobiliyatiga, cheksiz g’ayriixtiyoriy fikrlash 
467



sohasiga aylanadi va asosiysi esa - bu kabi faoliyat qonunlari va qoidalarini izlab topish, talqin qilish va tadqiq qilish hamda ularni ongli darajaga olib chiqish va insonlarga mantiqiy to’g’ri fikrlashni o’rgatish imkonini taqdim etadi.Ushbu vazifani hal qilishda muayyan mantiqiy uslubga tayanmoq zarur. Mantiqiy usulning o’ziga xos xususiyati nimalardan iborat? Aqliy faoliyat jarayonlarini o’rganishda mantiq atayin mazmundan chalg‘igan holda, ularning faqat shakliy jihatini o’zlashtiradi. Shuning uchun ba’zan mantiqni “rasmiy mantiq” deb ham yuritadilar. Fikrlar shakli borasidagi barcha mantiqiy qoidalar ta’riflanadi, bu esa ularni qo’llashning umumiyligini ta’minlaydi. Aniq mazmun ahamiyat kasb etmaydi.Mulohaza yuritish (aqliy faoliyat) ideal tasnif kasb etadi. Fikrni boshqa insonlarga yetkazilishi va ular bu fikrni idrok etishlari va anglab yetishlari uchun uning ideal mazmunini “moddiylashtirish” zarur. Fikrni ifodalashning moddiy vositasi til hisoblanadi. Fikr til orqali ifodalanadi (ta’kidlash joiz, tabiiy bo’lgani kabi, sun’iy ham). Fikrlar tilda ifodalanadi. Mantiq tilni emas, balki fikrlashni o’rganadi. Til fikrni ifodalash vositasidir. Ushbu vosita yetarlimi yoki yo’qmi - bu alohida muammo. Hatto uzoq o’ylab o’tirmay ta’kidlash joiz, “hikmatli fikr yolg’on demakdir” (F.I. Tyutchev). Biroq, shunga qaramay, fikrni ifoda etishning boshqa vositasi mavjud emas.Mantiqiy shakl - mazmunan turlicha bo’lgan fikrlarning uchun umumiy bo’lgan narsa demakdir. Qanchalik bu g’ala- ti bo’lmasin, aniq mantiqiy shakllarni o’rgangandan so’nggina mantiqiy shaklni yanada aniqroq anglab yetish mumkin. Vaho- lanki, ushbu dalil shuni ko’rsatadiki, ba’zan aniq ta’riflar kerak emas, binobarin, bizning holatlarimizda fan sifatida mantiqning butun mazmuni mantiqiy shaklning ta’rifidan o’zga narsa emas. Mantiqning boshlang’ich mavzusi borasidagi aniq tasavvur faqat mashg’ulot oxiridagina yuzaga keladi.Mantiqiy shaklning har qanday mazmun borasidagi umu- miyligi intuitiv ravishda tushunarli bo’lishi lozim. Fikrlash matematikada, kimyoda, fizikada, ertaklarda, afsonalarda, ada- biyotda yoki oddiy kundalik vaziyatlarda kechadimi, bu muhim 
468



emas; muhimi, mantiqiy shakllar hamma joyda mazmunga nis- batan birdek befarq bo’lishidir. Shu sababli mantiqiy qonunlar va qoidalarning qo’llanilishi umumiy tasnifsh kasb etadi. Man­tiqiy shakllarning barcha rang-barangligini tasniflash va ularni tushunchalar, mulohazalar va xulosalar deya ataluvchi uchta asosiy sinflarga ajratish mumkin.Fikr yuritish mazmuni tafakkur mavzusiga ajratilgan xusu- siyatlar yig’indisi deya ataladi. Fikrlash mazmunini tasniflovchi va semantik xossalariga ko’ra bir-biriga yaqin bo’lgan, jumladan, “ma’no”, “tushuncha”, “mohiyat”, “g‘oya” kabi qator atamalar mavjud. Nozik jihatlarini chuqurroq o’rganmay turib, biz maz- kur tushunchalarni sinonim deya e’tirof etishimiz mumkin. Tushunchalar, hukmlar va xulosalar aniq fikrlar sifatida shakl va tarkibning sintetik birligini namoyon qiladi, binobarin, unda fikr tafakkur nisbatlashtirilgan holda mahalliylashtirilgan. Biz- ning tilimizdagi so’zlar, odatda, ko’plab ma’nolarni kasb etadi. Fikr almashishda tushunishni ta’minlash uchun zarur bo’lgan aniqlik va aniqlikda so’zlarni qo’llash kontekstini hisobga olgan holda erishiladi.Fikrlashning obyektivligi haqida mulohaza yuritar ekanmiz, borliq tushunchasiga murojaat qilishimizga to’g’ri keladi. So’nggi so’z keng ma’noda u tomonga ongimiz yo’naltirilishi mumkin bo’lgan predmet sifatida tushuniladi. Borliq aqliy munosabat predmeti demakdir. Binobarin, ushbu predmetning tabiati turlicha bo’lishi mumkin, ong esa hissiy organlar yordamida idrok etiluvchi yoki idrok etilmaydigan har qanday predmetlarga yo’naltirilgan bo’lishi mumkin; aslida yoki imkoniyat darajasida (aqlga to’g’ri keladigan); bu narsalar, xususiyatlar, munosabatlar bo’lishi mumkin; haqiqiy yoki tasavvur qilinadigan vaziyatlar (vaziyat) va ularning kombinatsiyalari, va hokazo. “Haqiqat” tushunchasini kiritar ekanmiz: haqiqat - ong - mantiq - til kabi to’rt qismli chizmani olamiz. Ushbu chizmadagi har bir juftlikni alohida ko’rib chiqish mumkin va ushbu juftlik munosabatlari haqiqiy muammolarni aks ettiradi, ularning yechimi esa aniq ilmiy fanlarning paydo bo’lishiga olib keldi. Jumladan, til va voqelik o’rtasidagi munosabatlar tilshunoslikning semantika deya nomlanuvchi maxsus bo’limida o’rganiladi.
469



Borliq va ong o’rtasidagi munosabatlar ongning mazmuni borasidagi masalasini hal qilishda asosiy omil hisoblanadi. Umuman olganda, aytish joizki, ushbu munosabatlar yuqorida e’tirof etilgan ikkita muhim vaziyatni aniqlashga imkon yaratadi. Ularni qisqacha yodga olsak. Birinchisi, ong yo’nalishi xossasini tasniflaydi. Ongning barcha harakatlari biror narsaga о‘ziga xos munosabat, yo'naltirilgan harakatlardir. Boshqachasiga aytganda, ong muayyan bir mavzu sohasiga yc’naltirilgan bo’lishi mumkin. Ong olamining mazmun bilan haqiqiy “to’ldirilishi” borliq va ong o’rtasidagi munosabatni tavsiflovchi ikkinchi holat bilan bog‘liq. Ushbu holat ongning predmetga oid nisbiyligini namoyon qiladi. Yuqorida aytib o’tganimizdek, ong predmetsiz bo’lmaydi.Bu yerda darhol e’tirozlar paydo bo’lishi mumkin, “sof ong”, “fikrlarning ma’nosiz oqimi”, “umuman fikrlar” va boshqalar kabi tushunchalar mavjud. Bu kabi e’tirozlarga quyidagicha javob berish mumkin. “Ong oqimi”, “sof ong” va h.k. tushunchalar psixologik jihatdan yuklangan bo’ladi va fikrlash va ongning o’zaro bog’liqligi muammosini hal qilish kontekstida paydo bo’lgan. Bu kabi holatda, bizni bu muammo qiziqtirmaydi, chunki biz “ong” kategoriyasini “borliq” kategoriyasiga nisbatan, ya’ni psixologik nuqtayi nazardan emas, balki falsafiy nuqtayi nazardan ko’rib chiqamiz.Darhaqiqat, ongning mazmuni subyektiv haqiqatga taalluqlidir. Aqliy shakllanishlarni tushunchalar deb atash mumkin. Ularni faqat muayyan ma’noda subyektiv haqiqatda “mavjud” deya hisoblash mumkin. Qat’iy ta’kidlash joizki, tushunchalar shakl va mazmunga ega, biroq ongning “ichida” bo’lgan mazmunni ochib bo’lmaydi. Ongning kon- septual mazmunining mohiyatini aniqlash uchun yana bir nechta taxminlarni kiritish lozim. Birinchi taxminga ko’ra, tushunchalarning mazmuni va shakli faqat kommunikativ harakatlarda, ya’ni fikr almashinuvi harakatlarida aniq va tushunarli bo’lishi mumkin. Ikkinchi taxmin fikrlarni idrok etish mumkin bo’lgan shakllarda ifodalash muammosi bilan bog’liq. Ushbu shakllar lisoniy ifodalar hisoblanadi. Tilning ushbu leksik 
470



birliklarining ideal mazmuni konsept deya nomlanadi. Insonlar lisoniy iboralarni tushunadilar, chunki tilning ideal konseptual mazmuni muayyan bir til hamjamiyatining barcha a’zolarining umumiy mulki hisoblanadi.Ta’kidlash joizki, xayoliy mazmun subyektiv fikrga taqalmay- di, va u mutlaqo ixtiyoriy emas. Aks holda, insonlar o'rtasidagi muloqot imkonsiz bo'lar edi, va ular bir-birlarini tushunmagan bo'lar edilar. Mantiq azaldan ideal konseptual hosilalarni mod- diy, hissiy idrok qilinuvchi hodisalarga tarjima qilish vositasi bo'lib kelgan. Kommunikativ harakatlarda tushunish ongning konseptual tarkibining umumiyligi va mantiqiy shakllarning universalligi bilan ta’minlanadi.E’tirof etish joiz, fikrning mantiqiy shaklini aniqlash mo- hiyatan lingvistik iboralarni konseptual tarkib bilan to'ldirish usulining o'zaro bog'liqligiga zid vazifadir. Fikr shakli tilni tahlil qilish jarayonida topiladi.Fikrimizcha, g'ayrishuuriylikni anglab yetishning ko'plab variantlari orasida, eng maqbuli g‘ayrishuuriylik “psixikaning funksional komponenti bo'lib, subyekt ongidan tashqarida lokallashtiriladi”, doimiy, ba’zan deterministik ta’sir ko'rsatishini o'zida namoyon qiladi. Unga muvofiq subyektning ongi va xulq- atvoriga, biroq ehtiyotkorlik bilan va tashqi tadqiqotchining kirib kelishidan ham, subyektning ichki analitik qarashidan ham yashiringan”.G'ayrishuuriylikni tushuntirishga bo'lgan barcha urinishlar uning ayrim funksiyalari yoki xususiyatlarini tasniflashga borib taqaladi. Bu kabi urinishlardan biri g'ayrishuuriylikning: indi­vidual g'ayrishuuriy va ijtimoiy g'ayrishuuriy kabi ikki sohaga bo'linishiga bog'liq. Har ikki soha ham xulq-atvorni tartibga so- lish tamoyillari va mexanizmlariga asoslangan bo'lib, psixikada chuqur tomir yozgan, biroq ong tomonidan boshqarilmaydigan g'ayrishuuriy aqliy faoliyat bilan bog'liq. Xulq-atvorni tartibga solishning g'ayrishuuriy tamoyillari va mexanizmlari tug'ma va orttirilgan bo'lishi mumkin.Ongsizlikni ifodalashning ko'plab terminologik usullari mavjud - “insonlar harakatlarining ideal g'ayrishuuriy rag'bat- 
471



lantiruvchi kuchlari” (F.Engels), “ong koeffitsiyenti”, “ma’naviy jamoaviylik”, “konzensus” (A.S.Lappo-Danilevskiy), “ruhiy tar- tiblarning turlari” (G.G. Shpet), “Bu” (3.Freyd), “jamoaviy g‘ay- rishuuriy arxetiplar” (K.G.Jung), “oldindan anglab yetish”, “tushunishning oldindan tuzilishi” (M. Xaydegger), “xurofotlar tushunish sharti sifatida” (G.-G. Gadamer), “yaxshiroq tushu- nish nazariyasida g‘ayrishuuriylik” (F. Shleyermaxer), “freymlar nazariyasida g‘ayrishuuriylik” (zamonaviy hisoblash lingvistika- si) va boshqalar.Bilishda irratsional hodisalarni maqbullashtirishga urinish -murakkab falsafiy vazifadir. Bunday hodisalarning sabablari “mulohazaga oid energiya” va diskurs vaqtini tejash istagi bo'lishi mumkin; buning oqibatida, agar joiz bo'lsa, osongina tiklanadigan tuturiqsiz ma’lumotlar aytilmaydi. Biroq boshqa jihatdan, g‘ayrishuuriy lahzalar insonlarning aqliy faoliyati mexanizmlariga kiritilgan. Ushbu mexanizmlar harakati biologik, aqliy va ijtimoiy sabablarga bog‘liq. Ushbu mexanizmlarning o'zi hatto insonga meros bo'lgan uning irsiy apparatiga singib ketishi va rivojlanishi mumkin, muayyan bir vaqtda va muayyan sharoitlarda, ikkinchisi buni amalga oshirishga imkon beradigan darajada “yoqiladi”. Biroq aftidan bu ham yetarli emas. G'ayrishuuriylikning barcha darajalarida ishlaydigan va insonlarning ijtimoiy, jamoaviy va individual psixikasining o'ziga xos xususiyatlarini aks ettiradigan fikrlash, ijodiy, kognitiv va boshqa har qanday faoliyatning orttirilgan stereotiplari mavjud.Shunday qilib, inson psixikasida ongsizlikning sirli sohasining mavjudligi shubhasiz haqiqatdir. G'ayrishuuriy (ongsiz) psixikada ham, aqliy faoliyatda ham mavjud. Psixika va fikrlash ongga nisbatan kengroq toifalardir. Ongning barcha harakatlari fikrlash harakatlaridir, biroq ayni paytda fikrlash va psixikada ongsiz va ongsiz lahzalar mavjud. Ularning mavjudligi insonlar faoliyatining harakatlantiruvchi sabablarini izlashda uslubiy qo'llanmani ko'rsatadi. Ongli va g'ayrishuuriy omillar - bu insonlar faoliyatining ichki sabablari yoki rag'batlantiruvchi motivlari, tashqi sabablar va omillar ijtimoiy-madaniy va moddiy sharoitlar bilan bog'liq. Umuman olganda, barcha narsalar inson hayotini belgilovchi omillar tizimini tashkil qiladi.
472



Insonlar harakatlarining “harakatga ketiruvchi sabablari” ga yaqin ong bilan bog’liq bo’lgan holatlarini o’rganuvchi qiziqarli tadqiqotlardan biri - bu A.S.Lappo-Danilevskiyning “Tarix me- todologiyasi”dir. Unda mazmuni bir xil yashash sharoitlari ta’siri ostida turli shaxslarda paydo bo‘lgan o‘xshash ong holatlaridan bo‘lgan “konsenzus” tushunchasi tahlil qilinadi, zero bunda in- sonlar hayotining bir xil shakldagi moddiy shartlari ularning individual ongining umumiy xususiyatlari sifatida namoyon bo’ladi. Lappo-Danilevskiy “ongga oid holatlarning umumiy gu- ruhi” (ijtimoiy vaziyatini ta’kidlagan holda), “muayyan bir millat- ning psixologik turi” (global psixologik xususiyatlarning mum- kin bo‘lgan ko’kimini ta’kidlagan holda), “jamoa psixologiyasi” (ishora) tushunchalaridan foydalanadi. Insonlar kasbiy man- faatlar, idoraviy-guruh aloqalari, dunyoviy belgilar va boshqalar kabi turli asoslarda birlashdilar:). “Ruhning bir xil tabiati uning (ong holatlarida keng tarqalgan) guruhi tomonidan tan olina- di), madaniyatning umumiy va hatto ularning shakllari boshqa- cha bo’lsa ham, bir xil mahsullarini keltirib chiqaradi. Yuqorida e’tirof etilgan ma’noda, ong holatlari, shuningdek, ushbu guruh- ning tabiati va tegishli madaniy mahsulotlarning bir xilligi o’rta- sida muayyan bir tipik munosabatlarni o’rnatish mumkin”.Bunday omilni hisobga olish ilmiy tadqiqotlarda va umuman madaniyatni o’rganishda ulkan ahamiyat kasb etadi. Aynan ushbu mavjudlik shartlari bir guruh a’zolari orasida o’xshash ong holatlariga olib keladi, ya’ni “maxsus turdagi “hissiyotlar, kuch- quvvat, vakillik tizimi” va hokazolar, odatda ularning har biriga yoki ularning aksariyatiga xosdir. “Insonlarning madaniy va milliy turlarini tavsiflovchi bunday psixologik holatlar madaniy mahsullarni izohlash uchun asosdir. “Konsenzus tamoyili asosida ushbu ijtimoiy tizimning elementlari o’zaro bog’liq deya tan olinadi: ular bir-biri bilan hamjihat bo’lishga intiladilar”. “Ideal inson”ning harakatlari madaniy mahsullarning izchilligini izohlaydi: bitta dominant milliy yoki madaniy turdagi shaxs barcha madaniy mahsulotlarda aks etadi; bitta ongda berilgan qobiliyat yoki moyillik dominant (tipik) xususiyat ta’sirida muvozanatlanadi va uyg’unlikka keladi.
473



Zamonaviy germenevtika v fenomenologiyada fikrlashga oid faoliyatning g‘ayriixtiyoriy omillariga alohida e’tibor qaratiladi. Ongda haqiqiy narsalar fenomenologiya nuqtayi nazaridan hodisa sifatida ishtirok etib, ular fenomenologiya predmeti bo’lgan “mutlaq immanent borliq”ni tashkil etadi. Ularni bilish imkoniyati intensional kechinmalarni bilishga yo’naltirilgan refleksiyalar orqali aniqlanadi. Ushbu borliq “ideal borliq” bo’lib, u empirik borliq bilan bir qatorda o’ziga xos tarzda mavjud, biroq mutlaqo unga “tobe’” emas va undan empirik olamning barcha aloqalari o’chirilgan. Ideal borliq diqqat-e’tiborning alohida yo’nalishi yoki alohida “qoida” yordamida kuzatib boriladi.Ideal “unsurlar” sirasiga mavhumlik natijalaridan tashqari yana nimalar kiradi? Ideal borliq olamiga mansub bo’lgan barcha narsalar biz uchun muayyan “ong koeffitsiyenti” sifatida namoyon bo’ladi. “Ong koeffitsiyenti” harakatini ilmiy nazariyani (bilish asoslari bilan, tushunish asoslari bilan) ideallashtirishlar va mavhumliklar bilan olib tashlab bo’lmaydi, ya’ni bilishga oid nazariy faoliyat bilish harakatlarining o’rniga emas, balki ular bilan birgalikda amalga oshiriladi. “Ong koeffitsiyentlari” har qanday ong harakatlariga hamrohlik qiladi. Agar bilish harakatlari mazmuni “qavs ichida yakun topadigan bo’lsa”, u holda qavsdan tashqarida aynan “ong koeffitsiyentlari”qoladi. “G’oyalar olami”ning empirik olam bilan aloqalari individual mohiyat sifatida ishtirok etuvchi xossalarga ega bo’lgan tildagi atoqli otlar va birlikdagi iboralar vositasida ifodalanuvchi aniq shaxslar va individual predmetlarni anglatuvchi tizim orqali saqlangan bo’lishi mumkin. Qolgan holatlarda esa xossa - bu g’oya demakdir.Fenomenologik metodologiya psixologik tajribalarga zarracha qarshilik qilmaydi. Aksincha, u muammoning aniq qo’yilishiga mezon yaratadi. “Ma’naviy jamoaviylik”, “ma’naviy tartib”, “davr turi”, “xalq turi” kabi etnik psixologiya tushunchalari “ong koeffitsiyenti” umumiy falsafiy kategoriyasini aniq mazmun bilan to’ldiradi. Ma’lum bo’lishicha, sof ong va uning ifodalanishining asosiy muammosi “mutlaq immanent borliq” nazariyasi bo’lgan 
474



fenomenologiya etnik psixologiya atamalarida talqin qilinishi mumkin. Ushbu sohadagi mantiqiy mulohazalarning o’ziga xos xususiyati shunda yaqqol ravshan bo’ladi.Shunda bu sohadagi mantiqiy fikrlashning о‘ziga xos xususi- yatlari aniq ifoda etilmagan ma’lumotlarga va chuqur tuzilma- larga bog’liqligi (ularni - “ong koeffitsiyentlari” deyish tushu- nishning boshlang’ich tuzilmalari yoki boshqa yo‘l bilan-buning ahamiyati yo‘q) va tadqiqotchi bajaradigan ichki, yashirin shakl- lanishlar hisobga olish huquqiga ega emasligi ayon bo’ladi, chun­ki ular asosan o’rganilayotgan hodisalarning o’ziga xos xususiyat- larini aniqlaydilar. “Madaniy mahsullar”ning obyektiv mazmuni va subyektiv ifodasi bitta bo’lib, bilishga oid hodisada ajralmas tarzda uyg’unlashtirilgan bo’lib, uning ilmiy tavsiflari ajratilishi lozim va tabiiyki, ilmiy uslublar asoslanadigan mantiqiy asoslar ham turlicha bo’ladi.Obyektiv ma’noni anglab yetish uchun fenomenologik va germenevtik usullar o’zlariga xos bo’lgan mantiqiy usullarni, “simpatik empatiya” uchun esa o’z navbatida mantiqiy asoslar o’ziga xos xossalariga ega bo’lgan psixologik ilmiy usullarni ko’zda tutgan. Har qanday aniq harakat va kechinmalarning manbalari ma’naviy tartibning joylashuvidir. nafaqat shaxsning, balki jamiyatning ham hayotini aynan u belgilaydi. Psixologik uslublar nafaqat psixologik onglilikni, balki psixologik g’ayrishuuriy- likni ham “aniqlashtira olishi” zarur, binobarin, haqiqiy subyekt bilishning mavhum subyekti bilan o’xshash bo’lishi mumkin emas, zero u borliqning barcha sohalarini, shu jumladan, g’ayrishuuriylik va hatto g’ayriixtiyoriylik ham mavjud.Inson hayoti o’zgalar hayoti bilan bog’liqligi bilan belgilanadi. Biz insonlar olamida dunyoga kelamiz va bizning mohiyatimiz faqat o’zaro munosabatlarda namoyon bo’ladi. Bir qarashda, xuddi shu ibtido hayvonning ham hayotini belgilaydigandek tuyuladi. Bu hayvonlar, insonlar kabi yakka holda yashamaydilar, ular suruvlar, galalar va to’dalarga birlashadilar... O’rtadagi tafovut ham shunda. Hayvon to’daga tegishli jonzot demakdir. Tabiiy jamoaning mavjudligi hayvonga mavjudlik xavfsizligini 
475



beradi, biroq bu o’xshashlik tamoyili bo’yicha sof utilitar munosabatlardir. Unda do’stlik, sevgi, tushunish kabi individual munosabatlarga joy yo’q. K.Yaspers bu turdagi o’Zciro munosabatlarni tana darajasida aloqa deb atadi, ya’ni uning maqsadi individlarning biologik jihatdan omon qolishidir. Ibtidoiy jamoalar shaxsning o'zini o'zi saqlab qolish va turlarni saqlab qolish asosida yaratilgan. Biroq inson c'zining tabiiy bc'lmagan mohiyatini ochib berar ekan, atrofidagi insonlar bilan munosabatlari tobora kamroq tabiiy zaruratga tayanadi va borliq borasida yanada o'zgalarga bc'lgani kabi, “qc‘shnisi”ga nisbatan kc'proq munosabatda bc'lishga va uning c‘z hayotidagi birinchi darajali rolini anglab yetishga asoslangan.Biz agar boshqasi kc'magida makoniga kira oladigan madaniyat bc'lmaganida edi, inson o'ziga xos, g'ayritabiiy mav- judot sifatida rivojlana olmagan bo'lar edi. Ko'r va kar bolalar bilan ishlash tajribasi - buning eng yorqin isbotidir. Axir bir paytning o'zida ham ko'r, ham kar bo'lib tug'ilgan bola inson bilan, ya’ni madaniy hayot bilan aloqa qilish nuqtalariga ega emas-ku. U atrofidagi narsalarni ko'rmaydi va shuning uchun ular bilan nafaqat muloqot qila olmaydi, balki olamda bunday o'zaro ta’sirni talab qiluvchi narsalarning mavjudligini ham anglab yeta olmaydi. Bundan tashqari, u tashqi olam mavjudligidan ham mutlaqo bexabar. U nafaqat gapira olmaydi, balki bu tashqi olamni aks ettiruvchi va sindiruvchi so'zlar borligini ham anglab yeta olmaydi. Bunday bola - go'yoki berk idishdek. Zero u o'zining butun umrini tushunmovchilik to'sig'i ortida, na birorta belgini o'rganmay, na yura olmay, na insondek ovqatlana olmay yoki hattoki inson qiyofasini bilmay o'tkazishi mumkin.Va bu hayvonlar hayotiga mahkum etilgan g'ayriinsoniylikdek tuyuladi. Biroq “Men atrof-olamni qanday idrok etaman, tasavvur qilaman va tushunaman” kitobining muallifi, psixologiya fanlari doktori O.Skoroxodova kar-ko'r va soqovdir. Y.Lerner va A.Suvorov kabi psixologlar ham kar-ko'r va soqovlar sirasiga kiradi. Ular qanday qilib bunday dahshatli to'siqni yengib o'ta olganlar? Ularning ustozlari I.Sokolyanskiy va A. Meshcheryakovlar ular bilan muloqotni shunday tashkil qilganlarki, bunda ayrim 
476



buyumlar (qoshiq, qalam va boshq.) go’yoki ular bilan o’zga shaxslar o’rtasidagi munosabatlarda dirijorlik qilgan. Bolaga biror narsa bilan harakat qilishga о‘rgatilgan har bir harakat qо‘shma harakat sifatida tashkil etilgan. Jumladan, shunga о‘xshash: ko’makchi inson va gо‘dak bolaning qо‘llari birgalikda qoshiqni qо‘lga olib, unga taomni to’ldirib, birgalikda gо‘dakning og‘ziga olib keladilar... Bunda qoshiq nafaqat harakat quroliga, balki aloqa vositasiga ham aylanadi. Va asta-sekinlik bilan mitti inson qо‘lini vositachining qо‘lidan va qoshiqdan ajratishni о‘rgatadi. Noqis gо‘dak olamda О‘zga inson tomonidan berilgan kichikroq bо‘lsa-da, biroq mustahkam tayanchlarga ega edi.Ushbu misoldan ko’rinib turibdiki, inson nafaqat o’zini anglay olmaydi, balki hatto agar u tug’ilishidan boshlab 0‘zga bir inson unga hamrohlik qilmasa, noqis inson o’zini olamdan birlamchi ajratishni amalga oshira olmaydi. “Inson qo’lida ko’zgusiz tug’ilganligi sababli, inson birinchi navbatda, xuddi ko’zgudagi kabi, boshqa insonga qaraydi. U kishi Pavelga o’zi kabi inson sifatida munosabatda bo’lganida, O’zga inson o’zini shaxs sifatida ko’rishni boshlaydi. Shu bilan birga, Pavel o’zining barcha Pavelga xos bo’lgan jismoniy holatida noqis inson uchun “inson” naslini namoyon etish shakliga aylanadi. Demak, u o’zidagi o’ziga xoslikni anglashi faqat noqis inson hayotidagi O’zga bir inson bilan munosabatlarining ilk boshlang’ich davri asosida yuzaga keladi. U avvaliga o’xshashga urinish va taqlid qilish, so’ngra esa oradagi tafovutlarni anglab yetish orqali asta-sekin rivojlanib boradi. S.Rubinshteynning e’tirofiga ko’ra, odatda chaqaloqlar, birinchi navbatda 3-shaxsda o’zlari haqida gapiradilar va o’zlarini boshqalar deya ataydilar. Bu shuni anglatadiki, bola “o’zi uchun mavjud”, chunki u boshqalarning e’tiborini tortadi. Va J.Piajening kuzatuvlariga ko’ra to’rt yoshli go’dak ovqatlanish uchun zarur jihozlarni dasturxon qo’yar ekan, o’zini hisoblashni unutadi. Bu esa shuni anglatadiki, demak u O’zgalarni birmuncha avvalroq anglab yetadi. “Har birimiz his qiladigan aniq va yagona “men” bizga eng boshidanoq darhol berilmaydi... “SEN” deya ataganlarimizni taniganimizdan so’ng, o’zimizning “MEN”imizga ishonch hosil qilamiz
477



Boshqalar - passiv kuzatish obyekti emas, ular faoliyat tarzini va bilish modellarini belgilaydilar. Birgalikdagi faoliyat yuritish orqali bola boshqasining mavjudligini, keyin - olamdagi barcha narsalarning va hodisalarida mavjudligini, keyinroq esa - olamlar va insonlar bilan o’zining ajralmas birlikda namoyon bo’luvchi mavjudligini о‘rganadi. Bu esa X.Ortega va Gassetlarning kinoyaomuz ohangdagi: “aftidan, bizning “men”imiz - hayotimiz tragikomediyasining yakunida paydo bo’lgan personaji” uchun asos bo’lgan. “Darhaqiqat, axir har bir hazil zamirida ozroq bo‘lsa-da, haqiqat yotadi-ku...”.Aynan shu sababli J.-P.Sartr inson hayotini O’zga inson nigohi ostida, deya ta’riflaydi. Biroq ushbu qarashda mudom xavf-xatar, meni “o’g’irlaydilar” degan hadik mavjud, bu to’qnashuvlar, hatto kurash zarurligini anglatadi. Bu kurash insonning olamda hamma narsaga qodir emasligini anglab yetishi bilan bog’liq. Go’dak bola olamni o’ziga tegishli deb hisoblaydi. V.Bibixin go’dakni olamni boshqaruvchi hukmdori deb atashi tasodif yemas, bu yerda boshqasi o’ziga tegishli deb qabul qilinadi. Bola uchun dunyo uning atrofida aylanadi. Va faqat boshqasi bilan muloqotni davom ettirishda kamol topayotgan inson o’z shaxsiyatining chegaralarini aniqlashga muvaffaq bo’ladi. “Bog’bon tomonidan kallaklangan daraxt yoki buta singari, u o’zining “men”ini ilgari olamga teng deya hisoblagan noaniqlik va mavhumlik kasb etadi. Sening matematik qobiliyatingni ko’rib, men o’zimning ulardan mahrum ekanligimni tushunaman... Tabiiyki, bu aksincha ham bo’lishi mumkin: sening kamchiliklaring mening ko’z o’ngimda o’zimning qadr-qimmatimga soya soladi. Shunday qilib, sen yashaydigan olamda va ular tufayli mening borligim shakllanadi”, degan fikrni ilgari suradi X.Ortega-Gasset. O’zga insonning menga nisbatan munosabati mening mavjudligim shartidir. O’zga insonlar esa inson olami tashkil etiluvchi markazlar sifatida ishtirok etadilar.Inson o’zining O’zga insonlar bilan o’zaro munosabatlari va aloqadorligi tajribasida bir paytning o’zida o’z “Meni”ning ikki xil siymosiga ega bo’ladi. Ushbu “men”lardan dastlabkisi “umumiy” sifatida namoyon bo’ladi. Uning ichida inson o’z tabiatining uni- 
478



versalligini anglab yetadi, o’zini butun bashariyatning bir qismi sifatida tushunadi. Bu o‘z tajribasi va istaklari bilan qiyoslash orqali o’z- o’zini fikrlashning ushbu tasvirida - bola birmchi navbatda uning o’zgarishi, O’zga insonga nisbatan o’z alter-egosi sifatida empatik munosabatini, ya’ni hayrihoxlik tuyg’usini his qiladi. Va faqat keyinroq, kamol topayotgan inson boshqa o’zi- ni o’zi uchun mumkin bo’lgan variant sifatida emas, balki O’zga- cha inson sifatida anglab yetadi, zero bunday holatda u birinchi navbatda uning o’zgachaligini, o’xshashligini qadrlamog’i lozim. Axir aynan “O’zgalar uchun ahamiyatli bo’lgan” O’zgachalik (K. Rodjers iborasi) mendagi “O’zim” tushunchasini kengaytiradi.Biroq buni anglab yetish faqat “umumiy Men” ning muloqot davomida inson tomonidan kasb etilgan ikkinchi siymo bilan - “shaxsiy Men” bilan munosabatdagina yuz beradi. Bu kabi o’ziga xoslik va o’zgarmaslik tuyg’usiga asoslangan. “Men”ning ushbu siymolari bir-birini almashtirmaydi; ular inson hayotida birga yashaydilar. Ularning o’zligini anglashining yetuk darajasida quyidagicha ifodalanishi mumkin: modomiki men erkin va noyob insoniy fenomen sifatida va bir paytning o’zida individuum sifatida mavjud bo’lsam, O’zgalarga o’xshash tabiatim darajasida - o’zimdagi “Men”ning eng yaxshisi mavjud emas va bo’lishi ham mumkin emas, ularning barchasi menman va ularning har biri menikidan kam emas va noyobdir. Shu sababli psixologik va axloqiy yetuk insonlar o’rtasidagi munosabatlar tamoyillari o’zaro munosabatlarga asoslangan, empatiya, xayrixohlik, axloqiy harakat va boshqasining hayotiga beg’araz hissa qo’shishdir.Insonlar munosabatlarining asosiy sharti o’zaro muno- sabatlardan iborat. Insonning insonga bo’lgan ijobiy yoki salbiy, borligida yoki yo’qligida kabi o’zaro munosabatlarni ko’zda tutadi. Aks holda, “munosabatlar” so’zi vujudga kelishi mumkin emas edi. O’zaro munosabatda bo’lish istagi va uni kutishi insonning butun hayotiga singib ketadi. Jim Morrison o’z qo’shiqlaridan birida: “Duch kelgan har bir insonda o’z uyimni izlayman”, degan so’zlarni bejizga aytmagan. O’zaro munosabatda bo’lish inson hayotini iliqlik va muhabbatga to’ldirishning sharti demakdir. Boz ustiga, u murosaning negizi sanaladi.
479



Biroq dunyoda nima uchun “o’zaro munosabatlarda bo’lmaslik” bunchalar ko‘p ekan? Gap shundaki, bu inson hayotining iliqlik va muhabbat bilan to’liq bо‘lishining shartidir. Bundan tashqari, bu shartnomalarning asosidir. Faqat o’zciro ishonchga asoslangan harakatlargina bir-birini nafaqat insonlar о‘rtasidagi, balki guruhlar va xalqlar о‘rtasidagi ixtiloflardan ham saqlab qoladi. Biroq dunyoda nima uchun “o'zaro murosasizliklar” bunchalar juda ko'p? Gap shundaki, o'zaro murosasozlik, avvalo, bu sening shaxsiy qoidangdir. Shuning uchun, na uni talab qilish, na uning yo'qligidan shikoyat qilib bo'lmaydi. Inson amalga oshirishi mumkin bo'lgan yagona narsa - bu ushbu mahoratni rivojlantirish va tarbiyalashdir. Shunda va faqat shundan keyingina o'zga insonlar qalbi sen tomon peshvoz chiqadi.Empatiya (Empatiya) - o'zaro munosabatlarga bo'lgan maq- sadlarning tabiiy rivojlanishidir. “Empatiya holatida bo'lish, hissiy va semantik tafovutlarni saqlab, O'zga insonning ichki olamini aniq idrok etishni anglatadi. Go'yoki sen ushbu O'zga insonga aylanasan, biroq “go'yoki” tuyg'usini yo'qotmay turib aylanasan. Basharti ushbu tafovut yo'qoladigan bo'lsa, unda identifikatsiyalash holati (eritish) yuzaga keladi. “Empatiya - bu holat emas, balki to'g'rirog'i, bosqichma-bosqich jarayondir. Uning bosqichlari O'zga insonning shaxsiy olamiga kirib; uning tajribalarini o'zgartirishga sezgirlik; hayotidagi vaqtinchalik hayot; uni baholamagan va hukm chiqarmagan holda nazokat bilan kirib, unda qoladi. O'zga inson bilan empatik qolish, uning dunyosiga noxolisonalik bilan kirmaslik uchun o'z nuqtayi nazaringni, o'z qadriyatlaringni bir muddat chetga surib qo'yish zarurligini anglatadi.Insonning predmetlarga nisbatan harakati nafaqat texnik amaliyot sanaladi, balki axloqiy xatti-harakat hamdir. Bu bora- da, o'zga insonning axloqiy faoliyati inson o'z “Men”ining axloqiy faoliyati uchun zarur yo'nalish hisoblanadi. Insonning hech bir harakati, agar u boshqasining talqinidan o'tmaydigan bo'lsa, de­mak u harakat emas. Sen o'z xatti-harakatingni nafaqat o'zing, bal- ki o'zga insonlar nuqtayi nazaridan ham muqarrar baholaysan.
480



Agar sen o’z xatti-harakatingni yolg’iz sodir etgan bo’lsang ham, sen hamisha “O’zga inson uchun muhim bo’lgan” - tirik yoki o’lik, xayoliy yoki haqiqiy deya taxmin qilingan uning talqinini yodda tutasan. U sening xatti-harakatlaringning o’lchovi demakdir. Bir- oq gohida shunday ham bo’ladi: sen axloqiy harakatni beparvo- lik bilan, axloqiy tuyg‘ularingga mos ravishda, tashqaridagi fikr borasida o’ylamasdan ham sodir etasan. Bu yerda O’zga inson qayerda? K.Yaspersning fikricha, aslida bu kabi xatti-harakat O’zgalar tomonidan atrofdagilarga nisbatan chuqurroq asoslab berilgan. K.Yaspersning so’zlariga ko’ra, Xudo inson borasidagi o’z hukmini uning mustaqil ravishda o’ziga o’zi mustaqil baho berishidan o’zga yo’l orqali chiqara olmaydi. Inson hayoti o’zga inson shaxsi yoki Xudoning oldidagi abadiy refleksiyadir. Aynan ushbu “shaxs” bizni doimo o’zimizni va xatti-harakatlarimizni hal qilishga va qayta qaror qilishga undaydi.Inson madaniyatda o’z izini qoldirish maqsadida va demak, o’zga insonlar hayotida ham o’z izini qoldirish uchun barcha ekzistensial ahamiyat kasb etuvchi xatti-harakatlarni sodir etadi. Ismimizning bulutli osmonda, sovuq bahor shamolida I.Bunin asari qahramonining “yengil nafasi” kabi erib ketishini bilish biz uchun toqat qilib bo’lmas holatdir. Har birimizda mangulikka bo’lgan ishtiyoq kuchli. Cheksiz mavjudotning cheksiz olamda davom etishining yagona usuli - bu o’zini o’zga insonda davom ettirishdir. Buni esa farzandlar, nabiralar va nasl- nasab orqali davom ettirish mumkin. O’zini abadiylashtirishning bunday usuli tabiiydir, zotan bu insonga va hayvonga xos jihatdir. Biroq insonga xos bo’lgan madaniy usul sen yaratgan axloqiy ishlar va asarlar orqali O’zga insonga - zamondoshiga yoki avlodiga qoldirgan hissang orqali adabiylashtiriladi. O’zga inson bilan o’zaro bog’liqlikning ushbu tamoyillari insonning butun borlig’iga singib ketadi. Ularni zo’ravonlik yoki bosim ostida amalga oshirish aqlga sig’maydigan holatdir. Ularning yagona asosi - bu “Men va Sen” kabi alohida munosabatni tashkil etadi.Men va Sen. Inson va jamiyat hayoti insonlar munosabatlari demakdir, degan fikr L.Feyerbaxga tegishli. Feyerbaxning fikri- cha, insonning mohiyati insonning inson bilan birlashuvidan ibo- 
481



rat bo’lib, undan ham fikrlash, ham axloqiylik ibtidosini oladilar. XX asrda ilgari surilgan ushbu g‘oyaning rivojlanishi va chuqur- lashuvi M. Buber qalamiga mansubdir. Faqat boshqa tirik mav- judotlarning borliqdagi ishtiroki o’z hayotining mazmunini va negizini ochib beradi, deya ta’kidlaydi faylasuf. Buberning e’tiro- figa ko’ra, inson yaratishning uzluksiz ishtirokchisidir, binobarin u butun hayoti davomida insonning dunyo va tirik mavjudotlar bilan munosabatlarining ikki turini o’zida mujassam etgan - Men Sen hamda Men va U kabi ikki “asosiy so’z”ni ta’kidlab kelmo- qda. Aftidan, ular faqat ikkinchi qismida farq qiladi, biroq agar sen teranroq o’ylab ko’rsadigan bo’lsang, ulardagi Men boshqa ma’noga ega ekanligi yaqqol ayon bo’ladi. “bu Menman” degan so’z olamga nisbatan eksperimental munosabatni nazarda tu- tadi: bu asosiy so’z bilan boshqariladigan inson uchun olamdagi befarq narsalarning shaxs oid bo’lmagan yig’indisi bo’lib ko’rina- di. “Men va Sen” so’zi qabul qilishning mutlaq tayyorligini, em- patik munosabatlarning eng yuqori shaklini anglatadi. Insonda aynan ushbu so’z birlamchi hisoblanadi: Men va Sen insonning tug’ilishidan oldingi, onasining qornida shakllanayotgan payti- dagi hayoti. Men - bu olamdan, insonlardan va o’zidan yakkala- nish natijasida yuzaga keladi.Shu sababli ham “Men va Sen” - bu haqiqiy munosabatdir. “Agar men o’z “Sen”im qarshisida tursam va unga Men bu Sen degan asosiy so’zni aytadigan bo’lsam, u buyumlar orasidagi bir buyum emas va buyumlardan iborat emas... Mazkur “asosiy so’z”da tajribaga o’rin yo’q. Axir tajriba - bu xususiy bilim, Men va Sen munosabatlari esa - bu haqiqiy hayotni to’liq his qila bilishdir. Va “butun haqiqiy hayot - bu uchrashuv demakdir” Men esa ushbu munosabat so’zlardan ayro holda mavjud emas. Faqat Senga nisbatan muhabbat borasida munosabatda bo’lar ekan, shundagina inson insonga aylanadi. Muhabbat - bu Sen uchun javobgarlik demakdir.Taqdirimizdagi serviqor qayg’u shundaki, olamdagi har bir Sen muqarrar ravishda Unga aylanadi. Hamonki biror inson ushbu ulug’vor munosabatlarning cho’qqisida bo’lishdan charchashi bilanoq, Sen eng muhim narsaga aylanadi, biroq 
482



obyektga aylanadi. Biroq bu hali uzil-kesil emas: har bir U yuksak ma’naviy harakatda Senga aylanishi mumkin. Shuning uchun olamning mavjudligi ma’nosiz emas. Inson Usiz yashay olmaydi. Biroq faqat U bilan yashaydigan inson ham - inson emas.Uning olami tamaddun olamidir. U tajribani to‘plash vositasida rivojlanadi va shu sababli о‘tgan tajriba va foydalanish dunyosi. Sen olami, madaniyat olami, to‘g‘ridan to‘g‘ri insoniy munosabatlar hozirgi zamonda hamisha mavjud. “Har bir buyuk madaniyat Senga murojaat qilingan javobda dastlabki uchrashuv-voqealarini kutayotganligi” bejiz emas. Va haqiqatan ham, har qanday madaniyat manbaida uchrashuv harakati: In va Yan, Yer va Osmon, Muso va Xudo va boshqalar uchrashadilar.Men va Sen munosabatlari nafaqat insonlar о‘rtasidagi muloqotga, balki insonning Xudo bilan muloqotiga ham xosdir. Inson o'zining butun umrlik tarixi davomida ushbu oliy uchrashuvni izlab c’tadi. Turli yc’llar orqali unga tomon boradi. Aksariyat hollarda u c’zining borlig’iga dalil izlash orqali Xudoni izlab topishga harakat qiladi. Biroq inson bu bilan Xudoni Uning olamiga joylashtiradi, o’zini esa cheksiz falakiyotga qarashga mahkum qiladi. Sen boshqa yo’lni tanlashing mumkin - insonlar olamidan uzoqlashish va tasavvufda Xudoni izlash, biroq inson tasavvuf bilan uyg‘unlashuvida shu qadar hayajonlanadiki, Uning uchun Men va Sen munosabatlarining mohiyatini ham unutadi. Xudo bilan uchrashuv bevosita amalga oshirilmaydi. Bu faqat o’zga insonlarga nisbatan Men va Sen munosabatlari orqali amalga oshirilishi mumkin. Har bir alohida olingan Sen Men va U tamoyilidan kelib chiqqan holda, Xudoga emas, balki olamga, U kabi insonlarga tegishli bo’lishi mumkin. Men va Sen munosaba- ti - bu muloqotdir. Biroq muloqotga doir munosabatlar qanday imkoniyatlarni belgilaydi?Buberning fikricha, insonning dialogik mohiyati - Xudodan, u bir insonning boshqasiga intilishini “ uni tabiat mo’ljallaganidek tasarruf etadimi belgilaydi”. K. Marks esa ushbu birgalikdagi mavjudlik inson psixikasi tuzilishining muayyan dominantlarning ishlab chiqilishiga moyilligi bilan belgilanadi va amaliy faoliyat zarurati bilan bog’liq, degan fikrni ilgari suradi. Fiziolog 
483



A.Uxtomskiyning ta’kidlashicha, asosan uning mavjudligini “boshqa shaxsga tomon yo’nalish”, deya hisoblaydi. “Dominant - bu haqiqatning ayrim jihatlariga diqqat-e’tiborni tortuvchi va o'zga insonlarni inkor etuvchi munosabatdir. Insonning mav­judligi ijtimoiydir, shu sababli ham u о‘zga insonning diqqat- e’tiborini о‘ziga qaratishi uchun zarur bо‘lgan shart-sharoitlar faqat uning о‘zigagina bog‘liqdir. Biroq inson har doim ham tabiat amr qilganidek ish tuta olarmikin? Yo‘q, axir u madaniyat ta’siriga va belgilangan shaxsning xususiyatlariga muvofiq dominantlarni rivojlantiradi. “Aynan mana shundan “Men”ga nisbatan hurmatga sazovor suhbatdoshning qonuni insonning barcha yo'llaridagi doimiy va muqarrar hamrohlaridan biri si- fatida ochib berildi. Solipsistning munosib suhbatdoshi mavjud, va bu uning o‘zi, undan yashiradigan hech bir sir-sinoatning o‘zi yo‘q. Sodda va samimiy insonga munosib suhbatdosh bo'lish - bu u uchrashadigan har bir inson va u bilan uchrashadigan har bir mavjudot, ular mazmunan aynan inson o‘zi uchun loyiq bo'lganidek namoyon bo’ladi... aynan inson o’zgalar uchun va o‘zi uchun kuchli tarbiyalovchi kuch bo’lib chiqadi”.“O’zgalar ko’z o’ngida” dominantlik qilish garchi insonga xos bo’lsa-da, biroq bu unga “berilmagan”, uni ishlab chiqish uchun insondan tinimsiz mehnat va kundalik shaxsiy harakatlar talab qilinadi. “Inson soat sayin o’zining nazariy mavhumligi va qayta kechayotgan voqe’ligiga - birinchi navbatda tabiat voqe’ligiga, ikkinchidan esa inson shaxsi o’rtasidagi aniq chegaraga duch keladi. Shu tariqa, - u o’zini mavhumligida tiyib tura olmasligini bilishi, mudom undagi jonli voqe’likni ma’qul ko’rishga tayyor ekanligini, u har bir shaxsga qay yo’sinda aniq yondashishni bilishi, uning qay taxlit o’zga inson qobig’iga kirishi va unda yashab ketishini bilishni afzal ko’rishga doim tayyor...”.“Hurmatga sazovor suhbatdoshning qonuni “insonga” o’z- ga bir inson nazdida” dominantni rivojlantirish va shu bilan o’zini boshqa insonlar ichki hayotining turli jabhalarini yorqin taassurotlar bilan boyitish, o’z rivojlanishi va muloqotda o’zligini anglash impulslarini olish imkoniyatini beradi. Uxtomskiy “Hur- matga sazovor suhbatdosh” deganda bevosita muloqot mav- 
484



zusini emas, balki yozuvchini - o‘zi ijod qilgan asarini o’qishini, musavvirni - o‘zi chizgan ijod asarini ko’rishini, bastakorni esa - o’zi bastalagan musiqa asarini tinglashini nazarda tutadi. Bu shuni anglatadiki, dominant “o’zga inson qiyofasida” nafaqat shaxslararo muloqot uchun, balki asosiysi, muloqot nuqtayi nazaridan madaniyat uchun ham-psixologik shartli asosdir. Biroq madaniyat ham dialog kabi boshlanishidanoq shaxslar o’rtasidagi muloqotga bog’langan.Dialog - muloqot fenomeni emas, balki munosabat fenome- nidir. Demak, 0‘zga insonga murojaat qilishning har qanday usu- li ham dialog degani emas.M.Buberning so’zlariga ko’ra, muloqot jarayonida insonda idrok etishning quyidagi uch xil usuli mavjud:- ichki “chizgi berish” kabi kuzatish, o’zga inson chehrasiga ko’z yugurtirish.- mushohada yuritish, unda insoniy xususiyatlar ham, ifodalash ham muhim o’rin tutmaydi. Bu o’ziga xos osoyishta meditatsiyaning bir turi bo’lib, unda o’zga inson vosita rolini o’ynaydi.- dastlabki sababi sendan javob berishni talab qiluvchi murojaat - kirishuvdir. Ushbu usul “fahmlamoq” tushunchasiga o’xshash bo’lib, - intuitivdir, biroq bunga o’zga inson olamiga kirishga bo’lgan mumkin barcha urinishlar orqali erishildi.O’zga insonni idrok etishning qo’shimcha turi - bu dia­log, ya’ni muloqotdir. Muloqotning eng muhim tamoyillaridan birining muallifi bo’lgan E.Levinas biz qachonki faqat O’zga (“Qondosh bo’lmagan”) inson timsolida bizga muhtoj insonni ko’rganimizdagina muloqotga kirishamiz, deya ta’kidlaydi. Axir “inson” degan mavhum tushunchaga nisbatan insoniylik qilish imkonsizdir va faqat insonni muruvvat ko’rsatishga undovchi - “beva-bechoralar va yetim-yesirlar” kabi mehrga muhtoj bo’lgan tayinli insonlargagina muruvvat ko’rsatish mumkin. Biz inson- lar bu kabi insonlar oldida mas’ulmiz. O’zga inson timsolida in­son “o’zini shunday tartibga solish qobiliyatini yaratadiki, unda o’zga inson uning o’zidan ko’ra ko’proq narsani anglab yetadi”. Insondagi yagona mutlaq qadriyat uning o’zga insonga ustuvor- lik berish qobiliyatidir.
485



Muloqot o’zga insonning chehrasiga “nazar tashlashdanoq” boshlanadi. Bu o’zga insonni alohida idrok etishga diqqat- e’tiborni qaratadi va unga nisbatan mas’uliyatli munosabatda bо‘lish imkonini beradi. Agar it senga qarasa, sen uning nigohi uchun javobgarsan; agar gо‘dak sening qо‘lingdan tutsa, bilginki sen uning teginishi uchun javobgarsan; agar insonlar senga ergashsa, sen ularning tashvishlari uchun javobgarsan. Faqat mas’uliyatni shu taxlit anglab yetish bilangina muloqot qilish mumkin.Bunda Levinasning fikricha, dialogik javobgarlik o’zai’o munosabatni talab qilmaydi, chunki talab qilishning o‘zi muloqot erkinligini buzadi. “Men uchun o’zga insonning menga nisbatan kimligi ahamiyatsiz bo’lib tuyuladi - bu uning ishi; birinchi navbatda, u men uchun, men javobgar bo’lgan inson, o’zaro munosabatni kutmaydigan mas’uliyat, garchi hatto bu mening hayotimga qimmatga tushsa ham... menga ruxsat berilgan narsa o’zimdan talab, men boshqasidan talab qilish huquqiga ega bo’lgan narsalar bilan qiyoslanmaydi”. E.Levinasning “dialogik makon assimetriyasi” tezisi nafaqat o’zga insonning erkinligini, balki insonning o’z qadr-qimmatining yuksak namoyon bo’lishini ham belgilaydi: “men o’zimni har qanday insonning o’rniga qo’yishim mumkin, biroq hech kim meni va aynan men tanlanganman, degan ma’noda almashtira olmaydi.M.Buber dialogning uch xil turini aniqlaydi:- funksional zarurat tufayli yuzaga keluvchi texnik. Bu turdagi muloqotga biz ish joyida, transportda, do’konda kiramiz.- qachonki o’zga inson yolg’izlikdan najot topish illyuziyasiga ega bo’lganida, inson o’zi bilan o’zi so’zlashayotgan dialog va monolog niqobi ostidagi muloqot;- so’zlaganda ham, sukut saqlaganda ham ifodalanishi mumkin bo’lgan haqiqiy muloqot. Bu kabi muloqotning har bir ishtirokchisi o’zga insonlarga o’ziga xos shaxs sifatida qaraydi va ular bilan jonli munosabatlar o’rnatishga intiladi.Muloqotning harakatlantiruvchi kuchi supra-hodisadir: Levinasning e’tirofiga ko’ra, bu metafizik xohish, boshqasini - inson va xudoni to’liq qabul qilish istagi. “Metafizik istalgan 
486



boshqa narsa bu “boshqa” emas, bu biz tanovul qiladigan non, bizni hayratga soladigan lavha. Bularning barchasi bilan men haddan ziyod “to’yinishim” mumkin. Metafizik istak - bu biz hech qachon yashamagan va hech qachon erisha olmaydigan mamlakatni sog’inish demakdir. “Xo’sh, nega kirib bo’lmaydigan narsaga kirishga urinamiz? Biroq yodga olsak: insonning “imkonsiz narsaning atrofida aylanishi” uni o’zidan yuksaltiradi. Bu kabi urinishlar tarixi madaniyat demakdir.Muloqotning maqsadi - murosa qilish, “monologik” in­son ixtiyorida bo’lmagan insonlar o’rtasida ittifoq tuzish emas. U nafaqat o’zga inson bilan munosabatda bo’lish va u bilan mu­loqot qilish qobiliyatiga ega emas: balki u hatto fikr yuritishni ham bilmaydi. U hatto o’zini anglay ham olmaydi. Axir muloqot nafaqat ma’noni yetkazish usuli; balki ma’no hosil qilish usu- li hamdir. Ma’noning boshlang’ich nuqtasi, fikr faqat muloqot davomida yuzaga kelishi mumkin. Bu faqat rivojlanayotganda to’g’ri va boshqa fikrlarning tug’ilishi uchun shartdir. Agar sen- ing muhim Suhbatdoshing sening o’zing bo’lsang, bunday dialog tashqi yoki ichki bo’lishi mumkin. Biroq faqat Buyuk O’zga mav- judot - madaniyat sifatida Sening O’zing bunday suhbatdoshga aylanasan. Shaxsiy ma’no yoki madaniy qadriyat shaklida taas- surot qoldirgan fikr, uning o’zga insonlarning ma’nolari va bosh- qa madaniyatlarning qadriyatlari bilan kengayishi uning yangi “tug’ilishi” ning garovi va natijasi demakdir.Dialog mavzusi XX asrda madaniyatning negizi sifatida M.Baxtin va V.Biblerlar asarlarida mohiyatan va stilistik ji- hatdan shu qadar rivojlanganki, binobarin ularni yagona tamoyilga - M.Baxtin - V.Bibler dialogi tamoyiliga birlashtirish mumkin. Ularning asosiy tezislari shundaki, madaniyat o’z xususiy “hududiga” ega emas: u faqat madaniyatlararo muloqot, “chegara”, “temiryo’l stansiyasi oralig’i” kontekstida mavjud va rivojlanadi. Shunday qilib, qadimiy fojia men uchun faqat unga kirishganimdagina ahamiyatli bo’lishi mumkin; o’zimni asar qahramoni o’rniga qo’yganimdek; men asosan o’z madaniyatimning stereotiplarini tark etganim uchun. Bundan tashqari, men yon qo’shnim bilan suhbatlashayotgan bo’lsam 
487



ham, men uni, birinchi navbatda, uning nuqtayi nazaridan tushunishga harakat qilaman u bilan o’zga madaniyatli inson sifatida suhbatlashishim lozim bo’ladi.Aks holda, inson yoki matnning ma’nosini anlab yetish biz uchun oson emas. Ma’nosi dialogik; u faqat boshqa ma’no bilan aloqada, mening javobimni talab qiladigan boshqa savolda amalga oshiriladi. Bu kontaktdan tashqarida hech qanday ma’no yo’q. Dialog - bu doimiy savol-javob bo’lib, bunda shaxs va ma- daniyat asosiy aloqaga ega. Bunda asosiy tafovut shundaki, unda birlashish uchun yangi asoslarni topish mumkin. Biroq bu har doim “tamaddunga begona”, uning “darbadari” bo’lish zarurligi bilan, ya’ni, odatiy tamaddun, shakllanish, ijtimoiy aloqalardan “mahrum” holatida bo’lish va ko’cha yoki vokzal aloqasiga mahkum bo’lish bilan bog’liq.Madaniyatlar muloqotiga va tafakkurlar muloqotiga sho’ng’ish matndan boshlanadi. Matn tuzatib bo’lmas dialogik- dir: unda hamisha o’quvchiga murojaat mavjud. O’z navbatida, o’quvchi har doim matnni so’roqqa tutadi. Bundan tashqari, na- faqat matnning o’zi, balki ichki savollar, shubhalar ham ma’lu- mot beradi. Shu sababli bitta asarda kamida ikkita matn berilgan (Andrey matni va Pyer matni; Arkadiy matni va Versilov matni). Asarning ma’nosini anglamoq - bu ikkala matn ham ularning chegarasida tushunish demakdir. Binobarin, matnda har doim uchta ishtirokchi mavjud (matn ichida ikkita ovoz va ularning chegarasida o’quvchining “men”i). Biroq matnning dialogikligi yanada kengroq. Axir har qanday matn hamisha boshqa matn- larni qayta talqin qiladi. Bu shuni anglatadiki, dialogiklik nafaqat “ovoz-ovoz” (matn qahramonlari) darajasida va nafaqat “men - matnman” darajasida, balki “matn - boshqa matnlar”darajasi- da ham mavjud. Muallif o’z asari bilan har doim boshqa asarlar tomonidan berilgan savollarga javob beradi. Bundan tashqari, o’quvchi matnga kiritilganda, ushbu munosabatlar tizimi yanada ko’proq tarqaladi: “men - matn - boshqa matnlar”. Bu har qan- day asarning polifonikligidan iborat. Madaniyat matnlar to’plami sifatida o’z hajmiga ega bo’lmagan fenomendir. Bu faqat madani- yatlararo muloqot kontekstida mavjud. Faqat boshqa madaniyat 
488



tufayli u o’zgaradi, rivojlanadi, doimiy ravishda ixtiro qilinadi, ma’nolarni yaratadi va qayta yaratadi.Madaniy matnlarning ortishi bilan ma’no ham ortadi. Har qanday matn shunchaki tugallangan asar emas, u muayyan ma’noda hech qachon boshlanmaydi va tugamaydi. Madaniyat ulkan matn, teranligi va kuch jihatidan aql bovar qilmaydigan simfoniya sifatida mavjud bo’lib, unda mualliflar, qahramonlar, talqinchilar, o’tmish, hozirgi va kelajak ovozlari, savol va javoblar polifonik tarzda birlashadi. Bu yerda makrodialog o’zini namoyon qiladi. Agar mikrodialog inson va guruh ongida paydo bo’lsa, u holda makrodialog madaniyatlar bilan aloqa qilish sharti sanaladi. Suhbatdosh sifatida, “Har bir madaniyatni idrok etish... “inson hayotining so’nggi masalalari” borasidagi muloqot ishtirokchilaridan biri sifatida - madaniyatning boshqa siymolari bilan muloqotda o’zining yangi ma’nolarini, shakllarini, intilishlarini kashf etgan va birinchi marta shakllantirgan ishtirokchi. Bu boshqa tasvirga murojaat qildi - bunday tushuncha va muloqotning barcha ta’riflarini gumanitar fikrlashning universal mohiyati sifatida birlashtiradi”, - deb yozadi V. Bibler. Demak, fikrlashning maqsadi shunchaki xabar emas va oldingi tajribani umumlashtirish ham emas, balki muloqotdir. Axir “mening hayotim bilan so’roq qilish, mening hayotim bilan o’zga bir inson hayotiga javob berish, “Men” o’jarlik bilan o’zimga o’zim to’g’ri kelmayman, o’z ma’nolarimni astoydil o’zgartiraman, amalga oshiraman, qayta hal qilaman”. Aynan o’zi bilan nomuvofiqlik tufayli inson o’z mavjud holatidan yuqoriga ko’tarilishi mumkin. K.Yaspers, haqiqat ikkitadan boshlanadi, deya bejiz aytmagan. Ma’no nafaqat ikki ongning uchrashuvida mohiyatni kashf etish, balki ushbu mohiyatning o’zini qizg’in yaratish hamdir.Shunday qilib, dialog ma’noga nisbatan birlamchiroq sanaladi: axir ma’noning tug’ilgan joyi - inson yoki madaniy matn bilan muloqotdir. Tug’ilishning bu kabi imkoniyati faqat matnga yoki insonga “qo’l keladi” deb qaraladigan bo’lsa (M.Xaydegger iborasiga ko’ra), ya’ni unga allaqachon kiritilgan narsalarni diqqat bilan aniqlash orqali paydo bo’lishi mumkin.
489



Biroq shu bilan birga, ma’no o'ziga xosdir, ya’ni muloqot har doim yangi tushunchalar, salohiyat, muqobillik imkoniyati bilan dialogdir. Bu borada muloqot - hamisha suhbatdoshlarning o'zaro erkinligini sinchkovlik bilan izlashdan iborat jarayondir.O'zini-o'zi to'ldirish bilan bor kuchini sarflab ishlash ishtiyoqi o‘rtasida joylashgan metafizik istak makonida paydo bo'ladi, bu faqat suhbat ishtirokchilarining tengligi bilan bog‘liq. Shuning uchun muloqot o‘z-o‘zini hurmat qilishning vujudga kelgan makoni hisoblanadi. Shu bilan birga, bu, birinchi navbatda, u o‘zidan shubhalanmaydigan va ehtimol hatto unda hali mavjud bo‘lmagan narsadan boshqasida eng yaxshisini izlashimga asoslanadi. Bu hamisha men ishongan suhbatdoshning “imkonsizligi” bilan muloqotdir. Shu tariqa, o‘zga insonning boshqaligi hozirgi paytda mavjud emas, balki uning eng yaxshi versiyasida bo‘lgani kabi o‘ziga keladi. Demak, muloqot idealizatsiyani nazarda tutar ekan-da? Bundan tashqari, u muayyan darajada ijodiy idealizatsiyani qo‘llaydi. Bu ma’noda muloqotning maqsadi “go‘yoki” bayonotiga asoslangan o‘zaro takomillashtirishdir - go‘yo biz aslida o‘zimizdan yaxshiroq edik. Shunday qilib, bu kelajakka qaratilgan murojaat edi. Shu boisdan dialog insonning o'zini olamdagi “notasodifiylik” sifatida anglashiga hissa qo‘shadi. Bu esa M.Buberning Xudo bilan mu- loqotga faqat insonlar bilan muloqot qilish vositasida erishish mumkin, degan fikrini tasdiqlaydi. Axir inson o'zini boshqalar hamda nima uchun ularning haqiqiy va eng maqbuli bilan to'ldiradi? O'z-o'zini takomillashtirishi uchun. U o'zga insondan nimani kutadi? Hayot o'zining oliy maqsadiga munosib bo'lishi uchun unda nima yetishmayapti. “Xudo va inson o'rtasidagi munosabatlar o'zgardi... M.Buber biz Xudoning namoyon bo'lishini kutmoqdamiz va biz faqat u sodir bo'ladigan joyni bilamiz va bu joy jamoa deya ataladi”, degan fikrni ilgari surgan. Inson “o'zga insonining yuziga” qanchalik ko'p yo'naltirilsa, u o'zi va o'zga inson o'rtasidagi barcha tafovutlarni anglab yetib, bir- biriga qaraydigan odamlar jamoasiga qo'shilishga qodir.Shuning uchun, inson muloqotining asosiy shakli bo'lgan - sevgi - uning yuksak vazifasiga, o'zga insonning ijodi darajasiga 
490



mos keladi. Faqat o’ziga bo’lgan bunday munosabatgina insonga o’zini qadriyat sifatida qabul qilish imkonini taqdim qiladi. Faqat o’zim sevgan boshqa mavjudotlarning o‘zimga bo’lgan sevgisi haqida bilganim uchun “men o’zimni qandaydir qadriyatni yetkazishga moyilman, deb hisoblayman - deb yozgan G. Marsel. Sevuvchi inson - bu o’zining ideallashtiruvchi “nigohi” bilan sevgan insonini yaratib, uni o’zida ko’rgan siymoga munosib qiluvchi insondir. Zo’ravonlik bilan emas, talab bilan emas, balki yagona muhabbatli nigoh bilan! R.Magritte chizgan rasmlaridan birida o’zining suratini chizayotgani rafiqasining siymosi tasvirlangan. Biroq rasm ichida boshqa rasm yo’q. Ayol musavvirni yaqqol chizmoqda...! Musavvir qarshisida bachadon va qondan iborat ayol turibdi. U ehtiyotkorlik ila o’z mo’yqalami bilan ayolning yelkasini to’liq chizadi... va ayol mukammalashib, hayotga keladi. Bu yerda insonga va ijodkorlikka nisbatan yuksak mas’uliyat, asosan, takomillashuvtiruvchi muloqotda uy- g’unlashadi.O’z-o’zini nazorat qilish uchun savollar:1. Ongning asosiy xususiyatlari qanday?2. Ongsizlik nima? Ongsizlik borasidagi tasavvurlar qanday shakllangan?3. Ong va ongsizlik o’zaro qanday bog’liqlik kasb etadi?4. Til nima? Siz qanday tillarni bilasiz? Tilning asosiy vazifalari nimadan iborat?5. O’zlikni anglashning qanday turlarini bilasiz?6. O’z-o’zini anglashni rivojlantirishda muloqotning roli qanday?

491



19-mavzu. 0‘lim inson borlig’ining sinoati sifatida. Hayot 
mazmuni falsafiy muammo sifatida

Режа:1. Hayot va o’lim, fojiaviylik borlig’i.2. Turli madaniyatlarda o’lim timsollari.3. Hayot mazmunining turli-tuman talqini.4. Zamonaviy jamiyatda “о‘limdan qochish” muammosi.
Tayanch iboralar: hayot va o'lim, fojiaviylik borlig'i, "o'lim- 

dan qochish” tanatos, tanatologiya, o'lim va barhayotlik.XX asrning oxirgi о‘п yilligida tanatologiya, c'lim va barhayo- tlik muammosiga qiziqishning kuchayishi falsafa fanining ushbu muammoni falsafiy nuqtayi nazardan tahlil qilishiga olib keldi. Darhaqiqat, “...tanatologiya c’lim, uning sabablari, mexanizmi va belgilarini, shuningdek, c’lim oldi azoblarini yengillashtir- ish muammolarini c’rganadigan falsafiy ta’limotlar”idan biridir. Tanatologiya hayot, c’lim, barhayotlik tushunchalarini uyg’un- lashtiradi. Zero, bu tushunchalar inson ma’naviy dunyosining tarkibiy qismidir.Xc’sh c’lim, odatda qabul qilingani kabi eng ulkan yovuzlik- mi? Bu savolga dialektik yondashuv, orqali javob berish lozim. O’lim og’ir yc’qotish. “Lekin c’z holicha u tabiiy hodisa - yovuz- lik emas... U uzoq davom etgan biologik evolyusiya mobaynida foydali va zarur ahamiyatga ega bc’ldi”. Biroq ijtimoiy huquqiy nazariya, inson va madaniyatdagi mavzu c’lim jazosi, evtanaziya, terrorizm qurbonlari muammolarini hal qilishda alohida dol- zarb ahamiyat kasb etdi va asta-sekinlik bilan tanatologiya no­mini oldi.O’lim va hayot, yoki hayot va mamot bir-biri bilan uzviy dialektik bog’liq tabiiy hodisalardir. Bu dunyoda hayotsiz c’lim, c’limsiz hayotning bc’lishi mumkin emas. Buni Lametri obrazli qilib shunday izohlaydi: “Narsalar dunyosida, c’lim arifmetikadagi nolning c’zginasidan boshqa narsa emas”. Faqat bevaqt c’limni yovuzlik tarzida talqin etish mumkin. Chunki 
492



aynan shunday o’lim tufayli, insonning jamiyat uchun qiladigan ezgu ishlari to’xtaydi: fojiaviy qahramon “o’z erkini yo’qotishi bilan aynan ana shu erkinlikning mavjudligini isbotlab, o‘zining erkin ixtiyorini e’lon qilib, halok bo’ladi”.Biz o’lmaslik ya’ni barhayotlik deganda asosan ana shu ho- latni, ijtimoiy-axloqiy ideal sifatidagi o’lmaslikni tushunamiz. Jisman o‘lmaslik to‘g‘risidagi fikrlar esa tibbiyot muammosi bo’lib, unga erishishning imkoni, yo’q, zero keksayish, a’zolarning qarishi mavjud ekan, bu, albatta, insonni o’limga olib boradi. Shuni alohida ta’kidlash lozimki, shu paytgacha hech kim o’lim nima ekanligi haqida aniq bir to’xtamga kelganicha yo’q. Shu bois, tanatologiya sohasi bu haqda chuqur izlanishlar olib bormoqda.Qadimgi sharq xalqlarining tarixi va madaniyati, ilk siyosiy, huquqiy, diniy, badiiy, falsafiy qarash va tasavvurlari, ularning mazmun va mohiyati arxeologik manbalarda, xalq og’zaki ijodiyoti, afsona, miflar, dostonlar va rivoyatlarda aks etgan. Masalan, Qadimgi Bobil adabiyotining ko’zga ko’ringan mashhur asarlaridan biri “Gilgamesh haqidagi doston”da tuproq, suv, havo hamda issiqlik inson hayoti va tirikligining abadiy manbai ekanligi, Gilgameshning obihayot qidirib, boshidan kechirgan sarguzashtlari va chekkan azob-uqubatlari, odamlarning tabiiy qonunlar asosida yashashi zarurligi, hayot va o’lim sirlarini bilishga azaldan intilib kelganligi hikoya qilinadi. Bizningcha, ushbu afsonada qadimgi kishilarning baxt va farovonlikka, salomatlik va bardamlikka, o’limni yengib, mangu hayot kechirishga, abadiy umr ato qiluvchi “obihayot”, turli xil o’simlik, meva va ma’danlarni izlab topish haqidagi orzu-niyatlari o’z ifodasini topgan. Xristian dinining muqaddas kitobi Injilda ham o’lim sabablari haqida fikr bildiriladi. Jumladan, “Ey sevganla- rim, sizlardan o’tinib so’rayman, jonga qarshi kurashadigan nafs ehtiroslaridan saqlaninglar” - deya ta’kidlanadi. Vaholanki, “Isoning o’lim ustidan g’alabasi odamzod gunohini yuvib, unga ergashganlarga abadiy hayot bag’ishlaydi” . Ammo Odam ato jannatda dastlabki gunohni qilgani uchun, inson tabiatiga ziyon yetib, uni o’limga mahkum etgan. Buddaviylik dini olam 
493



hamma vaqt o’zgarishda, o’lib tirilishdadir, o’zgarmaydigan va o’lmaydigan doimiy narsa yo‘q, voqea-hodisalar esa doimo bir-biri bilan sababiy aloqadadir, deb ta’lim beradi. Yana shuni aytish mumkinki, “bu din, butun borliq bir turdan ikkinchisiga o’tib turadigan cheksiz aylanish jarayoniga bo’ysunadi” degan g‘oyaga asoslanadi.Islom madaniyatida о‘limga va insonning keyingi hayotiga nisbatan turli yondashuvlar shakllangan. Jumladan, c'lim haqida islom dinining muqaddas kitobi Qur’oni Karimda “Ayting: “Sizlar qochayotgan bu c'lim, albatta, sizlarga yc'liquvchidir. Sc'ngra sizlar g‘ayb-u shahodatni biluvchi Zotga qaytarilursizlar. Bas, U zot sizlarga qilib c'tgan amallaringizning xabarini berur!” deyilgan. Bizga ma’lumki, tc'y maslahat bilan bc'ladigan narsa, c'lim tc'satdan, bemaslahat keladi. Ana shuning uchun c'lim bu manbada kutilmagan mehmon sifatida talqin etilgan. Shu bilan birga “Moida” surasining 32-oyatida “...kimki biron jonni c'ldirmagan va yerda buzg'unchilik qilib yurmagan odamni c'ldirsa, demak, gc'yo barcha odamlarni c'ldiribdi va kimki unga hayot ato etsa (ya’ni c'ldirishdan bosh tortsa), demak; gc'yo barcha odamlarga hayot beribdi” deb ta’kidlanadi. Bizningcha bu qarashda inson hayoti qanchalik ulug'lansa, c'limga ham shunchalik e’tibor qaratiladi.0‘lim va hayot muammosi Abu Nasr Forobiy, Ibn Sino, Naj- middin Kubro, Abu Homid G'azzoliy, Jaloliddin Rumiy, Abdulla Avloniy kabi buyuk allomalarimiz ijodida alohida ahamiyat kasb etgan. Jumladan, Forobiyning fikricha “Har bir inson tabiati shunday tuzilganki, u yashash va oliy darajadagi yetuklikka erishmoq uchun eng kc'p narsalarga muhtoj bc'ladi, bir c'zi bunday narsalarni qc'lga kirita olmaydi, ularga ega bc'lish uchun insonlar jamoasiga ehtiyoj tug'iladi”. Biz Forobiy qarashlariga qc'shilish barobarida jamiyatning insonga nisbatan munosabati ham oqilona bc'lmog'i lozim deb hisoblaymiz. Chunki har bir insonga oqilona munosabatimiz uni turli xil nojc'ya xavf- xatarlardan xoli bc'lishga undaydi. Zero, nojc'ya harakatlar ma’lum bir ma’noda insonni c'limga yetaklashi mumkin.
494



Najmiddin Kubro fikricha, “Ixtiyoriy o’lim borliq va dunyo bilan bog’liq ishlardan butunlay foniy (fanoi kulliy) bo’lmoqdir. Bu holni boshidan kechirgan kishi o’z vujudining mavjudligini ham his etmaydi. Chunki tabiiy o’lim ham bundan aslo farq qilmaydi” deb ta’kidaydi. Bizningcha, Najmiddin Kubro bu fikri bilan insonning yuksak axloq asosida komillikka intilishi va o’lim hodisasini ilohiy ne’mat sifatida qabul qilish kerakligini e’tirof etadi.XX asr boshlarida ijod qilgan ma’rifatparvarlardan biri Abdul­la Avloniy “Inson o’z go’zalligi va murakkabligi bilan koinotdagi barcha maxluqotlardan afzaldir. Badanning salomat va quvvat- li bo’lmog’i esa insonga eng kerakli narsadur. Chunki o’qumoq, o’qutmoq, o’rganmoq va o’rgatmoq uchun insonga kuchli, kasal- siz jasad lozimdir” - deb ta’kidlaydi. Ushbu fikrlardan, inson- ning salomatligini yaxshilash va o’limning asosiy sababi bo’lgan kasallik oldini olish kerak degan xulosa kelib chiqadi.Hozirgi davrda o’limning yorqin fundamental metodologik izlanishlari doirasiga F.Aryes, A.Y.Gurevich, G.D.Berdishev, P.S.Gurevich, V.M.Rozinning madaniy tarixiy, M.M.Baxtin, V.L.Ra- binovich, M.S.Uvarovning germenevtik, M.Fuko, J.Bodriyyar, M.Blansho, A.V.Demichev, V.A.Podoroganing diskursiv semiotik (mantiqiy fikrlashga asoslangan-kasallik alomatlari haqidagi), B.M.Polosuxin, V.V.Nalimovning tizimli-strukturaviy, N.O.Losskiy, N.F.Fedorov, V.Solovyevning teosofik, Z.Freyd, K.G.Yung, J.Lakan- ning psixoanalitik, E.Xaraldson, L.Uotson, E.Svedenborg, D.Uill- er, K.Lamont, R.Moudi, E.Kyubler-Rossning klinik tanatologiya yo’nalishlarini kiritish mumkin. Bu yondashuvlar ijtimoiy ta- jribada o’lim haqidagi plyuralistik mulohazalar bo’lib, har qan- day tadqiqotchi o’ziga mos jihatini tanlashi mumkin. Jumladan, G.D.Berdishev, “Din insonning beixtiyor o’lim xavfidan saqlaydi va mavjudlik haqida murosa yuritishga majbur qiladi. Fan esa, insonning keksalik mexanizmi va kasallikning sabablarini ham- da o’limning qonunlarini yanada ko’proq o’rganish uchun kuch bag’ishlaydi. Uning uzoq vaqt mobaynida asta-sekin rivojlan- ishi o’limga qarshi muvaffaqiyatli kurashni shu ma’noda bar- 
495



hayotlikni kashf etishi mumkin” deb hisoblaydi. Bizningcha, G.D.Berdishev o’lim va barhayotlik muammosini ilmiy va diniy nuqtayi nazardan konseptual tahlil qilgan. Shuningdek, R.Mou- di, uch xil toifadagi odamlar haqidagi ma’lumotlarni; klinik o’limni boshidan kechirgan odamlarning kechinmalari; baxtsiz fojialarni boshidan kechirib jismoniy c'lim chegarasida bо‘lgan odamlarning hisobotlari; c'lim yoqasida turgan odamlarning te- pasida turgan insonlarning hisobotlarini tahlil qilgan . Bizning- cha, R.Moudi c'lim muammosiga mutaxassis sifatida yondashib, c'limga c'limni boshidan kechirgan insonlarning psixik holat di- namikasini kuzatish orqali munosabat bildirgan.Elizabet Kyubler-Ross c'limni c'rganish sohasida yirik olim hisoblanadi. U c'z tadqiqotlarida c'limni qanday va qay tariqa sodir bc'lishini amaliyotdagi voqea - hodisalar orqali isbotlashga harakat qiladi. Uning fikricha, insonning ruhi tanasini tark etganda orom topadi. Ba’zi hollarda u hatto tanaga ham qaytishi mumkin. Bizning fikrimizcha, bu holat fan uchun hali ham jumboqli. Shuning uchun ham c'limni psixologik holat sifatida falsafiy tahlil qilish psixoanalizning asosiy muammolaridan biridir. K. Lamont, “c'lim va barhayotlikni ijtimoiy-falsafiy nuqtayi nazardan c'rganish, insoniyatning gc'zal va uzoq vaqt hayot kechirishini hamda barhayotligini, mangu yashashini yaratishda tc'liq c'zini namoyon etadi” deb ta’kidlaydi.Mustaqillik yillarida respublikamiz faylasuf olimlari Z.Mu- hammedova, F.Zagirtdinova, Sh.Sodiqova, N.Nazarovlarning ilmiy izlanishlarida tanatologiyaning ayrim biotibbiy, axloqiy va ijtimoiy-falsafiy masalalariga alohida e’tibor berilgan. Jum- ladan, Sh.Sodiqova “...qarilik ayrim holatlarda turli kasalliklarni, mehnatga layoqatsizlikni, yordamga muhtojlikni keltirib chiqa- radi” deb ta’kidlaydi. Darhaqiqat, kasallik va qarilik c'limning asosiy sabablaridan biri bc'la oladi. N.Nazarov “irsiy injeneri- yaning rivojlanishi hayot va c'lim kabi tushunchalarni yangidan tushunib yetishni taqozo etmoqda” deb ushbu muammoni chuqurroq c'rganish kerakligini ta’kidlab c'tadi.O'z-c'zini c'ldirish hodisalarining oldini olishga qaratilgan samarali chora-tadbirlarni ishlab chiqish, ma’lumotlarni yig'ish, 
496



uni ilmiy va amaliy jihatdan har tomonlama chuqur o’rganish, tahlil etish orqali amalga oshiriladi”. Shu nuqtayi nazardan, suit- sid holatlarining yuzaga kelishida ahamiyatli bo’lgan epidemi- ologik xavf omillarini o‘rganish, ularning oldini olishga qaratil- gan pereventiv chora-tadbirlarni ishlab chiqishda sud-tibbiy ekspertiza materiallarining tahlili alohida e’tiborga molikdir.Xullas, o’lim va barhayotlik asrlar mobaynida asosiy muammo sifatida o’rganilib kelingan. Ammo, hozirgi kunda Mansur Tenglashev va Ahmad Otaboyevlar tomonidan Raymond Moudining “O’limdan keyingi hayot” , Rashid Zoxid tomonidan Abu Homid G’azzoliyning “O’limdan so’ng...” va “O’limni eslash kitobi” kabi kitoblarining tarjimasini inobatga olmaganda, o’zbek falsafasida o’lim va barhayotlik to’g’risida ilmiy va diniy g’oyalarning falsafiy tahlili mavzusida hanuzgacha yetarlicha ma’lumot berilmagan.So’nggi yillarda o’lim va barhayotlik masalalarini chuqur tadqiq etayotgan soha tanatologiyadir. Tanatologiya yunoncha “SavaTO^” “Thanatos” - o’lim, “Aoyo^”, logos-so’z, ta’limot, ya’ni o’lim haqidagi ta’limot ma’nosini anglatadi. Ba’zi adabiyotlarda tanatos so’zi o’rnida fanatos, tanat, fanat kabilar ham ishlatiladi .Tanatologiyaning asosini tashkil etuvchi tanatos, ya’ni o’lim tushunchasi turli millat va elatlarda, jumladan, inglizlarda “to go” (ketmoq), “to hop off the twig” (shoxdan sakrash), nemislar- da “die augen schliessen” (ko’zni yopmoq), “heimgehen” (uzoq- qa ketmoq), italiyaliklarda “ritornerare” (nul yoniga qaytish), ispanlarda “irse al otro portrero” (boshqa yaylovga yo’l olish), fransuzlarda “casser sa pipe” (o’z trubkasini sindirib qo’ymoq), “il dit bonsoir a’la compagnie” (kompaniya bilan xayrlashish) kabi o’ziga xos tarzda talqin qilinadi. Shuningdek, qabr masala- sida ham turlicha talqinlar mavjud. Masalan, ruslarda “qabris- ton” (orom olish, tinchlanish joyi), inglizlarda “God’s acre” (Xudo dalasi), nemislarda “der heilige Ort” (muqaddas joy), ispanlarda “chacarita” (kichik ferma), fransuzlarda “boulevard des allop- ges” (uzunlashtirilgan bulvar) deb talqin qilinadi. Yuqoridagi fikrlardan, o’lim insonning dunyodagi barcha azob-uqubatlar- 
497



dan qutulib, narigi dunyoda ruhining abadiy, mangu yashashi degan xulosa kelib chiqadi.0‘zbeklarda bu masalaga javob berish uchun Abu Homid G’azzoliy keltirgan dalillarga tayanilgan. Uning fikricha, “...go‘r (inson ruhi yashaydurg’on), do’zaxning g’orlaridan biri va yo bihishtning bog‘chalaridan biridir”. Abu Homid G‘azzoliy ta’biri bilan aytganda, go‘r inson o’lik tanasining abadiy uxlaydigan kichkinagina kulbasi hisoblanib, inson o’sha kulbaga vaqti- vaqti bilan borib, olamdan o’tgan ota-bobolarining, do’zaxning g‘orlaridan biri yoki bihishtning bog‘chalaridan birida yashaydigan ruhini shod-u xursand qilib turishi lozim. Shu bois insoniyat o’lim va barhayotlik masalasida fikr yuritganda Abu Homid G’azzoliy ko’rsatib o’tgan ana shunday diniy aqidalarga tayanib ish ko’radilar.XX asr tanatologiya sohasining rivojlanishida umumiy, xu- susiy, sud tibbiyoti, nazariy, empirik va g‘arb tanatologiyasi kabi turlarini alohida ajratib ko’rsatadi. Umumiy tanatologiyada inson holatining o’lim bilan bog’liq o’zgarishini va o’limning mohiyati- ni, umumiy qonuniyatlarini ilmiy, ratsional tahlil etish ustuvor ahamiyat kasb etsa, xususiy tanatologiyada o’limning sababla- rini aniq kasalliklardan “tanatogenez” xususiyatlarini o’rganish kabi muammolarga va tibbiyot bilan bog‘liq masalalarga e’tibor qaratiladi. Sud tibbiyoti tanatologiyasi qasddan sodir etilgan va to’satdan sodir etilgan o’limda murdadagi klinik, biokimyoviy va morfologik o’zgarishlar mohiyati, murdalarning sud tibbiyotiga oid tekshirish muammolari hamda sud tergovi bilan bog‘liq ma- salalar o’rganiladi. Nazariy tanatologiyada o’lim va barhayotlik haqidagi muammolarning tahlili qayd etilsa, empirik tanatologi- ya o’lim muammosini, o’lim oldi yoki o’lim atrofidagi tajribaning ilmiy-falsafiy xususiyatlarini o’rganuvchi ta’limot, u tibbiy tana­tologiyada yorqin namoyon bo’ladi.G’arb tanatologiyasi insonni hayotdan to’g’ri va kafolatli, chiroyli ketishini ta’minlashga, o’lim texnologiyasini ilmiy asoslab berishga qaratilgan yo’nalish deb e’tirof qiladi. Darhaqiqat, ushbu yo’nalish tanatologiyani XX asrning ikkinchi 
498



yarmida fan darajasiga ko’tarib, o’lim va hayotning fundamental paradigmasini yaratdi. “Lazzatli hayot va lazzatli o’lim” - bu hozirgi g‘arb tanatologiyasining asosiy shiori. Yana shuni aytish mumkinki, 2001-yil avgust oyida Moskva Tanatoterapiya instituti tashkil etilgan. Uning asosiy maqsadi o’lim va o’lish jarayonlari bilan to’g’ri munosabatlar o’rnatishni tashkillashtirish, “to’g’ri o’lish madaniyatini” ishlab chiqish hamda taqdim etishdan iboratdir.Xullas, falsafiy tanatologiyani falsafaning maxsus sohasi sifatida rivojlantirish ayni muddao. Zero, qadimgi davrdan tortib, to hozirgacha shakllangan o’lim va barhayotlik to’g’risidagi falsafiy qarashlarni tizimlashtirish muhim. Hozirgi kunda o’lim va o’lim sabablarini nafaqat tibbiy, balki falsafiy tahlil qilish fan sohasida olib borilayotgan ilmiy faoliyatlardan biri.Eng qadimgi davrlardayoq insoniyat hayot bilan birga o’lim haqida ham fikr yuritgan. Zero, qadimgi yunon mutafakkiri Suqrot o’limidan oldin uyqu va o’limning o’xshashligi haqida to’g’ridan to’g’ri “O’lim - bu ikkita variantdan biridir, birinchisi, o’lim, hech narsaga aylanmoq, chunki, o’lgan odam hech narsani sezmaydi. Ikkinchisi, an’analarga ishonib bir yerdan boshqa joyga qandaydir ko’chishi. Bu tushdek gap, uxlab ba’zida hech narsani tushda ham ko’rib bo’lmaydi, unda o’lim g’aroyib narsa. Agar ruhning boshqa joyga ko’chishi - o’lim bo’lsa va u dunyoda barcha o’lganlar bo’lsa, bundan yaxshi narsa bormi? Agar bu haqiqat bo’lsa men ko’p marotaba o’limga tayyorman: u yerda suhbatlar olib borishdan juda xursand bo’lar edim...” deb xitob qilgan. Bu o’rinda Suqrot qadimgi yunonlarga yaxshi ma’lum bo’lgan uyqu va o’lim o’xshashligining diniy-afsonaviy g’oyasidan foydalanadi, ammo uni yanada boyitib yangicha mazmunda taqdim etadi. Uning uyqu -o’lim konsepsiyasi arxaik qo’rquvni rad etadi va uning mohiyati, mazmunini ratsional bilish darajasida aniqlashtiradi.Suqrotning o’limi o’z zamondoshlarini axloqiy mohiyati bi­lan hayratlantirgan. Chunki bunda insonning iroda kuchi va er- kinligi o’z mavjudligining chegaralarini diniy mifologik an’ana- 
499



lar kesimida aniqlaydi. Suqrotning o’limi simvolik ahamiyatga ega, chunki u o’z maqsadiga erishish yo’lida o’z xohishi bilan o’lishning arxetipini shakllantiradi. Bu maqsadning qadri uning xudoga emas, balki insonga tegishli ekanligi bilan belgilanadi, pirovard natijada antropomorfizm (insonga o‘xshashlik)ni personifikatsiya (jonlantirish)dan ajratadi. O’lim harakatida xudo inson hayotining mohiyati maqsadlilikning mavhum tamoyiliga aylanadi. Xudo borliqni emas, balki borlikning mohiyatini belgilaydi. Uning tanadan ruhni ajratishga qaratilgan ongli faoliyati keyingi avlod uchun o’lim orqali barhayotlikka erishish timsoli bo’ladi. Bu yerda faylasuf shoirning o’limi ruhning barhayotligiga olib kelganligi haqidagi dastlabki g’oya ifodalangan. Suqrotning o’limi o’z joniga qasd qilishga o’xshab ko’rinsa-da, o’zining falsafiy dalillari bois keyingi avlodlar uchun o’lim - barhayotlik timsoliga aylandi. Zero, Suqrotning o’limi tafsilotlarining ixtiyoriy o’lim sifatida qayta jonlantirilishi faylasufning o’zi tomonidan barhayotlikka umid qilgan holda o’limga bergan ta’rifini ham faollashtiradi. Bu o’rinda barhayotlik g’oyasi tabiiylikdan ko’ra ko’proq ijtimoiy mazmun kasb etadi. Barhayotlik ramziydir, chunki u, bir tomondan, ongning taqdir ustidan hukmronligini ta’kidlaydi, ikkinchi tomondan esa, ijtimoiy xotira arxetipini shakllantiradi, madaniy idealni yaratadi.Abu Homid G’azzoliyning o’lim muammosiga munosabatini alohida ta’kidlaydi. Unga ko’ra Rasul alayhissalom aytibdurlar: “Ko’ngilga zang o’ltirur, temirga zang o’ltirgani kabi”. Sahobalar arz qildilar: “Yo Rasululloh! Ul zangni qaysi nimarsa birla aritg’ali bo’lur?” Rasululloh s.a.v. aytdilar: “Qur’on o’qimoq, o’limni ko’p yod olmoq birla bo’lur”. Rasul alayhissalom aytibdurlar: “Men bu olamdan ketayotib, sizlarga ikki va’z qo’yib ketdim: Biri go’yo so’zlar, ya’ni Qur’ondur. Yana biri va’zi xomushiy, ya’ni o’lumdurkim, sizlarga hamisha pand-u nasihat bo’lur”. Rasul alayhissalom nasihatlari o’limni har joyda, har soniyada yod olmoq lozimligiga ishoradir. Chunki bu yerda dinimizning muqaddas kitobi Qur’on qanchalik qadrlansa, o’lim tushunchasi 
500



ham bundan mustasno emas. Qizig‘i shundaki, barcha axloqiy me’yorlarni o'zida mujassam etgan Qur’onni, o'lim bilan taqqoslanishining o'zi eng yuksak axloqiy fazilatdir.O'limni eslab turish bu insonning illatlardan qutilishiga, yuksak ma’naviy axloqiy tamoyillar asosida yashashga undaydi. YA’ni bu foniy dunyoda odamzodning bir-biriga zulm qilishi, mol- dunyo yig‘ishga ruju qo‘yishi, fisqu fujur bilan shug‘ullanishi kabi salbiy illatlar o'limni eslash tufayli inson hayotidan chekinadi, o'limni eslash ezgulikni barqaror va yovuzlikni inkor etishning eng maqbul yo'llaridan biridir.Xullas, o'lim va barhayotlik haqidagi qarashlar falsafiy tafak- kur taraqqiyotida ham o'z o'rniga ega. Ularni izohlash asosida esa mifologik, naturalistik, diniy, falsafiy yondashuvlar shakllangan. Hozirga kelib o'lim va barhayotlik haqidagi g'oyalar turli badiiy san’at asarlarining asosiy va ta’sirli mavzusiga aylanib bormoq- da. Ba’zi hollarda u fojia timsoli bo'lsa, boshqa jihatdan kulgililik sifatida ham tasvirlanmoqda. Shuningdek, ularning inson ruhi- yati va ong osti bilan bog'liq jihatlari aks etgan qarashlarning shakllanishida ham mustahkam asos bo'lmoqda.Qadimgi O'rta Osiyoda shakllangan diniy-falsafiy qarash- lardan tortib, to hozirgi davrgacha bo'lgan vaqt oralig'idagi o'lim va barhayotlik to'g'risidagi g'oyalar tadqiq etilgan va ular falsafiy jihatdan tizimlashtirilgan. Dastlabki jahon dini bo'lmish buddizmning barhayotlik shakli bu nirvanaga erishishdir, ya’ni ruhlar olamida o'lishdir. Dunyo azoblaridan qutulish yo'lini bud- daviylar “nirvana”da deb biladilar. “Nirvana” holat bo'lib, lug'aviy mazmuni “o'chganlik”, “sokinlik”, “o'lganlik” ma’nolarini bildira- di. Kishi nirvana holatiga nafsidan voz kechish yo'li bilan kiri­shi mumkin. Kishining eng yetuklik, baxtli holati nirvanada”, deb tushuniladi. Buddaviylik dinida o'lim va barhayotlik tushuncha- lari nirvana timsolida gavdalanadi, deb ta’kidlaydi.Ma’lumki, xristian dinidagi o'lim va barhayotlik haqidagi ta’limotlar buddaviylik dinidagi qarashlardan tubdan farq qiladi. Xristianlikda shaxsning barhayotligi faqat qayta tirilish orqali 
501



namoyon bo’ladi. Barhayotlikga yo‘l Iso Masix xochda o’ldirilib, keyin qayta tirilganligi bilan ifodalanadi. O’lim hayotning oxiri emas, balki barhayotlikning boshidir, degan aqida xristian dinining nazariy poydevoridir.Islom dinining inson o‘lganidan keyin qiyomat kunida qay- ta tiriladi deb ta’lim berishi uning qalbiga umid bag‘ishlaydi va hayotdan abadiy yo’q bo’lib ketish dahshatidan xolos bo’lishi haqidagi fikrlarni Qur’on hamda hadislardagi misollar asosida tushuntirishga harakat qiladi. Shu o’rinda dissertant, Angliya mikrobiolog olimlari ilohiy bashoratni tabiiy-ilmiy tasdiqlovchi olamshumul kashfiyotni amalga oshirganligini qayd etadi. Ular insonning umurtqa pog‘onasida gavhar-urug‘i borligini aniqla- ganlar. Bu gavhar shunday qobiq bilan o’ralgan ekanki, u hech qachon chirimas, yo’q bo’lib ketmas, hatto o’ta yuqori haroratga ham dosh bera olar ekan. Tajriba paytida gavhar qobig‘iga tur- li kimyoviy moddalar ta’sir ettirilganda ham u o’z xususiyatini o’zgartirmagan. Demak, inson jasadi o’tda yonib yoki tuproqda chirib yo’q bo’lib ketsa ham, uning gavhariga aslo zarar yetmay- di. Shunisi qiziqki, Alloh taolo bu haqiqatni o’z vaqtida payg’am- bariga vahiy orqali ma’lum qilgan. Bundan o’n besh asr muqadd- am Muhammad sallallohu alayhi vasallam “Insonning hamma a’zosi chirib, dumg’azasigina saqlanib qolur, insonning qayta tarkib toptirilmog’iga shu dumg’aza asos bo’lur” deb marhamat qilgan fikri XX asr fanida ilmiy asoslangan.Islom dinida har qanday insonning hayoti o’ta qadrli bo’lganidan ham jon kirgan homilani oldirib tashlash qotillik hisoblanadi. Bu ish johiliyat davrida bolani tiriklayin ko’mib tashlash jinoyatining kichik ko’rinishi deb baholanadi. O’z rohatini ko’zlab joni bor homilasini oldirib tashlagan ayol o’z bolasining qotilidir. Bu ishni bajargan odam ham shu jinoyatga sherik bo’ladi. Islom dinida har qanday insonning hayoti o’ta qadrli bo’lganidan ham, hayoti o’zini tark etmagan insonning a’zosini boshqa insonga ko’chirib o’tkazishga hozirgi kunimiz musulmon ulamolari qarshi chiqmoqdalar.
502



Xullas, buddizmda o’lim azob-uqubatdan qutulish bo’lsa, xristianlikda Iso singari doimiy barhayotlikka erishish, islom dinida esa o’lim u dunyoda hayotning davom etishi tarzida bayon etilgan.Hayot va o’lim muammosini o’rganish nafaqat mamlakatimiz- da, balki butun dunyoda ma’naviy hayotning o’zgarishi munosa- bati bilan yangicha ko’rinishda munosib ahamiyat kasb etmoqda. Shu ma’noda u Z.Muhamedovaning “Bizning o’limga munosa- batimiz, boshqa ko’pgina qadriyatlarimiz qatori, madaniyatimiz bilan belgilanadi. An’anaviy qadriyatlarda o’lim - hayotning muhim qismi. O’lim tajribasi barcha qadimgi rasm-rusumlarda o’z ifodasini topgan. O’lim tajribasi har qanday teran madaniyat va ma’naviyatning negizi” degan qarashini qo’llaydi.Insonning ma’naviy-ruhiy faoliyatida o’lim va barhayotlik haqidagi qarashlarni umumlashtirib, bu masalaga o’zining munosabatini bildiradi. Birinchidan, o’lim tarbiyaviy va axloqiy vazifani bajaradi, zero, o’lim intuitiv darajada insonning axloqiy his qilish xatti-harakatlarini tartibga solishda jiddiy ta’sir ko’rsatadi. Bunday munosabatlarni to’g’ri idrok etgan har bir kishi doimo yuksak axloqiy tamoyillarga intilib va amal qilib yashaydi; ikkinchidan, akseologik vazifani bajaradi, chunonchi, o’lim va barhayotlik to’g’risidagi ma’naviy-madaniy merosning qadriyatli jihatlari ajdodlardan avlodlarga meros bo’lib qoladi. Shu ma’noda, dafn marosimini o’tkazish borasidagi urf-odatlar asosida ko’pgina milliy qadriyatlar saqlanib qolishini e’tirof etadi; uchinchidan, boshqaruvchi va nazorat qiluvchi vazifani bajaradi, o’lim va barhayotlik to’g’risidagi tasavvurlar insonni ko’pgina yomonliklardan saqlaydi. Bu holat insonda shukronalik tuyg’usining shakllanishiga va mustahkamlanishiga yordam beradi; to’rtinchidan, gnoseologik vazifani bajaradi, ya’ni har bir inson o’lim va uning ortida turgan sirli voqelikni bilishga intilib yashaydi. Bu o’rinda tanatologiyaning vujudga kelishi fikrimizning yorqin misolidir; beshinchidan, teologik vazifani bajaradi, bu diniy-esxatologik ahamiyat kasb etadi. Unda oxi- 
503



ratda, hayotda to’g’ri yurgan, yaxshi ishlarni qilgan kishilar aba- diy hayot uchun, gunohkorlar esa, abadiy o’lim uchun qayta ti- rilishi masalasi markaziy o’rinni egallaydi. 0‘lim va barhayotlik Alloh tomonidan belgilab qо‘yilgan qonun-qoida hisoblanadi.Falsafada tanatos bilan bir qatorda barhayotlik tushuncha- siga ham alohida e’tibor qaratiladi. Barhayotlik ikki shakl- dan iborat Ьо‘ИЬ; birinchidan, inson о‘limidan so’ng u keyingi avlodlarning genlarida, irsiyatida saqlanadi. Ikkinchidan, buyuk kashfiyotlar, ezgulik, xayrli amallar orqali avlodlarning xotirasi- da uzoq vaqt saqlanishi, ya’ni dunyoda qoldirgan xayrli ishlari insonning ikkinchi umri hisoblanadi. Masalan, Arastu, Platon, Zardo’sht, Forobiy, al-Xorazmiy A. Navoiy, Oybek, Cho’lpon va shu kabilar o’zlarining asarlari bilan insoniyat xotirasida man- gu qoladi. Shu bois, bugungi kunda Rossiya fanlar akademiyasi- ning “Inson” Institutida o’limdan keyingi hayot, ya’ni barhayotlik mavzusidagi fundamental dastur doirasida ilmiy izlanishlar olib bormoqda, bu esa barhayotlikka erishishning ilmiy jihatlarining tahlilidan biri hisoblanadi.Xullas, insonning ma’naviy-ruhiy holati o'limni inkor qiladi, undan qo'rqadi. 0‘lim hodisasi hamdardlik, rahmdillik, vijdoniy- lik his-tuyg‘ularini yuzaga keltirib, ma’naviyatning qudratli man- bai bo’lib xizmat qiladi. O’limni tushunish hayotning mazmuni- ni anglashda muhim ahamiyatga ega. Insonning ma’naviy-ruhiy faoliyatida “o’ldirma” degan muhim aqida inson boshqa odamga nisbatan qilishi mumkin bo’lgan eng yomon amal sifatida o’limni taqiqlash demakdir.Hozirgi tibbiyotda o’limning uchta ma’nosini kuzatish mumkin deb ta’kidlaydi. Birinchidan, o’lim - klinik yo’l bilan aniqlangan hayot alomatlarining barham topishidir. Ayrimlar: yuragi to’xtaganda, nafas olish tugaganda, qon bosimi maxsus asbob bilan o’lchab bo’lmaydigan darajaga tushib qolganda, qorachiqlar kengayib, tana harorati pasayganda odamni o’lik deb hisoblaydi. Bu - o’limning klinik yo’l bilan aniqlash usuliki, ko’p asrlar mobaynida shifokorlar va boshqa kishilar shu usuldan foydalangan. Vafot etgan juda ko’p odamlar mana shu asoslarga ko’ra o’lik deb hisoblangan. Bu xususda R.Moudi, “...Klinik tajri- 
504



bada shunday bir yozilmagan qoida borki, unga ko’ra shifokorlar besh daqiqadan ortiq vaqt ichida o’lim holatida bo’lgan bemorni reanimatsiya qilishga urinmaydi, chunki besh daqiqa o‘tgach, miyaning to’qimalari kislorod yetishmasligi oqibatida yemirila boshlaydi. Ammo besh daqiqa deb belgilangan vaqt o’rtacha hisobki, ayrim hollarda bu vaqt kamroq yoki ko’proq tarafga og’ishi, ya’ni besh daqiqagacha yoki undan ortiq vaqt mobaynida haqiqiy o’lim sodir bo’lishi mumkin” deb yozadi. Klinik o’lim - hayot funksiyalarini tiklash imkoni qolmaguncha, ya’ni biologik o’limgacha bo’lgan davr; bunda hayotning tashqi belgilari (yurak urishi, nafas) 3-5 daqiqada yo’qoladi, markaziy nerv sistemasi funksiyalari so’nadi, lekin moddalar almashinuvi jarayoni saqlanadi deyilgan. Lekin shuni esda tutish kerakki klinik o’lim holatida tashqi dunyoni idrok etish imkoniyati bo’lmaydi. Miya qobig’i bu vaziyatda sukut saqlaydi. Elektrokardiogrammada to’g’ri chiziq holati vujudga keladi. Tashqi dunyoni idrok etish miyaning faoliyati va markaziy nerv sistemasining faoliyati tugashi bilan to’xtaydi. A. Qaraboyev “Klinik o’limdan so’ng 4 daqiqa o’tgach, timus massasining kamayishi qayd qilinib, bu klinik o’limdan 8 daqiqa o’tgach yanada yaqqolroq namoyon bo’ladi” deb klinik o’limning o’ziga xos xususiyatlarini tavsiflaydi.Ikkinchidan, o’lim miya faolligining yo’qolishidir. Texnika taraqqiyoti ko’z bilan ko’rib bo’lmaydigan biologik jarayonlar oqimini aniqlaydigan sezgir asbob-uskunalarning yaratilishiga imkon berdi. Elektroensefalograf (EEG) miyaning juda kuchsiz elektrik imkoniyatlarini ham kuchaytirib qayd etadigan asbobdir. Keyingi paytlarda “haqiqiy o’lim” haqida miyaning elektrik faolligi yo’qolganiga qarab xulosaga kelish tendensiyasi ko’zga tashlanmoqda.Uchinchidan, o’lim hayotiy funksiyalarni qayta tiklab bo’l- maydigan holatdir. Modomiki, o’lgan kishi hayotga qaytarilgan ekan, unda klinik hayot nishonalari bor yo yo’qligiga qaramay yoki elektroensefalografning o’limni tasdiqlagan xulosasidan qat’i nazar, aslida u odam o’lmagan bo’ladi. Boshqacha aytgan- da, o’lim - shunday holatki, bunda insonni hayotga qaytarib bo’lmaydi.
505



Biologik o’limning birmchi turi, bu - tashqi tabiat va insonning ichki tabiati bilan bog’liq bo’lib, u ikki shaklda namoyon bo’ladi: birinchisi - qarilik, inson a’zolarining hayotni davom ettirish- ga yaroqsizligi tufayli ro’y bersa, ikkinchisi - halokat, biror-bir tabiiy ofat, yoki tasodifiy baxtsiz hodisalar tufayli sodir bo’ladi. Ikkinchi turdagi o’lim - jamiyat bilan bog’liq, u ham uch xil bo’la- di. Birinchisi - majburiy o’lim, u odatda jazo shaklida amalga os- hiriladi. Ikkinchi xili - bu dunyodagi ular xoh ruhiy, xoh jismoniy bo’lsin, azob-uqubatlardan qutulib, uyqu bilan mangu orom olish uchun ixtiyoriy tarzda amalga oshiriladigan o’lim, totli o’lim yoki evtanaziya deb ataladi. Ayni ana shu ikkinchi turdagi o’lim axloq bilan bog’liq. Uchinchi, ijtimoiy o’lim bo’lib, uning xususi- yati shundaki, u jism va ruhning (ongning) mavjudlik sharoiti- da ro’y beradi. Masalan, tarki dunyo qilish, turli giyohvandlik moddalarni iste’mol qilish, (narkomaniya) fohishalik, o’g’rilik, ongli jinoyatchilik, ijtimoiy hayotdan uzilish kabilarda namoyon bo’ladi. Ijtimoiy o’lim egalari jamiyatda, oilada, ijtimoiy muhit- da keraksizlikni his qilish zamirida yashaydilar. Ular tiriklikda- gi o’liklardir. Inson o’zini doimo kimgadir kerakligini his qilishi, mehnati samaralarini ko’rib huzurlanishi lozim. Shundagina u baxtli bo’ladi. Demak, qarilik tufayli sodir bo’ladigan o’lim tabiiy jarayon bo’lsa, ijtimoiy o’lim insoniyat uchun fojia hisoblanadi.Xullas, klinik va biologik o’limni tadqiq etishning ijtimoiy-fal- safiy ahamiyati shundan iboratki, unda inson hayotining eng qadrli lahzalari haqida fikr yuritadi. Shuningdek, har bir inson o’z hayotidagi g’ayritabiiy hamda ijtimoiy-madaniy voqelikni anglashda o’lim va hayot haqida mulohaza qiladi. Zero, qadim- dan boshlab to hozirgi kungacha insoniyat bu jumboqli, ammo qiziqarli masalalar ustida bosh qotirib kelmoqda. Inson uchun ijtimoiy o’limdan saqlanish yuksak axloqiy-ma’naviy komolot olish hisoblanadi.O’lim va barhayotlikning shaxs ma’naviy-axloqiy kamolotiga oid axloqiy, diniy, tibbiy va huquqiy qarashlarga alohida e’ti- bor beriladi. Shaxs ma’naviy-axloqiy kamolotiga katta ta’sir ko’rsatuvchi o’lim tuyg’usi, avvalo, uning o’ziga va qadriyatlarga nisbatan munosabatini o’zgartiradi, ular orqali insonda 
506



muammoli vaziyatdan chiqishga yordam beradigan hayotiy strategiya shakllanadi. Darhaqiqat Sh.Sodiqova ta’kidlaganidek, “...Taraqqiyot paydo bo’lganidan boshlab insoniyat umrni uzaytirishga, o’limni orqaga surishga intilib kelgan” . Bu holat shaxs ma’naviy-axloqiy kamolotida asosiy masala hisoblanib, insoniyat umrini uzaytirish, keksalikning oldini olish, umrni mazmunan boyitish, hayotning qadriga yetish, cltani orqaga surish kabi omillar sifatida namoyon bo'ladi.Davlatimizda o'lim jazosining bekor qilinishi shaxsning ma’naviy-axloqiy kamolotida muhim ahamiyat kasb etadi deb ta’kidlaydi. Zero, boshqa sohalarda izchil davom etayotgan islohotlarni chuqurlashtirish va erkinlashtirish jarayonida sud-huquq tizimini yanada liberallashtirishga alohida e’tibor qaratilmoqda. Bugungi kunda jamoatchilik о‘rtasida keng ko’kimli tushuntirish ishlarini olib borish, aholiga o'lim jazosidan voz kechish sabablarining mazmun-mohiyati chuqur tushuntirilishi; xorijiy davlatlar qonunchiligi о‘rganilib tahlil qilinishi va qonunchilikka tegishli qо‘shimcha о‘zgartirishlar kiritilishi; o'lim jazosi о‘rniga tayinlanadigan umrbod yoki uzoq muddatli ozodlikdan mahrum qilish jazosi ijrosini ta’minlashga qaratilgan tashkiliy choralar kc'rilishi lozim.Shaxsning ruhiy kamolotiga ta’sir qiluvchi omillardan biri insonning c'z joniga qasd qilishi mamlakatimizda olib borilayotgan sud-huquq va tibbiy islohotlariga zid. Biroq “O'zbekistonda o’z-o’zini c'ldirish holatlari tadqiqotchilar tomonidan deyarli c'rganilmagan. Psixiatrlar tomonidan olib borilgan tadqiqotlarning aksariyati esa o’z-o’zini c'ldirishga harakat, ya’ni parasuitsid masalalariga bag‘ishlanganligi”ni e’tiborga olish zarur. Mamlakatimizda suitsid, o’z joniga qasd qilish va o’lim sabablarini aniqlash bilan Respublika Sog’liqni Saqlash vazirligi qoshidagi Respublika patologik anatomiya markazi hamda sud-tibbiy ekspertiza markazlari faoliyat olib bormoqda. Bu esa ushbu muammoning mamlakatimizda ham dolzarb masala ekanligini bildiradi.O’lim va o’lmaslikni axloqshunoslikdagi eng murakkab ka- tegoriyalardan biri deb hisoblaydi. Zero, o’lim oliy qadriyat 
507



bo’lmish inson hayotini kesib qo’yadi, uning ezguliklar, yax- shiliklar qilishga bo’lgan imkoniyatini yo’qqa chiqaradi. Masalan, Ibn Sino, juda bo‘lmaganda, yana о‘п yil yashaganida (67 yoshga kirganida) qanchadan qancha ezgu ishlar qilgan, falsafa, tibbiyot va badiiy adabiyot sohasida ko’plab buyuk asarlar yaratgan bo’lar edi. O’lim uni, u orqali bizni ham ana shu ma’naviy ezguliklaridan mahrum qildi. Demak, o’lim, faqat biologik yoki tabiiy tushuncha emas, balki uning mohiyati axloqiylik bilan chambaras bog‘liqdir.Xullas, o’lim va barhayotlikning ramziy ma’nodagi g’oyalari yosh avlodni komil inson qilib tarbiyalashda ustuvor ahamiyat kasbetadi.Shaxsma’naviy-axloqiykamolotigasalbiyta’sirqiluvchi keksalik, kasallik, biologik va ijtimoiy o’lim kabi tushunchalarni to’g’ri oqilona tushuntirish hamda o’lim va barhayotlikning ma’naviy-ruhiy asoslaridan foydalanish ushbu sohaga bo’lgan e’tiborni yanada oshiradi. O’lim va barhayotlik to’g’risidagi ta- savvurlar faqatgina diniy xarakterga ega emas. Chunki ularning asosida ma’naviy-axloqiy g’oyalar, qonun-qoidalar va tamoyillar yotadi. Barhayotlik bu ezgulik, vatanparvarlik, ozodlik, erkinlik, insonparvarlik, ma’rifatparvarlik, mehnatsevarlik, jasorat, qahramonlik kabi axloqiy tamoyillarning namunasidir.
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar1. O’lim sinoati nimada?2. Turli madaniyatlarda o’lim timsollari?3. Hayot mazmunining yakuniy va jarayoniy talqini?4. Hayot mazmunining biologik va nobiologik sharhi?5. O’lim yo’qlik sifatida?

508



20-mavzu. Inson borlig‘ining hissiy-emotsional mezoni

Reja:1. Emotsiyalar tipologiyasi. Insoniy ehtiroslar.2. Muhabbatning tabiati va mazmun-mohiyati.3. Qo’rquv ekzistensial iztirob sifatida. Qo’rquv tipologiyasi.4. Iztiroblanish tipologiyasi. Iztiroblanish qadri va mazmuni.
Tayanch iboralar: emotsiyalar, insoniy ehtiroslar, ekzisten- 

sial iztirob, ichki kechinmalar, iztiroblanish tipologiyasi, qo'rquv, 
yashashga intilish, eros, muhabbat, sevgi.Inson ehtiroslari... g’aroyib va o’lmas. Ular avloddan avlodga yangilanib boradi va shu bilan birga o’zga davr sharoitida o’z yaxlitligini saqlaydi. ^Qadimgi davrdagi insonlar: “men insonman va insonga tegishli bo‘lgan hech bir qanday menga begona emas...”, deganlar. Darhaqiqat, bunda ular his-tuyg‘ular va havaslarni, pinhona niyat va ehtiroslarni nazarda tutganlar. Ruhiyatga doir ushbu harakatlar noyobdir, zero bunday harakatlar hayvonot olamida mavjud emas. Insonning hayotiy dramasi aynan “ehtiroslar lazzati”da ochib berilgan. Ular orasida muhabbat dastlab chaqirilgandek tuyuladi... Zotan butun insoniyat muhabbatsiz bir kun ham yashay olmagan bo’lcir edi.G‘arb olamining sevgi an’analarining ibtidosi qadimgi Yuno- nistonga borib taqaladi. Bu o‘rinda Aflotunning “Ziyofat” dia- logini yodga olsak. Muallif ushbu dialogda muhabbatning vu- judga kelishida muhabbat to’g’risidagi zamonaviy psixoanalitik ta’limotda ham yo’qotish, ehtirosli jalb qilish va yo’qolganlarni topish mavzulari ustunlik qilishi borasidagi afsonani takrorlaydi. O’quvchi “Ziyofat”da ayollarni eros obyekti yoki subyekti sifatida yodga olinishining to’liq mavjud emasligi, shuningdek, dialog- dagi jismoniy muhabbat bilan hayratda qoldiradi. Agar Gomer va buyuk yunon fojialari davrida ayol katta kuch va ta’sirga ega bo’lgan, jamoat hayotida ishtirok etgan bo’lsa, Aflotun davrida uning roli sezilarli darajada kamayib borgan. Jamiyatning yuqori qatlamlaridan bo’lgan ayollarni farzand ko’rishi va xo’jalikni 

509



yuritishi maqsadida turmushga berganlar. Ayollar oila qurgach ta’lim olmaganlar va jamoat hayotida ham ishtirok etmaganlar, ular o’zlarini sevgiga munosib obyekt sifatida qabul qilmagan- lar. 0‘sha davrdagi ideal sevgi juftligi boshqa tarixiy davrlarda bo’lgani kabi, geterogen muhabbat obyekti ulushiga tushgan hissiyot, g‘amxо‘rlik va e’tiborga yo'g'rilgan keksa, biroq qari bо‘lmagan inson va kichik yoshdagi o'g'il boladan iborat bо‘lgan.Ehtimol, muhabbat borasidagi risolada ayollar haqidagi fikr-mulohazalarning mavjud emasligi qadimgi davrlarda kech- gan intellektual inqilob bilan izohlanishi mumkin. Mazkur in­qilob olamni idrok etish va izohlashning mifologik usullarini analitik fikrlash bilan almashtirishga ketma-ket urinishlardan iborat bo’lib, bu faqat erkaklarga xos sifat hisoblangan. Bu aqln- ing his-tuyg‘ularga qarshi, madaniyatning esa tabiatga qarshi isyon ko’targan tarixiy lahzasi edi. Ma’naviy ijodiyotning jis- moniy (bola tug‘ish) ijodiyotdan ustunligi tabiatdan va ayollar- dan mustaqillikka asoslangan edi.Muhabbatning o‘zi nima? U shahvatdan, ibodat lazzatidan qanday farq qiladi? Eros, ya’ni shahvat - bu pinhonalik. Balki bu eng buyuk, to’xtatib bo’lmas ehtiros, birlashishga bo’lgan iz- tirob azobi, o’limga mahkum bo’lgan insonlarning qandaydir mangulik sari sirli intilishidir? Qadimgi kosmogoniyalarda Eros - bu olamni yaratish mexanizmini harakatga keltiruvchi dast- labki spontan kuchli ehtiros sanalgan. Inson hayot hadya etuvchi ona tabiat, borliqning abadiy malikasi siymosi, aytaylik, davr- ning boshlanish pallasidagi mistik ibodatlarning ajralmas qismi bo’lgan. Zotan uning ibodati turli shakllarda namoyon bo’ladi - ba’zan assetik, ba’zan zo’ravon, orgiastik. Shunday qilib, qa- dimgi Misr mifologiyasidan ISIS ma’budasiga sig’inish dunyoviy quvonchlardan voz kechish, unumdorlik ma’budasi sharafiga qilingan jasorat bilan bog’liq edi. Kohinlar hatto nikoh sadoqa- ti va onalikning bu abadiy ramzi uchun o’zlarini bichtirib axta bo’lganlar. Biroq Afrodita ehromlarida muqaddas fohishalik ma- rosimi o’tkazilgan.Turli madaniyatlarda sezgirlik, qadimgi inson tabiiy dorilar yordamida orgastik holatlarga erishishga intildi. Ibtidoiy qabi- 
510



lalarning ko’plab marosimlari buni tasdiqlaydi. Jinsiy tajriba guruhda, ibtidoiy jamoada kuchaygan. Ommaviy shahvoniy orgi- yalar ibtidoiy marosimlarning bir qismi bo’lgan. Aybdorlik va ibo va hayo hissi odatda yo’qolib borgan. Agarda har bir inson tabiblar va ruhoniylar buyurganidek harakat qilganida, ular bir paytning o‘zida tushunarsiz huzur-halovat tuyg‘usini boshidan kechirsa, demak bu to‘g‘ri va oliyhimmat fazilat sanalgan.Darhaqiqat, qadimgi diniy mavzulardagi drama (misteriya) larda qonli orgiastik dramatik harakatlar ijro etilgan. Insonlar Xudoga g‘azab qiluvchi shakkoklarga va shafqatsiz shahvatpa- rastlarga aylanganlar. Ular Xudoning jismiga azob berib, uni ozu- qaga aylantirganlar, boz ustiga, hayvonlar bilan va qon-qarin- doshlari bilan ham g‘oyat yomon munosabatda bo‘lganlar. Ular oddiy holatlarda hech kimning xayoliga kelmagan tubanliklarni sodir etganlar. Eros o'zining tabiiy ofatini namoyish qilar edi. Manfur, so’qir ehtiroslar g’oyat tuban ishlarni sodir etishga olib kelgan. Va shu bilan birgalikda ular ramziy ma’noga ham ega edi- lar. Shu tariqa katarsisga, shifobaxsh psixologik portlash ta’siriga erishilgan.Inson muhabbat borasida qanday fikr yuritadi? U o’z jismini qadrlaydimi? Buni qandaydir bir muqaddas idish yoxud yomon niyatlar joylangan idish sifatida qabul qiladimi? U shahvatning universalligini his qiladimi yoki uning faqat birgina jihatini bilar- mikan? Jumladan, yunon falsafasi va san’atida insonning tabiati, uning qiyofasi, jismi - hech bir shak-shubhasiz, barchasi mu- kammallik va uyg’unlik timsoli sifatida ifodalangan. Va u tabiat farzandi yaratgan durdona sifatida qabul qilinganligi bois, yunon san’ati inson tanasini ehtirosga yo’g’rilgan jo’shqinlikda aks etti- rishga, ifodalashga intildi.Ellinlar san’ati nafosati bu borada ochiq-oydin o’z fikr-mulo- hazasini bildirdi. “Qadimgi Yunoniston san’ati, - deya ta’kidlaydi Aleksey Gastev, - bu hissiy san’at, bizga tajribada berilgan ol- amni kuzatish va tahlil qilish san’atidir. San’at safsataga asoslan- gan chizmalardan, ramziylikdan xalos qilinadi, u belgiga emas, balki narsaga aylanadi, u o’z-o’zidan qimmatli bo’ladi - haykallar ma’budlarni tasvirlagani uchun mavjud edi, biroq yunon ma’-
511



budlari o’z mavjudliklari uchun haykallar oldida muayyan ma’no- da qarzdorlar: yunon haykaltaroshi Xudoning marmar tanasini yaratdi, u unga amr qildi va uni xuddi o’zi xohlaganidek yasadi”.Qadimgi faylasuflar inson ruhi haqida o‘z fikrlarini bildirganlar. Ular insonning qadr-qimmati, uning har qanday xususiyatlarining maqsadi borasida so’z yuritdilar. Muhabbat buni xudolar tomonidan tabarruk qilingan teran tuyg‘u sifatida qabul qildi. Afrodita sevuvchilarga bosh-qosh bo’lib, ular jismlarning yaqinlashishiga va ruhiy jozibaga hayot quvonchi sifatida oq fotiha berdi.Qadimgi yunonlar ongida jismoniy va ruhiy muhabbat o’rtasida asta-sekin tafovut paydo bo’la boshladi. Hissiy mayl inson tanasining go’zalligi borasidagi tasavvurni aks ettiradi. She’riy kechinmalar yanada individuallashib bormoqda. Aflotun inson intilayotgan huzur-halovatni muayyan darajada cheklash lozim, deya e’tirof etgan. Arastu esa, undan farqli o’laroq, tananing rohatlanishi harqalay ezgulik, deya hisoblagan...Biroq muhabbat nafaqat lazzatlanish girdobi. Inson haqidagi ellinlar tasavvuri qadimgi davrning oxirlariga kelib, boshqa bir nuqtayi nazar bilan almashtirildi. Jumladan, Seneka stoiklarning axloqiy me’yorlarini inson tabiatiga bo’lgan hurmat va shahvoniy lazzatlanish bilan uyg’unlashtira olmagan. U insonning ezgulik haqidagi g’oyasini rad etdi. Shaxs ma’naviy jihatdan beqaror va qudratli illatga qarshi tura olmaydi, degan ishonch Senekani aqlsizlik va gunohkorlik insonning o’zida joylashadi degan fikrga olib keldi. Shuning uchun tanani faqat ruh uchun vaqtinchalik saqlash makoni deya hisoblash mumkin. Ruh mudom tana bilan kurashishi lozim, chunki tana insonga faqat azob keltiradi. Tanaga bo’ysunish sof va daxlsiz deya tushunilgan mangu qalbni ulug’lash bilan almashtirildi.Muhabbat shahvoniylik manbai sifatida hissiylikka ega. Biroq u barham topmaydi. Unda hadsiz ko’proq nimadir bor. Ruhlar Ittifoqi, shaxsni o’z-o’zini tanqid qilishi. Shuning uchun qadimgi yunonlar muhabbatning turli shakllarini ajratib ko’rsatganlar. Ular, jumladan, Erot - ilohiylashtirilgan shahvat. Yoxud muhabbat - bu beparvolik bilan aniqlangan 
512



ehtiros. Muhabbatning mayl ekanligi muqarrar asoratlarsiz nazarda tutilgan. U muhabbatni halokatli oqibatlarsiz diq- qatga sazovor mayl sifatida e’tirof etgan. Umuman olganda, inson subyektivligi aql, ehtiros va irodaning o’zaro bog’lanishi sifatida tushuniladi.Xristianlik o‘zi bilan sevgini tubdan qayta ko’rib chiqishni olib keldi. Endilikda u nafaqat insoniy ehtiros, balki insoniyat borlig‘ining erkin asosi sifatida ham tushunila boshlandi. Birodarlik muhabbati barcha insonlarga nisbatan muhabbatdir. Tavrotdagi insoniy muhabbatning asosiy obyekti miskin, musofir, beva-bechora va yetim-yesir, hatto millat dushmani bo’lgan misrlik va edomitlar ekanligi bejiz emas. Xristianlikda shaxs Yaratganning mutlaq yaxshiligining iziga ega. Bu esa muayyan bir qiymatni kasb etadi.Asl dunyoviy inson o’ziga xos jismoniy ruhiy xususiyatlar- ining o’ziga xosligi bilan endilik doimiy va shubhasiz qadriyat sifatida baholanadi. Qadimgi ellinlar tomonidan ulug‘langan jis- moniy, xristian ideali ma’naviyat bilan bog‘liq. Endi muhabbat muqaddas ehrom sifatida qabul qilinadi. Ehtiros mahv etgan inson o’zida his-tuyg’ularni rivojlantirishi lozim, zero unga bu orqali shaxsga xos bo’lgan ma’naviy boyliklar ochiladi. Muhab- bat tajribasi nafaqat noyob, balki u barcha narsani qamrab oladi, chunki bu kabi tuyg’u obyektlari cheksizdir - Xudo, yaqin, uzoq...Axir universal muhabbat ideallari bugungi kunda bizga yaqin emasmi? Biz shahvatning individual tarkibiga kiramizmi? O’rta asrlar ko’pincha shaxsiyatni rivojlantirish davri deya nomla- nib kelingan. Biroq o’sha davr kishisi turli madaniy fenomenlar oqimida bo’lgan. Ritsarona yuksak tuyg’ular esa qo’pol jismoniy, hayvonlarga monand hissiyotlar bilan yonma-yon qo’shnichilik- da yashaydi. Romantik / kurtuaz kechinmalar ko’pincha jilovsiz zavqlarga sig’inish bilan birlashtiriladi. Bir tomondan, nasroniy- likning tarqalishi “mangu bokiralik”ka ta’zim qilishni keltirib chiqardi. Boshqa tomondan esa, O’rta asrlar madaniyati Rable asarlariga xos bo’lgan “jismoniy va moddiy tuban” obrazlarni namoyish etadi (M. Baxtin).
513



G‘arbiy Yevropada XI va XIV asrlar orasida, amerikalik tad- qiqotchi U. Ayerlend e’tirof etganidek, muhabbat borasida tub- dan yangi tushuncha yuzaga keldi, bu esa bizning davrimizda nafaqat insonlarning his-tuyg‘ularida, balki ularning ma’naviy ongida ham eng muhim o’zgarishlardan biri sifatida tavsiflan- gan. Yangi tushuncha xushmuomala sevgi yoki amor ko’rin- ishida ifodalangan. Uning gullab-yashnagan davri Ispaniya va 0‘rta Sharqda papa humkronligi tomonidan islom diniga qarshi uyushtirilgan salb yurishlari bilan XI asrga to’g’ri kelgan. Islomiy davlatlar bilan aloqalar o’rnatilgandan so’ng, Fransiyaning janu- bida, so’ngra butun G’arbiy Yevropada ayolga bo’lgan ehtirosli muhabbatni ulug‘lovchi yangi she’riyat yuzaga kelgan. Uni qi- rollikdan qirollikka trubadurlar, shoirlar va minnezingerlar olib borganlar. Tristan va Izolda, Lanselot va Jinevra, Troilus va Kres- sida, Parsifal hamda Eloiza va Abelyarning chinakam tarixni aks ettiruvchi romanlarida nazokatli muhabbat she’riyati madh etilgan.Ushbu asarlarda turli xil azob-uqubatlar dunyoviy muhabbat asosida ulug‘langan, uni amerikalik yozuvchilardan biri “achchiq shirinlik yoki shirin achchiqlik” deya talqin qilgan. Shuningdek, u “qoniqarsiz ehtirosni boshdan kechirish eng oliy baxtdir” degan fikrni ilgari surgan. Muhabbat atrofida bir xil sig’inish yuzaga keldi. Aytish joizki, xristianlarning “Xudo - muhabbat demakdir” degan hikmatli so’zlari inkor etilgan. Mazkur sig’inish negizida markazida aniq bir ayol mavjud bo’lgan. Eros va agapedan farqli o’laroq, amor shaxsiy va his-tuyg’u tomonidan tanlangan bo’lgan.Yevropa adabiyotida XIII va XIV asrlarda ruhiy muhabbat urfga aylangan. U Dante, Kavalkanti, Petrarkalar lirikasini ilhomlantirgan. Tananing his-tuyg’usi eng mavhum yaqinliklarni ham ruhlantiradi. Muhabbat qalbda hislar orqali vujudga keluvchi ehtiros sifatida tushuniladi. Bu esa - qirollar, shoirlar, xayolparastlar kabi insonlar harakatlarini belgilab beradi...O’rta asrlar cherkovi umuman shahvoniylik va buzuqlik o’rtasidagi tafovutni belgilamagan. Insonning shahvoniyligi halokatli ehtiros sifatida talqin etilgan. Biroq keyingi davr axloq va hissiyotlarni kuchaytirish bilan birga bo’lgan Erosga yangi 
514



munosabat bilan belgilandi. Uyg‘onish davri madaniyatida hayotning inson tabiatiga xosligi borasidagi ellinlarga xos qarashlar tan olingan. 0‘sha davr mutafakkirlari inson go‘- zalligi ilohiy go’zallikka monand ekanligiga aslo shubha qil- maganlar. Insonlar tabiat va ilohiyotning eng sara ijodi sifatida baholanganlar.Uyg‘onish davri gumanistlari Rim-katolik cherkovi ta’limo- tidan farqli о‘laroq, inson butunlay dunyoviy olamga tegishli ekanligini ta’kidlaganlar. “Insonparvar inson” ideali e’lon qilingan. Jismoniy, tanaviy quvonchlarga sig‘inish Jovanni Bokkachio kabi mashhur italiyalik gumanistning ishiga singib ketgan. Yozuvchi samimiy va shiddatli lirik kechinmalar olamini chizib beradi. Muhabbat insoniylik va poklanishning ibtidosi sifatida tushuniladi. Lirik sahnalarning tavsiflariga hamroh bо‘lgan oshkoralik esa muhabbat tabiiy insoniy tuyg’u degan fikrni talqin qiladi.Biroq bashariyat muhabbatsiz umr kechira oladimi? Rivojlanayotgan ratsionallik davri bunga aniq javob beradi: ha, umr kechirishi mumkin. XVII asr mutafakkiri Frensis Bekon shahvatni aqldan ozishlik sifatida baholaydi. Muhabbatga nima qarshi tura oladi? Faqat sof va ravshan aql. Qadimgi buyuk insonlarning hech biri ushbu tuyg’udan esdan og’ishga yo‘l qo’ymagan ... “Inson tabiatida o’zga insonlarni sevishga yashirin moyillik va ishtiyoq mavjud, basharti ular ozchiliklardan biriga sarflanmaydigan bo’lsa, u holda tabiiyki, ular ko’plab insonlarga tarqalib, ularni insonparvar va rahmdil bo’lishga undaydi, bu esa gohida rohiblarda kuzatiladigan holat. Er-xotinlik muhabbati inson jinsini yaratadi, do’stona muhabbat uni takomillashtiradi va axloqsiz muhabbat esa uni faxsh yo’lga soladi va kamsitadi”.Va shunga qaramay, muhabbatni minnatdorchilik va hayajon bilan va hurmatli idrok Yevropa madaniyatida o’rnatilishi kerak edi. Biroq bu yerda aql-idrokka sig‘inish bilan ma’rifat davri keladi. Uyg‘onish davridagi aksariyat ideallar tanqidiy jihatdan mushohada qilinmoqda. Jumladan, ruhning hech qanday jinsi yo’qligi e’tirof etildi. Bu aslida hissiyotning o'ziga xosligi rad etilganligini anglatadi. Kechinmalarni tenglashtirishga alohida 
515



urg’u beriladi. Muhabbat aqlli insonga xos bo’lmagan sof jinnilik sifatida talqin qilinadi.Muhabbatning turlari. Badiiy va ilmiy adabiyotlarda muhab- batning turli shakllarini, jumladan, barcha narsani qamrab oluvchi tuyg‘uning xususiyatlarini ochib berishga ko’plab uri- nishlar bo’lgan. Dunyoviy muhabbat ko’plab qiyofalarni kasb etadi. Fransuz yozuvchisi Stendal shahvatning ko’plab belgilarga ega ekanligiga e’tibor qaratdi. U hatto muhabbatning to’rt turini aniqlashga uringan. Uning tasnifida birinchi bo’lib muhabbat - bu ehtiros. Jumladan, u XVIII asr fransuz faylasufi Per Abelyarning Eloizaga bo’lgan fojiali muhabbat qissasini bayon qilar ekan, qissa yakunida sevishganlar muhabbatining Eloizaning ibodatxonaga ketishi bilan zavol topganini misol keltiradi.Muhabbatning yana bir turi - bu mayl. Ushbu tuyg’uning misollarini Stendal XVIII asrda yaratilgan yodnomalar va asar- lardan topgan. U, ayniqsa, jismoniy muhabbatni alohida o’rga- nib chiqqan. Muhabbat barcha insonlarga tanish tuyg’u bo’lib, u o’rmonga qochib ketayotgan yosh va go’zal dehqon ayolni kutish- da namoyon bo’ladi, deya mushohada yuritadi adib. Muhabbat- ning uchinchi turi shunday. Va nihoyat, his-tuyg’uning yana bir turlaridan biri Stendalning so’zlariga ko’ra - bu shuhratparast muhabbat.Muhabbatga teran tuyg’u sifatidagi tipologiyasiga nisbatan boshqacha yondashuvlar ham mavjud. Aytaylik, birodarlik mu- habbati. E.Frommning fikricha bu, uning barcha turlari ne- gizida yotuvchi muhabbatning asosiy turi. Birodarlik muhabbati mas’uliyat hissi, g’amxo’rlik, hurmat, boshqa insonni bilish, unga ko’maklashish istagini anglatadi. Aynan shunday muhabbat borasida Bibliyada: “O’z yaqin kishingni, xuddi o’zingni sevgan- dek seva bil” deyilgan. Birodarlik muhabbati barcha insonlarga bo’lgan muhabbatdir. Aynan ushbu o’ziga xoslikning yetishmasli- gi - uning o’ziga xos bo’lgan xususiyat hisoblanadi.Zaiflar, kambag’allar va musofirlarni sevish birodarlik muhabbatining ibtidosidir. U o’z farzandini va boshpanasini sevadi - buning qanday yutuq ekanligini Xudo biladi. Hayvon ham bolalarini sevadi va ularga g’amxo’rlik qiladi. Zaif inson o’z 
516



xo’jayinini sevadi, chunki uning hayoti xo’jayiniga bog’liq. Bola o’z ota-onasini sevadi, chunki u ularga muhtoj. Biroq chinakam muhabbat esa hech qanday maqsadni ko’zlamaydigan insonlarga nisbatan xizmat qiladi.Fromm tomonidan tasvirlangan muhabbatning yana bir turi - bu onalik muhabbatidir. Bu bolaning hayoti, uning ehti- yojlari to’g’risidagi so’zsiz bayonot. Biroq bolaning hayotini tasdiqlashning ikki tomoni bor. Ulardan biri g’amxo’rlik va mas’uliyatdir. Boshqa faqat tejash orqasida ketadi. Bu bolada hayotga muhabbat uyg’otadigan munosabat bo’lib, unga kenja o’g’il yoki kenja qiz kabi hayot yaxshi ekanligini his qiladi. Bu ikki tomon olamning yaratilishi haqidagi Injil hikoyasida aniq ifodalangan. Xudo olamni va insonni yaratgan. Bu oddiy tashvish va mavjudlikni tasdiqlashga mos keladi. Biroq Xudo bu minimal talabdan oshib ketadi. Yaratilishning har bir kunining hikoyasi quyidagi so’zlar bilan tugaydi: “va buning yaxshi ekanligini Xudo ko’rib turibdi”.Zamonaviy madaniyatda muhabbat - bu hissiyotlarning kuchayishi, insonni to’satdan qarshilik ko’rsatib bo’lmaydigan tuyg‘u qamrab olgan holat, deya hisoblangan. Ular har bir erkakni Odam Atoning bir bo’lagi, va har bir ayolni - Momo Havoning bir bo’lagi deb emas, balki faqat ushbu ikki insonning o’ziga xos xususiyatlarini payqaganlar. Erotik muhabbat barcha insonlar o’rtasida emas, balki faqat aniq insonlar o’rtasida mavjud bo’lgan individual, g‘oyat shaxsiylikni talab qiladi.Shuningdek, yana shunday turdagi muhabbatni, ya’ni o’zi- ning o’ziga bo’lgan muhabbatini e’tirof etish mumkin. Garchi hech kim muhabbat tushunchasini turli xil narsalarga nisbatan tatbiq etishga mone’lik qilmasa-da, va o’zga insonlarni sevish fazilat hisoblangan bo’lsa-da, biroq o’zini o’zi sevish gunohdir, degan fikr keng tarqalgan. Inson o’zini o’zi qanchalik ko’p sevsa va boshqalarni shunchalik kam sevsa, o’z o’zini sevish xudbinlik bilan bir xil deya taxmin qilinadi. Mazkur nuqtayi nazar G’arb tafakkurida chuqur tomir yozgan. Kelvin, xususan, insonning o’zini o’zi sevishini “vabo” deya talqin qiladi. Shu tariqa, muhab- bat va xudbinlik bir-birini inkor qiluvchi tushunchalar bo’lib, 
517



ulardan biri kuchliroq bo’lsa, ikkinchisi esa kuchsizroq bo’ladi. Inson agar o’zini sevsa, bu yomon, demak, xudbin bo’lmaslik - yaxshi.Biroq o'z-o'zini sevish va o‘zga insonlarga bo‘lgan muhabbat o‘rtasidagi tub qarama-qarshilik to‘g‘risidagi tezis psixologik kuzatuvlar bilan tasdiqlanadimi? Inson o‘z shaxsiy hayotini, baxtini, erkinligini rivojlantirishni tasdiqlashi undagi seva bilish qobiliyatiga, ya’ni g‘amxo‘rligi, hurmati, mas’uliyati va bilimiga asoslanadi. Agar inson samarali sevgiga qodir bo‘lsa, u ham o‘zini sevadi. Agar u faqat boshqalarni sevishga qodir bo‘lsa, u umuman sevishga qodir emas.Qo‘rquv ekzistensial kechinma sifatida. Qadimgi faylasuf Demokritdan zamonaviy mutafakkir Sartrgacha bo‘lgan ko‘plab donishmandlar qo‘rquv tabiatiga kirishga uringanlar. Badiiy adabiyot insoniyat mavjudligining ushbu fenomenining turli qirralariga to‘xtalib o‘tdi. Biroq yozuvchilar va faylasuflar, olimlar va diniy payg‘ambarlar qo‘rquvning turli tasvirlarini, uning g‘aroyib fantaziyalarini qayta yaratishga, bu insoniy kechinmalarning sinoatlari va teranliklarini ochib berishga imkon beruvchi muloqotga kirishadigan holat hali bo‘lmagan.Biroq inson tomonidan kiritilgan qo‘rquv butun koinotni tashkil qiladi. U inson mavjudligining barcha darajalarida joylashadi. Yuzta boshli va yuzta qo‘lli qo‘rquv nafaqat ongni, balki ong osti tubsizligini ham to‘ldiradi. Jumladan: 1989 yildagi zilzila paytida arman millatiga mansub qizchani uy bosib qolgan. U nemis qutqaruv otryadi a’zolari tomonidan topilgan va qazib, qutqarib olingan. Qizni quyosh yoritdi va filmlardan tanish bo‘lgan nutqni eshitib, qo‘llarini yuqoriga ko‘tardi. Qo‘rquv uning ongi ostida yashiringan edi. U tanituvchi belgini kutayotgan edi. Arvohlar psixikaning yashirin joylarida mudraydilar. Aql tushi mahluqlarni namoyon qiladi.Inson koinotda misoli qum zarrasidir. U dahshatli tabiiy ofatlar bilan o‘ralgan. Osmon insonlarga kometalarni yog‘diradi. Yer qa’ri olovli lavani sochadi. Inson doimo Yer osmoniga xiyonat qilishni boshdan kechiradi. Biroq taxmin qilish mumkinki, qo‘rquv manbai tabiiy siljishlar o‘yinida umuman ishtirokchi 
518



emas. U faqat insonning ular haqidagi fikrlarida. Bir lahzalik to’satdan fahmlay boshlash esankirash holatini yuzaga keltiradi.Kurrayi zamin uzra jonli qatlamning yupqalashuvi tufayli yuzaga kelgan o’pirilishlar halokatli nurlanish tahdidini solmoqda. Dahshat bu tabiiy halokatlarning o’zida emas, balki inson qilgan ishining muqarrar oqibatlaridan xabardorligidadir. Hozirgi kunda barcha tirik mavjudotlarga ta’sir qiluvchi zarralar oqimi insonning texnogen tuzilmalaridan yulib oladi. Halokatli unsur tomonidan majruh etilgan go’dakning javdirab turuvchi beg’ubor ko’zlarini ko’rganimizda, butadan mevalarni yig’ishdan va to’kilgan mevani yerdan terib olishdan qo’rqqanimizda, bizni qo’rquv mahv etadi. Dahshatni anglash butun borlig’imizga singib ketgan.Biroq inson haqiqatan ham alohida turdagi fenomendir. U voqe’likka o‘zi unga muammo bo’lgan yagona jonzotdir: u buni hal qilishi kerak. Undan hech qayerga qochib qutulib bo’lmaydi. Inson tabiat bilan birlashish va uning bag’riga qaytish imkonini yo’qotdi. U endi instinktiv yaxlit idrokni egallay olmaydi. Inson endi tabiatdan yuqoriga ko’tariladi, lekin bu uning azob- uqubatlarining manbai, chunki u doimo uning oldida hal qilib bo’lmaydigan vaziyatni takrorlaydi.Inson dahshatining manbai - bu shaxsga berilgan erkinlik. Barcha tirik mavjudotlar borliq bilan aloqada. Inson ko’proq narsani - voqe’likni rad etish imkoniyatini biladi. Olamni ha- qiqat sifatida shubha ostiga qo’ygan inson, go’yo o’zini borliq chegarasidan tashqariga chiqaradi. Insondan qochadigan narsa erishib bo’lmas bo’lib qoladi, voqe’lik chegaralarini tark etadi. XVII asrning buyuk fransuz faylasufi Rene Dekart Stoiklarga ergashib, insonning ushbu qobiliyatini insonni ajratib turadigan narsani ozodlik deya atadi.Inson mavjudligi va erkinligi boshidanoq ajralmasdir. In- sonlar, aytaylik, harakatlarning instinktiv taqdiriga ega emaslar. Shuning uchun, inson instinktlarning bu kabi rivojlanmaganligi bois yuzaga keluvchi barcha xavf va qo’rquvlarga bo’ysunadi. Zaiflik inson rivojlangan va o’sgan tuproq edi. Ozodlik insonni qo’rquv girdobiga botirdi.
519



Uning taqdiri fojiasining ongi unda uyg‘onadi. U tabiatning bir qismi ekanligini va shu bilan birga unga mos kelmasligini ang- lagan inson, garchi u buni turli xayollarda inkor etishga harakat qilsa-da, oxir-oqibat uni o’lim kutayotganini biladi. Qo’rquv fenomeni insonning Xudo tomonidan yaratilishi, insoniyatning bir juftlikdan kelib chiqishi, jozibali farishta va yiqilish borasi- dagi mashhur afsonada allaqachon paydo bo‘lgan. Bu yahudiylik va uning urf-odatlari, birinchi navbatda Tavrot hamda Injildagi qadimiy diniy tarixning rang-barang uyg‘unlashuvidir.Azob-uqubatlar ekzistensial kechinma sifatida. Maks She- lerning fikricha, azob-uqubatlar - bu borliq nomidan bir qismini qurbon qilish tajribasi, yuqori qiymat uchun pastroq qiymatni qurbon qilish demakdir. Zotan u azob-uqubatlarni qurbonlik bilan bog‘laydi. S.Kerkegor, shuningdek, insonning azoblanishi uning yolg‘izligi bilan bog‘liq, deya e’tirof etgan. Zamondoshimiz bo’lgan hind faylasufi Aurobindoning ta’kidlashicha, azob- uqubatlar butun Borliqning e’tirozi, Egoning universalni faqat shaxsiy quvonch ehtimoli chegarasigacha borib taqaladi, degan alohida yolg’on urinishidir.Nemis faylasufi Osvald Spengler koinot va o’lim o’rtasida sirli bog’liqlik bor, degan fikrni ilgari surar ekan, u hayotning betakrorligi haqida fikr yuritib, barcha xalqlar tilida “taqdir”, “Iroda” so’zlari bilan belgilanadi, deydi Inson o’lim haqida biluvchi yagona mavjudotdir. Boshqa barcha mavjudotlarning ongi ayni paytdagi mavjud ongi bilangina cheklangan. Faqat fazoviy haqiqatga to’liq egalik qilish bilan o’limning buyuk jumbog’i yuzaga keladi.Inson o’z o’limini qachonki faqat marhum uchun dastlabki faryod eshitilgan paytdagina anglab yetadi. Voqe’likning ushbu burilish pallasida inson insonga aylanadi va uning koinotdagi dahshatli yolg’izligi haqida bilib oladi, olam qo’rquvi unga o’lim qo’rquvi sifatida ochib beriladi. Spenglerning fikricha, manbasi- da o’lim haqida o’ylovchi oliy ongning ibtidosi yotadi.Biroq insonning mavjudligi shartlari qo’rquv tuyg’usini tub- dan o’zgartiradi. U turli madaniyatlarda o’ziga xos shakllarni oladi. Shuning uchun uzoq va yaqin davrlarni taqqoslash mum- 
520



kin, ularning qaysi biri umumiy dahshatga ko’proq moyil ekan- ligi haqida o’ylash mumkin. Boshqachasiga aytganda, arxaik va zamonaviy ongda azob-uqubatlarning o‘ziga xos timsoli borasi- da so‘z yuritish uchun barcha asoslar mavjud.O.Spengler shunday yozadi: “Butun ibtidoiy insoniyat va tabiiyki, barcha insonlar qalbidan ilk bolalik davridan boshlaboq sehrlash, majburlash, bo‘ysundirish kabi koinotda mavjud bo‘lgan begona kuchlar elementlarini “bilish” istagi paydo bo’ladi. Oxir-oqibat, bu bir xil narsa. Ilk davrlar tasavvufida Xudoni bilish - unga maxliyo bo’lish, o’ziga jo qilish va qalban Unga bog‘lanish demakdir”.Shunday qilib, Spenglerning fikricha, o’zligini his qilish va olamni his qilish harakatga kela boshlaydi. Har qanday ichki va tashqi madaniyat insonning shu kabi borlig‘ining kuchayishi demakdir. Barcha haqiqiy va o’z-o’zidan zarur bo’lgan ramziylikning ma’nosi o’lim fenomenidan kelib chiqadi. Barcha ramziylik esa qo’rquvdan kelib chiqadi. Bu himoyani anglatadi. U so’zning eski ikki tomonlama ma’nosida ham chuqur qo’rquvni ifodalash demakdir: uning lisoniy shakli bir paytning o’zida ham dushmanlik, ham qo’rquv borasida so’z yuritadi.Azob chekishlar ramzi. Shunday qilib, biz azob chekish fenomenini u bilan kurashish uchun tug’ilgan ramziylikka murojaat qilish orqali tanib olishimiz mumkin. Ibtidoiy inson tabiiy ofatlar oldida ojiz. Hamma yerda xavf-xatar pinhona poylab turadi. Uning mavjudligining o’zi o’ta mushkul muammo. Bu holatda qo’rquv voqe’likning manbai va kafolati demakdir. Xavf hissi esa insonni dushmandan qochishga majbur qiladi. Ochlikdan qo’rqish hissi esa insonni ovqat topishga majburlaydi. Har joyda mavjud bo’lgan qashshoqlik tuyg’usi xavfsiz boshpanaga boshlab olib boradi.Shunday qilib, biz azaldan beri azob-uqubatlar metafizikasi bilan bog’liq bo’lgan ikki xil tasavvurlar oqimining o’zaro uyg’unlashuvini va qarama-qarshiligini kuzatdik. Birinchi holatda, bu baxtli idillalar, nurafshon, bamisoli tush kabi rasmlar. Ikkinchisida esa shiddatli kurash, g’azabnok jazavalar, qasos va sazoyi qilish kabi sahnalar mavjud. Nemis yozuvchisi 
521



Tomas Mannning so’zlariga qaraganda, insonlar aksariyat hollarda kimeralar va dahshatli tushlardan ilhomlanadilar. Ular o’zlarining dunyoviy muammolarini yengishga harakat qilib, bu kabi qarama-qarshi tasvirlarni yaratadilar. Qo’rquv, yolg‘izlik, tavba qilmaslik, azob-uqubat hissi insonlarni qaysidir yо‘sinda psixologik qayg‘ularini qoplashga majbur qiladi. Inson orzular olamiga g‘arq bo’ladi...Inson arxaik davrlardan qanchalik uzoqqa chekingan bolsa, azob-uqubatlarning ramzi shunchalik murakkablashib bordi. Insoniyatning ekzistensial tajribasi ham teranlashdi. Jismoniy tahdid nafaqat bevosita dahshatli tushga, balki hamma narsa inson aqli bovar qilmaydigan tahdidga aylandi. Go’yoki inson olamni o’z andozalari bo’yicha qayta loyihalashtirishga urinayotgandek edi. Ratsionallikni voqe’likka tatbiq etgan holda, u atrof-olamning nomuvofiqligidan tobora dahshatga tushdi.Tamaddun qanchalar rivojlansa va bashariyatning aqliy qudrati qanchalik ortib borsa, insoniyat sirpanib ketayotgan tubsizlik shunchalik dahshatli bo’lib chiqdi. Zamonaviy tafakkurda olam taqdiri, inson taqdirining ishonchsizligi, mo’rtligi uchun tashvish to’liq va muqarrar falokat tuyg’usiga aylandi. Shunday qilib, zamonaviy apokalipsis fenomeni tug’ildi.Ajdodlar bashoratlarida ifodalanganidan ko’ra yorqinroq va ta’sirchanroq aytish qiyin. Har bir so’z bu yerda momaqaldiroq- ning guldirashiga o’xshaydi. Insonlar ushbu bashoratlarni befarq tinglagan paytlar ham bo’lgan. Ular ko’p asrlar mobaynida hatto jiddiy qabul qilinmagan. Faqat bizning davrimizda bu aniq bo’ldi: Injildagi rasmlar chuqur ma’no kasb etadi. Ular zamonaviy in- soniyat duch keladigan narsalarning haqiqiy kutishidir. Biz uchun “yerning qa’ri ochiladi” iborasi shunchaki she’riy meta­fora emas, balki dahshatli haqiqatdir. Bu biz yakunlaydigan asr- ning diniy ahamiyati shunday.Azob-uqubatlar bitmas-tuganmasdir. Bu bizni hamma joyda kutmoqda. Bu doimiy yashirin tashvishlar bilan ta’minlanadi. Insonlar hech qachon ongning bunday buzilishini, uning hozirgi kabi axloqiy va ma’naviy qo’llab-quvvatlay olmasligini his qilmaganlar. Tarixiy maydonga hisoblab bo’lmaydigan 
522



nafrat, ko’r-ko’rona g’azab instinktlari bilan kasallangan atomizatsiyalangan olomonning kirishi ommaviy jamiyatda intellektualizmga sig’inish yo’qligidan dalolat beradi. Aksincha, zo’ravonlik uchun ongsiz tashnalik...Azob-uqubatlardan qochib qutulib bо‘lmaydi. Xavotirni kamaytiradigan har qanday narsa uni kо‘paytiradi. Muqaddas kitob bizga olamning boshlanishi va yakuni borasida mudom so’zlab kelgan. Bu olam paydo bо‘lishidan avval mangulik haqida hikoya qiladi. Bu Xudo Yerning poydevorini qо‘ygan vaqtdan dalolat beradi. U bu poydevorlarning silkinishi va olamning qulashi to‘g‘risida о‘ylaydi. Alangali betartiblik bir vaqtlar unumdor tuproqqa aylantirildi. Undan mavjud bо‘lgan hamma narsani tushunish kalitini topishga qodir bо‘lgan mavjudot tug‘ildi va tarbiyalandi. Bu jonzot inson. U hayot va fikrning asosini o’z irodasiga bo’ysundirdi. Va u halokatni istadi. U aqli va ishi yordamida unsurlarni kashf etdi va yaratdi. Yerning poydevori silkindi. Inson borliq sirlarini qayta kashf etishi kerak.Aksariyat hollarda inson ongida azob-uqubatlar, hayot uchun xavf hissi mavjud. Arxetipik tasvirlar ong osti tubida tug‘ila- di. Jumladan, tirik mavjudotni uning tubiga sudrab boradigan o’choq, girdob haqidagi tasavvur mavjud. Vulqonlar, bo’ronlar, tabiiy ofatlar, to’fonlarning ramziy tasvirlari inson psixikasining tubida jonlanadi...Inson o’z madaniyati doirasidan tashqariga chiqadi. U umuminsoniy tabiiy hodisaga aylanadi. Bundan: azob-uqubatlar, ehtimol, insonning umumiy mulkidir, degan xulosaga kelish mumkin. Mazkur kechinmada insonlarda vahimani keltirib chiqaruvchi barcha narsalar jamlangan. Ushbu tuyg’u umumiy va u insonga xos bo’lgan xususiyatlarni o’zida mujassamlashtirgan.Biroq azob-uqubatlar bir paytning o’zida teran individual tuyg’udir. Har bir inson ongsiz ravishda uning uchun eng azobli va chidab bo’lmas narsani anglab yetadi. Garchi jasur gladiator raqibini yuz tuban qilib itqitib g’alaba qozonsa-da, unga qayrilib qaraganida sichqonchani ko’rib hushini yo’qotadi. Bostirilgan qo’zg’olon rahnamosi o’limdan emas, balki sharmandalikdan qo’rqadi. Ona go’dak farzandini yo’qotishdan qo’rqadi va uning 
523



omon qolishi uchun o’z hayotini qurbon qiladi. Azoblanishning individualligi. Mening shaxsiy azob-uqubatlarim, albatta, boshqacha yoki hatto shunga o‘xshash vaziyatlarda ham azobni boshidan kechirgan men kabi o‘zga insonlarning umumiy tajribasidan olingan. Bashariyat tarixida bunga qanday erishilgan?Azob-uqubatlarning individualligi. Mening shaxsiy azob-uqu- batlarim, albatta, men kabi boshqa odamlarning universal tajrib- asidan olingan, boshqa yoki hatto shunga o‘xshash vaziyatlarda ham azobni boshdan kechirgan. Bu insoniyat tarixida qanday sodir bo’ldi?Ehtimol, inson o‘z mavjudligining omonatligini his qilmagan butun davrlar mavjuddir. Qudduslik faylasuf Martin Buber in- soniyatning ajdodlar tajribasida azob-uqubatlarga nima sabab bo‘lganligi haqida fikr yuritar ekan, kosmosning yagona lavha- sining parchalanishi, o’zi haqida yaxlit tasavvur, sotsiumning atomlashtirilishi kabi dahshat manbalarini e’tirof etadi. Birinchi muammoga kelsak, Buberning ta’kidlashicha, tarixda inson o’z olami xristian allegoriyasida aytilganidek, betartiblik va osmon o’rtasida... mustahkam va ishonchli tarzda joylashtirilganligini his qilgan.Aytaylik, jumladan, butparast antik davr. Yunonlar olamni yopiq makon sifatida ko’rganlar, bu yerda inson uchun munosib joy ajratilgan. Yunon dunyoqarashidagi inson koinotning bir bo’lagidir. Koinotda uning o’z burchagi mavjud. Bu tinch faro- vonlikni keltirib chiqaradi. Samo insonni o’z himoyasiga oladi. Albatta, azob-uqubatlar faqat uysizlar tufayli paydo bo’lmaydi. Biz allaqachon F.Nitsshening fikricha, yunonlar borliq brendini qanday baholagani borasida so’z yuritgan edik. Biroq, umuman olganda, koinot yunonlarga qulay bo’lib tuyuldi: ularning o’z uyi bor edi...Biz Gegelning azob-uqubatlarning zamonaviy tushunchasi bilan bog’liq bo’lgan ilk e’tirozlari bilan tanishamiz. Nutq “Ruh fenomenologiyasi”dan mashhur parcha haqida bo’lib, unda faylasuf xo’jayin va qulning munozarasini ko’rsatadi. Xo’jayin qulni mag’lub etdi va u unga hukmronlik qilishi mumkinligiga 
524



ishonadi. Biroq, Gegelning so’zlariga ko’ra, kelajak qulga tegishli, chunki u o‘z xo‘jayinidan farqli o‘laroq, qo‘rquv va azob- uqubatlarning nima ekanligini yaxshi bilgan.XIX asrda insonning eng boy subyektivligi uni mahv etgan azob-uqubatlari prizmasi orqali o‘rganila boshlandi. Roman- tiklar inson qalbini titratgan dahshatli fantomlar va arvohlar olamini qayta yaratdilar. Ushbu an’anani ko’plab zamonaviy klassiklar tomonidan davom ettirildi.Azob-uqubatlar fenomenini yoritib bergan S.Kerkegor in- sonning oldiga ularning mavjudligi muammolarini ko’ndalang qo’yadi. Insonning o’zi, garchi bu uning uchun boshidan kechir- gan ulkan azob-uqubatlari bilan bog’liq bo‘lsa-da... o’z mavjudligi uchun javobgardir.Dastlab azob-uqubat fenomeni 1844-yilda daniyalik muta- fakkir tomonidan ochib berilgan. S.Kerkegor o’z kashfiyoti haqi- da kichik bir risola yaratdi va uni “qo’rquv tushunchasi to’g’risi- da” deya nomladi. Ushbu kitob qariyb 100 yildan ortiqroq vaqt o’tgach ingliz tiliga tarjima qilingan bo’lib, u zamonaviy ekzis- tensializmning chinakam mumtoz asariga aylandi.O’z-o’zidan ma’lumki, azob-uqubatlar to S.Kerkegor bu haqda aytgan davrga qadar mavjud edi. Darhaqiqat, azob-uqubat va tashvish fenomeni allaqachon qadimgi yozuvchilarning tavsiflarida qayta tiklanmoqda. Va shunga qaramay, bu qo’rquvni odatiy tushunishdan farq qiluvchi mavhum, noaniq tashvish holatining garchi u hech qanday xavf tug’dirmasa ham birinchi tavsifi S.Kerkegorga tegishli. Binobarin, u hamma joyda keng tarqalgan bo’lib, u na o’yin-kulgida, na kundalik hayotda, na hayotda ham, ish, yoki o’yinda, na kunduzi, va na kechasi undan qutulib bo’lmaydi.Ekzistensializm kuch ishlatuvchi tuzilmalar qarshisida in- sonning himoyasizligini ochib berdi. Anonim kuchlar ularni xud- di yugurdak kabi sarson qilishmoqda. Avstriyalik yozuvchi Frans Kafkaning “Jarayon” romanida katta bank prokuristi K.Yozef qandaydir norasmiy sud qarshisida paydo bo’ldi. Avvaliga bar- cha narsalar sudlanuvchiga sodir bo’layotgan mutlaq bema’nilik- dek tuyuladi va u vaziyatdan bir amallab chiqib keta oladi. Biroq 
525



asta-sekin jarayonning botqog’i uni o’z domiga tortadi. Oxir-oqi- bat, shlyapa kiygan ikki kishi uni tashlandiq karyerga olib boradi va itdek qiynab o’ldiradilar.Inson sud jarayonidan qo‘rqishi kerakmi? Aftidan, u hayot- ning bema’niligidan aziyat chekmoqda. Haqiqiy xavf mubolag‘aga aylanishi mumkin; va shunchaki arzimas narsa esa o‘limga ham aylanishi mumkin. Nemis faylasufi Martin Xaydegger vahima va qo’rquvni farqlay biladi. Uning fikricha vahima, aniq bir nar- sadan - insonning, hayvonning, tabiiy ofatning yondashuvidan yuzaga keluvchi vahima va esankirashdir. Bu insonni tahdidga xolis javob berishiga to’sqinlik qiluvchi holatga keltiradi. Aksin- cha, qo’rquv, hatto xavf paydo bo’lishi bilan bog’liq bo’lsa ham, hech qachon voqe’lik tomonidan ilgari surilmaydi. Bizni titratuv- chi “u” yoki “bu” emas. Qo’rquvning qarshisida azob-uqubatlar hech narsa emas...Azob-uqubat fenomenini o’rganib chiqish, avvalo, asosiy nuqson sanaladi. Faylasuflar borliqning konseptual, ekzisten- sial tuzilishini ko’rmaganlar. Qo’rquv ular uchun psixologik muammo, hatto Kerkegor. Ayni paytda, qo’rquv bu borliqda- gi dahshatdir. Xaydegger, Kamyuning so’zlariga ko’ra, insonni sovuqqonlik bilan o’rganib chiqadi va mavjudlik ahamiyatsiz ekanligini e’lon qiladi. “G’amxo’rlik” voqe’likning barcha pog’on- alarida yagona haqiqatga aylanadi. Olamda yo’qolgan inson uchun g’amxo’rlik qo’rquvning qisqa lahzasi sifatida harakat qiladi. Biroq bu qo’rquv o’z-o’zini anglashga erishgandan so’ng, u tashvishga aylanadi. Xaydegger ongni bema’nilikdan ajratmay- di. Tuturuqsizlik - bu azob-uqubatlarning bo’linmas saltanati, uni haqiqiy bema’nilikdan ajratib bo’lmaydi.Darhaqiqat, azob-uqubatlar inson mavjudligining asosiy dalilidir. Barcha insonlar azob chekishga mahkumdirlar. Inson qiynalib dunyoga keladi va uni qiynalib tark etadi. Hatto sevgi, agar bu haqiqiy tuyg’u bo’lsa, og’riq bilan bog’liq. Nima uchun inson azob chekishga majbur? Atrofda juda ko’p azob-uqubatlar bo’lganida, Xudoni qanday qilib oqlash mumkin?, deya o’ziga bu savollarni berdi.. taniqli rus adibi F. M.Dostoyevskiy. “Azob-uqu- bat manbai, - deya ta’kidlaydi N.A.Berdyayev,-inson tabiati va 
526



biz mahv etilgan obyektiv olam muhiti o’rtasidagi nomutanosib- likda, “men” tushunchasining begona va befarq “men emas” de- gan tushuncha bilan tinimsiz to’qnashuvida, ya’ni inson mav- judligini obyektivlashtirishda uni obyektivlikning ziddiyati bilan ko'rish lozim. Basharti garmonik va disgarmonik inson turlari va holatlari о‘rtasidagi tafovut borasida so‘z yuritish joiz bo'lsa, inson olamdagi mavqeyiga ko'ra, uyg'un bo'lmagan holatda u yanada teranroqdir. Binobarin, insonning iztirobli, azobli ziddi- yati shundaki, u o'zining oshkor qilinmagan zamirida cheksizdir va cheksizlikka intilgan mavjudotni, mangulikni izlayotgan va unga mo'ljallangan mavjudotni va shu bilan birga, uning mavjud­lik shartlariga ko'ra, cheklangan va cheklanmagan, vaqtinchalik va o'lik. Inson azob-uqubatlarining zamirida yengib bo'lmaslik, muqarrarlik, qarilik kechinmasi mavjud”.Inson o'zicha o'z tabiatiga ko'ra yaxlitlilikni ko'tara olmaydi. N.A.Berdyayevning fikricha, bu - azob-uqubat manbaidir. In- sonlar aksariyat hollarda unsurlar va obyektlar olami bilan shug'ullanadilar. Ular kamdan-kam hollarda koinotga o'zga mavjudotlar orqali yorib kiradilar. Insonning o'zida uning o'ziga yot bo'lgan ko'plab narsalar mavjud. Bu esa azob-uqubatlarni ham yuzaga keltiradi. Inson o'zligini namoyon qilishga urinmoqda. Zotan uni ozodlikdan mahrum qilishga aylantiruvchi barcha narsalarga qarshi kurashmoqda. Niyatga ko'ra, insonga butunlay kirishi lozim bo'lgan o'sha Xudoning olami aslida qaqshatqich obyektlilik bilan almashtirilgan.Rus faylasufi insonning azob-uqubatlarining aksariyati shaxs- ning o'ziga singib ketganligi bilan bog'liqligiga ishonch hosil qil- gan edi. O'z o'zini haddan ziyod bino qo'yish aqldan ozishga olib keladi. O'zini o'zi abgor qilish va o'z holatidan chiqa olmaslik esa, shaxs sifatida shakllanishga to'sqinlik qiladi. Insonning jismo- niy va ruhiy organizmi atrof-muhitga qisman moslashgan bo'lib, u mudom unga dushmandir. Insonning mavjudligi nihoyatda omonat, u cheksiz fenomenal olamda, ya’ni u yomon ildiz otgan joyda o'z o'rnini zo'rg'a topadi.Yuqorida e’tirof etilganidek, insonning hayotning asosiy manbasidan, boshqa insonlar bilan, koinotdagi hayot bilan 
527



uzilishi azob-uqubatlarni yuzaga keltiradi. Bunday holatda azob-uqubatlarning aksi bo’lib xizmat qiladigan narsa - bu o’zga insonlarga qo’shilish, o’zga inson bilan hamjihatlikda yaqinlikni topish imkoniyati. Shu nuqtayi nazardan, o’lim haqiqatan ham eng katta azob sifatida qabul qilinadi. Barcha insonlar yolg‘iz holda vafot etadi, bu tarqoqlik apofeozidir.N.A.Berdyayev Gegelning “baxtsiz ong” borasidagi tushun- chasini tahlil qilar ekan, unda: har bir ong baxtsiz emasmi?, de- gan savol tug‘iladi. Darhaqiqat, ong hamisha bifurkatsiyani, sub- yekt va obyektga parchalanishni va obyektga azobli qaramlikni nazarda tutadi. Dostoyevskiy azob-uqubatlarni ongning paydo bo‘lishining yagona sababi deya hisoblashi bejiz emas. Zero Nitss- hening o‘z dardi va yolg’izligi bilan kurashishi, azob-uqubatlarni yengishga tayyorligi uning hayotiga qahramonlik mazmunini baxsh etadi. “Qadimgi etika, ayniqsa, Arastuning mumtoz etika- si, - deb yozadi N.A.Berdyayev, - insonda baxt-u saodat, ezgu- lik, hamjihatlik kabi ijobiy xislatlarni izlaydigan va ularga eri- sha oladigan mavjudotni ko’ra bilgan. Bu Toma Akvinskiyning rasmiy katolik ilohiyotida qoladi. Biroq aslida nasroniylik bu tushunchaga putur yetkazdi. Bu xususda Kant, Shopengauer, Dostoyevskiy, Kerkegor va Nitsshening guvohliklari muhimdir. Inson og’riqni yengillashtirish, azob-uqubatlarni o’chirish uchun o’zini unutishni, ongni tark etishni, uning o’tkirligini xiralashti- rishni xohlashi bejiz emas. Zero u buni, ong ostiga tushgan holda, jumladan, giyohvand moddalar orqali, ekstaz orqali, hayvoniy holatga tushish orqali qilishni istaydi. Goho yuksak ong darajasi- ga, ruhiy ekstazga ko’tarilishni, ilohiy bilan birlashishni istay- di. Uning azob-uqubatlarga chidashining chegarasi mavjuddir. Bu chegaradan tashqarida inson hushini yo’qotadi va bu bilan go’yoki o’zini o’zi qutqaradi”.Buddaviylik, stoitsizm va nasroniylikning hissasi azob-uqu- bat fenomenini idrok etishda muhim o’rin tutadi. Ushbu oqim- larning har biri azob-uqubatlar haqidagi savolga o’z javobini berdi. Buddaviylik va stoitsizm azob-uqubatlarni inkor etadi, uni qabul qilmaydi va shu tariqa azobdan xalos bo’lishga intiladi. Xristianlik esa azob-uqubatlarni qabul qiladi va unda ozodlik va 
528



najotni izlaydi. Buddizm olamni bog‘laydigan istakni yengishga, borliq bo’lmagan nirvanaga erishishga harakat qilmoqda.Yaponlarning dzen buddaviyligi Budda ta’limotini irodani inkor etish ma’nosida emas, balki ma’rifat ma’nosida, ya’ni, birin- chi navbatda, egotsentrizm ustidan g‘alaba qozonishga erishish ma’nosida izohlaydi. Buddaviylik inson va dunyo hayotidan voz kechadi, odamga o’z xochini, yukini ko’tarish huquqini rad eta- di. Stoiklar olamni qabul qiladilar va inson hayotini koinotning aql qonuni bilan muvofiqlashtirishni xohlaydilar. Biroq stoitsizm unga, dunyo hayotidan kelib chiqadigan va insonga azob-uqubat keltirishi mumkin bo’lgan hamma narsaga munosabatini o’zgar- tirib, azob-uqubatlardan ichki ozodlikka erishmoqchi. Na Bud- dizm, na Stoitsizm dunyoni o’zgartirishga kirishmadi. Ular uni qanday bo’lsa, shundayligicha qabul qiladilar. Biroq ayni paytda ular azob-uqubatlarga befarqlik namoyon qiladilar.Xristian axloqida buddiy va stoik fikrlash usullarini ham uchratish mumkin. Masih hayot xochini ko’tarishni o’rgatadi. Bu azob-uqubatlarni kuchaytirish va uni izlash kerakligini anglatadimi? Albatta, xristian g’oyasi xochni ko’tarish uchun boshqa ma’no beradi. Bu shuni anglatadiki, azob-uqubatlarga g’arq bo’lish ma’rifatni yuzaga keltiradi, ya’ni azob-uqubatlarning qorong’u, ma’rifatsiz tajribasi bilan qiyoslaganda azob- uqubatlarni kamaytiradi.
O’z-o’zini tekshirish uchun savollar:1. Qanday sevgini ajratib ko’rsatish mumkin?2. Ma’naviy madaniyat tarixida muhabbat haqidagi fikrlar qanday o’zgargan?3. Qo’rquv nima va uning maqsadi nima?4. Qo’rquvning qanday turlarini bilasiz?5. Azob-uqubatlarning ma’nosi va qanday qiymatga ega?

529



21-mavzu. Insoniy faoliyat motivlari va ijtimoiy 
yo’naltiruvchi omillari. Shaxs erkinligi masalasi

Reja:1. Insoniy faoliyat motivlari: ehtiyojlar, intilishlar, maqsadlar.2. Ehtiyojlar strukturasi. Mazmun maqsadning muayyan tipi sifatida.3. Erkinlik va mas’uliyat. Erkinlik ekzistensial tanlov sifatida. Erkinlik fojiasi. Erkinlikdan qochish.
Tayanch iboralar: ish, faoliyat, mas’uliyat, ehtiyojlar, maqsad, 

intilish, motiv, mehnat faoliyati, erkinlik ekzistensial tanlov 
sifatida, erkinlik fojiasi, erkinlikdan qochish.Turli yo’nalishdagi faylasuflar bir ovozdan inson xulq- atvorlarining ideal impulslari, ongning turli omillari, vaziyatni analitik hisoblashga asoslangan aniq maqsad bo’ladimi, noaniq, yomon amalga oshirilgan harakatlar yoki hissiy ta’sirlar bilan boshqarilishini tan oldilar va yoqladilar. Agar biz harakatni maqsadli ijtimoiy faoliyat sifatida emas, balki koinotdagi harakat deb tushunsakgina, uning ongiga ta’sir qilmasdan insonni harakatga keltirish mumkin.Muxtasar qilib aytganda, har bir inson ongning turli “kesishmalari”ning muvofiqlashtirilgan ishisiz inson faoliyati mumkin emasligiga rozi bo’ladi, ularning ba’zilari mavzuga tegishli ma’lumotlarni to'plash va baholash uchun, boshqalari faoliyat rejalari va dasturlarini ishlab chiqish uchun, yana boshqalari esa ularning bajarilishi va boshqalarni ixtiyoriy nazorat qilish uchun javobgardirlar.Shunga qaramay, keng qamrovli “kelishuv hududi”ning mavjudligi faylasuflarga faoliyatning tubdan farqlanuvchi funksional modellarini yaratishga, uni amalga oshirishda ongning o'rni va rolini turli usullar orqali tushunishga mone’lik qilmaydi. Ijtimoiy falsafa uchun jiddiy oqibatlarga olib keluvchi amaldagi subyektning “Iroda erkinligi” masalasi g‘oyat keskin bahslarga sabab bo'ladi.

530



Faylasuflar va ilohiyotchilarni uzoq vaqtdan beri qiziqtirib kelgan ushbu hodisani tavsiflab aytishimiz joizki, “Iroda erkinligi” inson ongining o’z-o’zini boshqarish qobiliyatini, ya’ni ongdan tashqarida mavjudlik sharoitlariga bog'liq bo'lmagan xatti-harakatlar impulslarini rivojlantirish qobiliyatini ang- latadi. Boshqachasiga aytganda, biz sabablari o‘z axborot mexanizmlariga asoslangan va mavjudlik muhiti sharoitlari bilan bevosita bog'liq bo'lmagan xatti-harakatlar borasida so‘z yuritamiz. Iroda erkinligining mavjudligi psixikaning oddiy uzatish mexanizmi, organizm va atrof-muhitning moslashuvchan aloqasi vositasi bo'lishni to'xtatishini va tashqi ^qat’iyat qarorlaridan xoli bo'lgan mutlaqo mustaqil manbaga aylanishini anglatadi.Iroda erkinligi mavjudligini isbotlash uchun inson xayoliga kelgan birinchi fantaziyani amalga oshirishi kifoya - jumladan, chap qo'lini yuqoriga ko'tarish, shu bilan birga o'ng oyog'ini yerga bosish. Savol tug'iladi, agar xohlasak, boshqacha yo'l tuta olardik: o'ng qo'limizni yuqoriga ko'tarib, chap oyog'imiz bilan yerga tepinish? Bu savolga ijobiy javob bilan bahslashish qiyin. Endi o'zimizga savol bersak: Iroda erkinligini isbotlash uchun chap oyog'imiz bilan emas, balki o'ng oyog'imiz bilan tepinish orqali o'ng qo'limizni emas, balki chap qo'limizni yuqoriga ko'tarishga qaror qilganimizning sabablari nimada? Bizning tanlovimizning sabablari nimada? Ushbu qaror bizning ongimizga tashqi bo'lgan hayotimiz sharoitlari - kunning vaqti yoki ob-havo, sog'lig'imiz holati yoki biz yashayotgan mamlakatning iqtisodiy holati bilan bog'liqmi?Bizni boshqa qo'lni emas, balki bir qo'lni ko'tarishga undagan sabablar bizning ongimizga immanent ekanligini taxmin qilish mushkul emas, bu mustaqil ravishda o'z tanlovini aniqlagan holda aynan shunday qilishni istaganimizdan va boshqacha emas.Tabiiyki, ongning bu qobiliyati biz tasvirlagan sun’iy vaziyat bilan cheklanmaydi. Xulq-atvorni o'z-o'zidan erkin tanlash qobiliyati insonlarni tabiat kuchlari va hodisalaridan ajratib turadigan inson faoliyatining har qanday shakllarini tavsiflaydi”.
531



Inson tafakkuri iqtisodiyot, siyosat, san’at va ilm-fan sohasida insonlarning faoliyatini g’oyat chuqur farqlaydi va o‘z natijalarini o‘z holatlariga bevosita bog’liq qilib qo’yadi: nafaqat hisoblash- ning aniqligi yoki xatosiga, balki maqsadlar va vositalarning qiy- matini tanlashga ham, eng aniq ko’rinadigan vaziyatlarga ham chuqur urg‘u beradi. Aslida, faqat insongina jismoniy xavfsizlik- dan ko’ra toza vijdonni afzal kc/rishi mumkin; faqat jamiyatda bir xil tarbiya va ta’lim olgan egizaklar o'z tanlovlarini ongli va ixtiyoriy ravishda, qalblarining ichki harakatlari ta’siri ostida amalga oshirgan holda, ruhoniy va qotilning muqobil turmush tarzini tanlashlari mumkin va hokazo.Va yana, aksariyat faylasuflar inson irodasi erkinligi deya ataladigan bu kabi “ongni o'z-o'zini induksiya qilish” mavjudligini inkor etish mutlaqo umidsiz kasb ekanligiga rozi bo'ladilar. Bunday holat bilan bahslashishga atigi bir nechta radikallar harakat qiladilar, chunki ongning har qanday eng kichik harakati, hatto u bevosita kuzatuvdan yashiringan bo'lsa ham, o'z tashqi sababiga egadir.Biroq bu holat faylasuflarga inson irodasi erkinligi darajasini turli yo'llar bilan baholashga va shu asosda faoliyatning muqobil modellarini yaratishga to'sqinlik qilmaydi.Shunday qilib, ijtimoiy falsafadagi volyuntaristik oqimlar tarafdorlari inson irodasi erkinligi universal va mutlaq xarakter kasb etishiga ishonchlari komil edi. Ushbu faylasuflar ijtimoiy hayotda uning subyektlarining suveren irodasidan boshqa sa- bablarni ko'rmaydilar, unda bu irodani “tarbiyalash”, uni oldin- dan belgilangan yo'nalishga yo'naltirishga qodir bo'lgan omillar- ni topa olmaydilar. Natijada, o'zgaruvchan istaklar, intilishlar, ehtiroslar, oldindan aytib bo'lmaydigan kayfiyat va injiqliklar- ning tizimli bo'lmagan to'plami sifatida tushunilgan inson ongi jamoat ishlarining “jadvalini” belgilab, nazoratsiz, ixtiyoriy, o'z xohishiga ko'ra tarixning ilohiy kuchi sifatida qabul qilinadi.Jamiyatdagi insonlar o'lmas “Oltin buzoqcha” dagi kamer- ger Mitrichning - “qanday istasak, shunday qilamiz” tamoyiliga muvofiq yashaydi va harakat qiladi, deya hisoblaydigan bunday pozitsiyasiga binoan - obyektiv aloqalar, bu insonlarning xohi- 
532



shi va irodasiga bog’liq bo’lmagan har qanday ijtimoiy qonunlar mavjudligini inkor etish ajablanarli holat emas. Volyuntaristlar- ning fikricha, tarixdagi qonuniyat, prinsipial jihatdan mumkin emas, binobarin tarix “insonning erkin ruhi tomonidan uning axloqiy e’tiqodiga muvofiq yaratilgan jarayondir”; shu tariqa u zarur sabablarga ko'ra mavjud bo'lgan barcha narsalardan farq qiladi va shuning uchun uning obyektiv zarurati bilan ma’lum bo'lishi mumkin. Olamdagi barcha narsalardan farqli o'laroq, jamoat hayotida insonning- muayyan ideallar, e’tiqodlar, inti- lishlar kabi timsoli erkin intilishi natijasi qanday bo'lishi lozim. Bu yerda muntazamlikka o'rin yo'q, chunki muntazamlik faqat zarur bo'lgan narsada mavjud, jamiyat esa insonlarning erkinligi va aniqlanmaydigan irodasiga tayanadi”.Tabiiyki, inson faoliyatining qonuniyligini va shuning uchun uni obyektiv ilmiy bilish imkoniyatini inkor etuvchi volyuntarizm pozitsiyasi zamonaviy ijtimoiy fanlarda u qadar mashhur emas. Ta’kidlash joizki, volyuntarizmga ekstremal muqobillik bir xil darajada mashhur emas - inson faoliyatining fatalistik tushunchasi, unga ko'ra erkinlik illyuziyasi bilan xushomad qilgan inson aslida taqdir tomonidan boshqariladi, Seneka aytganidek, itoatkor va itoatsiz insonlarni sudrab boradi. Ushbu taqdir faylasuflar tomonidan turlicha tushuniladi: bir holatda u o'ziga xos karma, Xudoning o'zgarmas irodasi sifatida harakat qilsa, boshqa holatda u oldindan belgilab qo'yilgan qandaydir tarixiy maqsad mavjudligini providensializm nuqtayi nazaridan talqin qilinadi. Bu esa insonlarning xohish va istaklaridan qat’iy nazar avvaldan belgilangan tarixiy, o'zlaridan qat’i nazar, muqarrar ravishda keladi.Aksariyat faylasuflar va sotsiologlar iroda erkinligi ha- qiqatan ham insonlarga xosdir, deya hisoblalaylar, biroq uni mutlaqlashtirmaslik lozim. Gap shundaki, bunday erkinlikning mavjudligi inson faoliyatida inson irodasiga bog'liq bo'lmagan va uning avtokratiyasiga obyektiv chegara qo'yadigan hal qiluvchi omillar yo'qligini anglatmaydi. Shu bilan birga, faylasuflar o'zaro eksklyuziv yechimlarni taklif qilib, bunday omillarning o'ziga xos tabiati haqida faol bahslashadilar.
533



Aksariyat faylasuflar volyuntarizm pozitsiyasi bilan bahs- lashar ekanlar, inson irodasining o’zboshimchaliklariga bog’liq bo’lmagan obyektiv omillar tizimini, avvalo, inson ongi tizimining o’zida kashf etadilar. inson faoliyatini tartibga soluvchi ongni sof subyektivlik sohasi - hech qanday obyektiv qonunlar bilan bog’lanmagan ruhning mutlaq erkinligi sohasi deya o’ylash behuda.Bunday faylasuflar, insonlar faoliyatida shubhasiz qonunlar mavjud va ularning manbai inson ongining o‘zi bo’lib, uning mavjudligida qat’iy ichki intizom bilan bog’liq, degan fikrni ilgari suradi. Yuqorida e’tirof etilganlar inson tafakkurining - aks ettiruvchi, voqelikni o’z mavjudligi mantig’ida tushunishga intiladigan va voqelikni inson uchun hayotiy ahamiyati nuqtayi nazaridan baholaydigan va xatti-harakatlarning bevosita ixtiyoriy impulslari bilan shakllanadigan reaktiv kabi barcha shakllariga taalluqlidir.Ushbu barcha sohalardan olimlar inson xohish-istaklari va intilishlaridan mustaqil ravishda ongni o’z-o’zini ochishning obyektiv qonunlarini izlaydilar va topadilar. Shu kabi qonunlar bilish sohasida mavjud bo’lib, bu yerda haqiqatni izlash natijalari subyektning qadriyat imtiyozlariga, uning ixtiyoriy harakatlariga yoki vakolat darajasiga bog’liq, biroq bunday izlash mexanizmlariga emas.Insoniy qadriyatlar iyerarxiyasini belgilaydigan qonunlar qadriyatlar ongi sohasida ham mavjud bo’lib, bu yerda insonlarning nima kerak va nima kerak emas, nima go’zal va nima xunuk, nima adolatli va nima adolatsiz, nima maqsadga muvofiq va nima maqsadga muvofiq emasligi borasidagi g’oyalari tasodifiylikdan yiroqdir, zotan ular oxir-oqibat ijtimoiy moslashish maqsadlariga xizmat qiladi. Har bir jamiyat, har bir tamaddun, har bir tarixiy davr insonlarning individual ongiga o’zgarmas kuch bilan yuklangan va unga tabiat qonunlaridan boshqa bog’liq bo’lmagan o’ziga xos umumbashariy ahamiyatga ega bo’lgan “subyektlararo” qadriyatlarga egadir.Va nihoyat, faol ongning “amaliy” reaktiv sohasida, shu- ningdek, muayyan stereotipik sharoitlarda inson xulq-atvori 
534



normasini belgilaydigan o’z-o’zini ochishning obyektiv qonun- lari mavjud.Shunga qaramay, inson faoliyatiga obyektiv qonunga o’x- shash xarakter kasb etuvchi ongning bunday ichki o’zini o’zi tartibga soluvchilarni tan olishi uning funksional mexa- nizmlarini tushunishdagi tub tafovutlarni olib tashlamaydi. Insonlarning xohish-irodasi ongga bog’liq bc’lmagan omillar bilan cheklanganmi yoki ongdan tashqari, undan farq qiluvchi aniqlash omillarini faoliyatda aniqlash mumkinmi? degan savol borasidagi tortishuvlar yangi kuch bilan boshlanmoqda? Ushbu masala bc’yicha bahs uzoq vaqtdan beri falsafada ijtimoiy hayot asoslarini “idealistik” va “materialistik” idrok etish munozarasi sifatida tasniflangan.Dastlabki nuqtayi nazar tarafdorlari ijtimoiy qonunlarning yagona manbai ongning ichki qonunlari bc’lib, ular keyincha- lik butun insoniyat tarixiga “translyatsiya qilinadi” (quyida biz P.A.Sorokinning ijtimoiy-falsafiy tushunchaga asoslangan bun­day yondashuv mantig’ini kc’rib chiqamiz). Ikkinchi nuqtayi na­zar tarafdorlari ong emas, balki unga nisbatan birlamchi bo’lgan, unga bog’liq bo’lmagan va uning mazmunini aniqlaydigan bu kabi hodisalarning mavjudligiga ishonch hosil qilganlar. Biroq, bu e’tiqod faylasuflarning inson ongini tashqi tartibga solishga qodir bo’lgan bunday hodisalarni aniqlashda ajralib turishiga to’sqinlik qilmaydi.Dastlab ushbu muammoning yechimlaridan biri inson iro- dasi erkinligi insonlar faoliyatiga bevosita ta’sir ko’rsatadigan atrof-muhit omillarining ta’siri bilan cheklanganligiga ishonch hosil qilgan holda, ijtimoiy hayotni naturalistik tushunish taraf- dorlari tomonidan taklif etiladi. Mazkur nuqtayi nazar, xususan, geografik determinizm tarafdorlari tomonidan qabul qilinadi - jumladan, fransuz mutafakkiri Charlz Monteskye, hayotning iqlim sharoiti, relyefi va boshqalar o’z-o’zidan insonlarning ongini shakllantiradi, ularning moyilligini, odatlarini, didini va yevropaliklarni afrikaliklardan, fransuzlarni inglizlardan va boshqalarni ajratib turadigan xatti-harakatlarning boshqa ruhiy regulyatorlarini aniqlaydi.
535



Bu kabi nuqtayi nazarni tanqid qilib, tarixni to’g’ri materia- listik tushunish tarafdorlari tabiiy muhit hodisalari ong tuzilma- lariga bevosita ta’sir o'tkaza olmaydi, faylasufning vazifasi tashqi sharoit emas, balki uning ichki omillari sifatida harakat qiladi- gan faoliyatning bunday moddiy determinantlarini aniqlashdir, deya hisoblaydilar.Ijtimoiy subyektning ehtiyoj va manfaatlari. Shunday qilib, biz yuqorida tan oldikki, har qanday faoliyat inson harakatla- rining sababi bо‘lgan ong tomonidan dasturlashtirilgan va bosh- qariladi. Bu holatni faqat eng qо‘pol falsafiy qarashlar muxlislari inkor etishlari mumkin, ular ong ideal shakllanish bo'lib, og'irlik, kengayish va boshqa “moddiy xususiyatlardan” mahrum bo'lib, ijtimoiy voqelikni o'z-o'zidan o'zgartirishga qodir emasligini va shuning uchun bu kabi o'zgarishlarning sababi deb hisoblash mumkin emas.Darhaqiqat, Salyerining buyuk Motsartni o'ldirish istagi (Agar biz Pushkin tomonidan qabul qilingan romantik gipotezaga ishonadigan bo'lsak) bu vahshiylikni amalga oshirish uchun aniq yetarli emas. “Qorinda va qonda” tirik insonni fikr bilan o'ldirish mumkin emasligi aniq (okkultizmning turli shakllari muxlislari bu haqda qanday fikrda bo'lishidan qat’i nazar). Ammo shu asos- da Motsart hasadgo'y insonning yovuz irodasi bilan emas, balki jismoniy modda - o'ldiradigan zahar dozasi bilan o'ldirilgan deb aytish ham noto'g'ri.Inson tafakkurining idealligi uni insonning jismoniy faoliya- tini ong tomonidan tanlangan va boshqariladigan boshqa yo'na- lishga emas, balki aynan ushbu yo'nalishga yo'naltirishga sabab bo'luvchi omil sifatida o'rganib chiqmaslikka asos bermaydi.Shunday qilib, yana bir bor takrorlaymiz: insonlarning ongi, Aristotel ko'rsatganidek, inson faoliyatining maxsus “maqsadli” sababi sifatida harakat qilishini inkor etish bema’nilikdir. Va shunga qaramay, savol tug'iladi: uni inson harakatlarining asosiy sababi deb hisoblash kerakmi yoki insonlarning maqsadlari va istaklari ortida chuqurroq, nomukammal sabab omillari bormi?Misol tariqasida o'zi uchun uy qurayotgan insonning faoliya- tini ko'rib chiqsak. Keling, o'zimizga sof ritorik savol bersak: 
536



bunday faoliyat mumkin, sabab bo’lmaydi, yo’naltirilmaydi va quruvchining ongi tomonidan boshqarilmaydi? Javob aniq salbiy. Inson o‘zi uchun uy qurishi mumkinligi aniq, agar u buni qilishni xohlasa va o‘z xohishini amalga oshira olsa. Uyning sifati va umuman qurilishi ko‘p jihatdan quruvchining mahoratiga (ya’ni uning ongining holatiga) va hokazolarga bog‘liq va hokazo.Shuning uchun, sodir bо‘layotgan voqealarning sabablari haqidagi savolga tabiiy javob shunday eshitiladi: inson uyga ega bo’lish istagini his qilgani uchun uy quradi, bu istakni amalga oshirishga qaror qildi, uni o‘z imkoniyatlari bilan bog‘ladi, qu- rilishni ta’minlash va uni boshlash to‘g‘risida qat’iy qaror qabul qilish bо‘yicha ideal chizmani yaratdi, uyning, muayyan harakat- lar dasturini shakllantirdi.Ko'rinib turibdiki, sodir bо‘layotgan voqealarning barcha sa- bablari inson ongiga bog‘liq. Va har qalay bunday emas. Bunga ishonch hosil qilish uchun o‘zimizga eng oddiy savolni bersak: insonning uy qurish istagi o‘z-o‘zidan paydo bo'ladimi? Nega u to‘satdan uyga ega bo‘lishni, uni yaratishga ko‘p kuch sarflashni xohladi? Bu istak inson ongining injiqligimi yoki buning ortida yanada chuqurroq sabab bormi?Bu savollarning barchasiga jiddiy javob bizni, avvalo, inson- lar uylar qurishini hisobga olishga majbur qiladi, chunki ular issiq qonli jonzotlardir, chunki ular jismonan sovuq iqlim sha- roitida issiq turar joysiz omon qololmaydilar. Shu ma’noda, uy insonning omon qolishi uchun shart, mavjudlik muhitiga mosla- shishning haqiqiy vositasi bo‘lib, unga aniq belgilangan xulq-at- vor qoidalarini belgilaydi.Bu kabi mantiqqa asoslanib, biz harakatlarning haqiqiy aso- siy sababi ong holatlari emas, balki inson faoliyatining mosla- shuvchan tabiatini ifodalovchi mavjudlikning asosiy va belgilov- chi ehtiyojlari ekanligini ta’kidlashimiz mumkin. Bunday nuqtayi nazar, ijtimoiy xulq-atvorning axborot dasturlari o‘z-o‘zidan ma- qsad emas, balki oxir-oqibat o'zini himoya qilish vositasi - tabiiy va ijtimoiy-madaniy muhitda inson mavjudligining obyektiv im- peratividir, deya hisoblaydi. Keling, nima haqida so‘z yuritayot- ganimizni tushuntirishga harakat qilsak.
537



Keling, ehtiyojning ta’rifidan boshlasak, biz uni subyektning zaruriy mavjudlik shartlari yoki aniqrog‘i, uning olamda mavjud bo'lishining muayyan shartlariga muhtojlik xususiyati bilan bog‘liq holda ochib beradigan mulki sifatida tushunamiz. Ta’kidlash joizki, insonning har bir harakatida mavjud bo'lgan ehtiyoj uning boshqa qismlari - subyekt va obyekt bilan birga mavjud bo'lgan qism emas, balki faoliyat qismlaridan birining, uning predmetining xususiyatidir.Shu o'rinda, adabiyotda insonning ehtiyoji va faoliyatning tashkiliy jihatdan ajratilgan qismlari bo'lib xizmat qilishi mum- kin bo'lgan ushbu ehtiyoj mavzusini ajratish odatiy holdir. Bu shuni anglatadiki, oziq-ovqat, kiyim-kechak, dori-darmon yoki uy-joy bizning ehtiyojimiz obyekti bo'lib, qorni to'q, kiyingan, sog'lom, tabiiy ofatlar injiqliklaridan himoyalangan, ehtiyoj- ning o'zi esa bularning barchasiga muhtoj bo'lish uchun uning atrof-muhitda mavjudligining sharti sifatida insonning mul- kidan bo'lak narsa emas.Ehtiyojni tasniflar ekanmiz, biz uning holatini emas, balki aynan ijtimoiy subyektning mulki ekanligini ta’kidlashimiz joiz. Aynan hodisaning xususiyatlari, biz yodga olganimizdek, uning mohiyatini tashkil qiladi, shu bilan birga uning holatlari shu mohiyatdan kelib chiqadi va unga befarq bo'lib tuyuladi (jumladan, suvning kimyoviy mohiyati uning agregat holatlariga befarq, chunki suv suvligicha qolishga qodir, ya’ni, muhim xususiyatlar, har qanday o'ziga xos agregat holatida - suyuq, bug'li yoki qattiq).Mazkur oydinlashtirish subyektning ehtiyoji va uning dolzarb ehtiyojining holati sifatida ehtiyojni farqlash uchun muhimdir. Soddaroq qilib aytganda, insonning to'yib ovqatlanishi va kiyinishi uning doimiy zaruriy mulki bo'lib, u to'la yoki libos xarid qilgan paytda o'tmaydi, faqat o'tkir ehtiyoj holatidan uning qoniqish holatiga o'tadi (keyin u yana ehtiyoj holati bilan almashtiriladi).Ehtiyojlarning bu kabi eng umumiy tasnifi, ular inson faoliyatining har qanday shakllarining zarur funksional momenti ekanligini tasdiqlashga imkon beradi. Ishonch bilan 
538



aytishimiz mumkinki, insonlarning “ehtiyojsiz” yoki “beehtiyoj” faoliyatining o‘zi yo‘q: biz qiladigan barcha narsa, biz tabiiy va ijtimoiy muhitda mavjud bo’lishimiz joiz bo’lgan narsalarga intilib, ko’p va xilma-xil ehtiyojlarimiz uchun amalga oshiramiz.Inson ehtiyojlarini tasniflash muammosi fanning eng murak- kab muammolaridan biridir. Quyida biz ushbu mavzuning ko’p jihatlariga to’xtalishimiz lozim (xususan, ijtimoiy ehtiyojlar ta- shuvchilari haqidagi savolni hal qilish uchun - ular faqat indi­vidual ravishda qabul qilinganmi yoki biz shaxslar tomonidan bo’lmagan maxsus ehtiyojlar haqida gapirish huquqiga egam- izmi? va ijtimoiy guruhlarga, shu jumladan butun insoniyat jami- yatlariga xosdir). Ayni paytda bizni insonning bir xil mavhum faoliyati faoliyatining zaruriy omili sifatida qaraladigan “umumiy ehtiyoj” ning eng muhim xususiyatlari qiziqtiradi.Shunga qaramay, aytish joizki, insonlarni o’rganayotgan olimning eng katta xatosi - bu ularning muayyan muhitda jismonan omon qolishi uchun ularning ehtiyojlari uchun zarur bo’lgan narsalar tizimini olib borishdir. Shak-shubhasiz, inson, har qanday tirik mavjudot singari, o’z organizmining tabiati tomonidan belgilangan yeyish, ichish, nafas olish, uxlash, jinsiy aloqada bo’lish va hokazo ehtiyojlarni qondirish huquqiga ega. Biroq organizmning bunday ehtiyojlari insonlarning ijtimoiy mavjudot sifatida mavjud bo’lishi uchun zarur bo’lgan barcha narsalarni tugatmaydi. Bunday zarurat, jumladan, inson uchun bilimlarni qabul qilish va uzatishdir, ularsiz uning atrof- muhitda omon qolishi mumkin emas - bir xil tashkiliy ehtiyojlar qondiriladigan obyektlarni (oziq-ovqat, kiyim-kechak, uy-joy va boshqalar) yaratish mumkin emas.). Insonlar mavjudligining zaruriy sharti, ya’ni ehtiyojning predmeti o’zaro ta’sir va o’zaro yordamdir, ya’ni hamkorlik va birgalikdagi sa’y-harakatlarni muvofiqlashtirish, tartib va xavfsizlik va boshqa ko’plab narsalar.Boz ustiga, aytish joizki, inson ehtiyojlarining butun tizimi: defitsiyent va ekzistensial ehtiyojlar kabi ikki xil turga bo’linadi (XX asrning yeng buyuk psixologlaridan biri M.Maslou terminologiyasidan foydalanish). Kamchilik ehtiyojlarini inson- larning biologik va ijtimoiy hayotining haqiqatini saqlab qolish 
539



uchun zarur bo’lgan barcha narsaga bo’lgan ehtiyoji sifatida tushunish lozim. Ekzistensial ehtiyojlar insonlarning ma’lum bir sifatini, nisbatan aytganda, bunday hayotning qulayligini saqlab qolish uchun zarur shart-sharoitlarga munosabatini bildiradi, ularsiz insonlar to’liq mavjud bo’lishi mumkin emas. Bu shuni anglatadiki, insonning ehtiyoj mavzusi nafaqat oziq-ovqat, balki ushbu taomning muayyan bir sifatidir, chunki insonning xulq- atvori nafaqat biron-bir narsani iste’mol qilish, balki mazali ovqatlanish, ularning gastronomik moyilligini qondirish istagi sanaladi.Maslou bunday ijtimoiy ehtiyojlar orasida, xususan, sevgi va tegishli bo’lish ehtiyojlari (oila va do’stlikning ma’naviy asosiga aylanish), o’zini o’zi aniqlash, tan olish, hurmat qilish va o’zini o’zi qadrlash zarurati, o’z qobiliyatlari va moyilliklarini rivojlantirish sifatida o’zini namoyon qilish zarurati, go’zalni boshdan kechirish zarurati va hokazo. Ijtimoiy ehtiyojlarning mavjudligi inson xulq- atvori mexanikasini qanday murakkablashtirishini anglab yetish mushkul emas, chunki ular hayot haqiqatidan ko’ra o’z sha’ni va qadr-qimmatini saqlashni afzal ko’radigan insonning “biologik noo’rin” harakatlari uchun asos bo’ladi.Inson ehtiyojlarini tasniflashga chuqurlashmay turib, ta’kidlash joizki, aynan ehtiyojlar xulq-atvorning obyektiv negizi bo’lib, inson ongini tarbiyalaydi va inson erkining beboshliklarini tizginlaydi. Boz ustiga, insonlarning ehtiyojlarini inson ongidan tashqarida mavjud bo’lgan, unga nisbatan birlamchi, ongni belgilovchi va undan mustaqil bo’lgan faoliyatining moddiy omillari sifatida ko’rib chiquvchi ijtimoiy-falsafiy oqimlarning mantig’ini aniqlaydi.Aslida, yuqorida aytib o’tilganidek, inson faoliyatining o’ziga xos xususiyatlari, insonlarni harakatga keltiruvchi barcha hodisalar qandaydir tarzda ularning boshidan o’tishi kerak. Bu shuni anglatadiki, ehtiyoj haqiqiy inson faoliyatida muhim omilga aylanadi, agar u insonlar tomonidan amalga oshirilsa (faqat istisnolar, jumladan, nafas olish, kislorodni yutish zarurati bilan sodir bo’ladigan refleksli tarzda qondiriladigan “organizm” inson ehtiyojlaridir). Aksincha, ongsiz ehtiyoj va uning shartlari 
540



insonlarning xatti-harakatlariga hech qanday ta’sir qilmaydi - jumladan, suiqasd qurboni bo'lmoqchi bo'lgan inson vaziyatga nomuvofiq munosabatda bo'ladi, chunki uning xavfsizligiga haqiqiy tahdid, urinish uning ongi orqali hayotiy ehtiyojidan o'tmadi.Biroq ehtiyojlar va ongning o'zaro mustahkamlovchi faoliyat omillari sifatida bog‘liqligi inson ehtiyojlari ong ekanligini anglatadimi?Bunday fikrni ma’qullash mushkul. Ma’lumki, haqiqiy ochlik tananing energiya manbalariga bo'lgan qondirilmagan ehtiyoji va bu ehtiyojni ongda ifodalash sifatida paydo bo'ladigan ochlik hissi, bu hodisalarning barcha o'zaro bog'liqligi sira bir-biriga o'xshamaydi. Xuddi shu narsani insonning haqiqiy xavfsizligi va uning xavfsizlik hissi va boshqalar o'rtasidagi munosabatlar haqida ham aytish mumkin va hokazo.Ijtimoiy faoliyatning barcha holatlarida ehtiyoj va ehtiyojni anglash bir-biriga o'xshash emasligi borasida bahslashish mumkin. Ushbu qoidadan istisno tariqasida, hatto ehtiyoj mavzusi inson ongining o'ziga xos ichki holatlari bo'lgan holatlar ham emas. Jumladan, biz bu bilimlarni tushunishimiz lozim, zotan insonlarning mavjudligi ularsiz mumkin emas va bilimga bo'lgan ehtiyoj bir-biriga o'xshash emas. Bunday holda, ehtiyoj obyekti idealdir, biroq bilimga inson mulki sifatida borliqning zaruriy sharti sifatida munosabatda bo'lmaydi. Aynan shu narsani muhabbat xususida ongning insonning psixo-ijtimoiy tashkilotining qonunlaridan kelib chiqadigan sevgiga bo'lgan ehtiyoj borasida ham aytish mumkin.Biz ularning mavzusidagi ma’naviy ehtiyojlar ham ongning o'zi emas, balki faqat ongga haqiqiy munosabat ekanligini va shuning uchun idealning zarur xususiyatlaridan mahrum ekanligini ko'ramiz. Biroq bu shuni anglatadiki, biz ehtiyojlarni faoliyatning moddiy determinantlari maqomida ko'rib chiqishga haqlimiz - nafaqat ongdan tashqarida, balki undan mustaqilmi?Ko'rinib turibdiki, savolning bunday qo'yilishi biz yuqorida bir nechta paragraflarni bergan ehtiyojning xususiyatlariga ziddir. Darhaqiqat, uni amalga oshirish sharti sifatida ongga 
541



muhtoj bo’lgan narsani ongdan mustaqil deb hisoblash mumkinmi, xuddi insonlar tomonidan amalga oshirilmasa, inson xatti-harakatlariga sabab bo’lmaydigan ehtiyoj kabi?Bu savolga javob berar ekanmiz, aytish joizki, ongdan mus- taqillikning falsafiy mezoni mavjudlikni emas, balki mav- judotlarning munosabatlarini nazarda tutadi. Ushbu mu- rakkab iborani tushuntirish uchun siz eng oddiy misoldan foydalanishingiz mumkin. Bizga ma’lumki, yerda biologik, keyin esa ijtimoiy tamaddun uning atmosferasida hayot beruvchi gaz- kislorod mavjudligi tufayli mumkin bo’ldi. Shu ma’noda, insoniyat tarixi Yer atmosferasining tarkibiga bog’liq deyish xato bo’lmaydi. Biroq bu qaramlikning tabiati qanday? Tarixiy voqealarning sabablari - Iskandar Zulqarnaynning salb yurishlari yoki ozod qiluvchi Iskandar II ning islohotlari - inson tanasining kislorod bilan aloqasi bilan belgilanadigan inson nafas olish fiziologiyasi sohasida yotadi, deb ayta olamizmi?Savolning bunday qo’yilishining tuturuqsizligi aniq. Inson istriyasining haqiqiy mavjudligi kislorod mavjudligiga bog‘liqligi aniq, buni atmosferaning kimyoviy tarkibidan boshqa har qanday omillar bilan belgilanadigan tarixiy voqealarning mohiyati haqida aytib bo’lmaydi.Shunga o’xshash aloqa turi insonlarning ehtiyojlari va ongi o’rtasidagi munosabatni tavsiflaydi. Bir tomondan, insonlarni hayvonlardan ajratib turadigan haqiqiy ijtimoiy ehtiyojlar faqat ongning mavjudligi bilan belgilanadigan inson faoliyati doirasida paydo bo’ladi. Bu bizga bunday ehtiyojlarning mavjudligi ongga bog‘liqligini ta’kidlashga imkon beradi. Quyida ko’rib turganimizdek, ehtiyojlarni qondirish jarayoni ham ongga bog‘liq: uning borishi va haqiqiy natijalari. Va shunga qaramay, inson ehtiyojlarining tabiati, ularning mohiyati ongning o’zboshimchaliklari bilan emas, balki unga bog’liq bo’lmagan insonlarning biosotsial tashkiloti omillari bilan belgilanadi, deb ta’kidlash uchun asoslar mavjud, ular ongni qabul qilishga majbur, u o’zgartira olmaydi.Aslida, biz bilamizki, barcha jamiyatlarda, istisnosiz, insonlar o’zlarining kundalik nonlari haqida o’ylashlari kerak, chunki 
542



ovqatlanish va ichish zarurati har qanday insonda, uning dini, siyosiy e’tiqodi, estetik imtiyozlari va boshqa ong holatlaridan qat’i nazar mavjud. Ko'rinib turibdiki, bunday ehtiyojning mavjudligi insonlarning xohish-istaklari bilan emas, balki mavjudlik muhitidan olingan doimiy energiya oziqlanishiga muhtoj bo'lgan ochiq turdagi tizim bo'lgan tanamizning fiziolo- gik xususiyatlari bilan belgilanadi.Albatta, inson nima yeyishi, qancha va qanday ovqatlanishi ko‘p jihatdan madaniyat naqshlari va insonlarning shaxsiy moyilligi bilan belgilanadi, ya’ni, ijtimoiy va individual ong holatlari. Bundan tashqari, iroda harakati bilan inson ovqat yeyishni butunlay rad qilishi, o'zini ochlikka mahkum qilishi mumkin. Biroq bularning barchasi, inson ovqatga muhtojmi yoki yo'qmi, o'zboshimchalik bilan rad etishi mumkinligi to'g'risida qaror qabul qilish huquqiga ega degani emas, o'ziga ayting: ertadan boshlab men ovqatlanish ehtiyojidan ozodman. Ma’lumki, ong bizni bu ehtiyojdan faqat hayot bilan “birga ozod qilishi” mumkin, uning zarur ichki holati (ehtiyoj).Ko'ryapmizki, inson tomonidan qilingan hayot foydasiga tanlov uni endi ongga bog'liq bo'lmagan, insonlarning irodasi bilan umuman o'rnatilmagan ba’zi qoidalarga bo'ysunishga majbur qiladi. Bu haqiqat nafaqat insonlarning “oshqozon” ehtiyojlariga, balki insonning ijtimoiy-madaniy mavjudot sifatidagi tabiatini belgilovchi butun ehtiyojlar tizimiga ham tegishli bo'lishi tubdan muhimdir.Hayot foydasiga bir xil tanlov insonlarni axborotni ishlab chiqish, o'zlashtirish va uzatish uchun obyektiv ehtiyoj bilan hisoblashishga majbur qiladi. Va bu ehtiyojni ong bilan “bekor qilish” mumkin emas - aksincha, u doimiy ravishda va hamisha uni bosib, insonlarni, xohishi va irodasidan qat’i nazar, tabiiy va ijtimoiy muhitda oriyentatsiya faoliyatining turli shakllariga murojaat qilishga majbur qiladi. Xuddi shunday, insonlar birgalikda yashash tarzidan kelib chiqadigan tartibni saqlash va xavfsizlikni ta’minlash ehtiyojlari haqida hech narsa qila olmaydilar va bu haqiqat har qanday jamiyatda va har doim, bu og‘ir yuk insonlarning subyektiv munosabatidan qat’i
543



nazar, hokimiyat institutlarining obyektiv zarur mavjudligini belgilaydi.Xuddi shu ustunlik va insonlarning irodasidan mustaqillik insonlarning nafaqat “yetishmasligi”, balki “ekzistensial” ehti- yojlari mavjudligini ham tavsiflaydi. Biz istaymizmi yoki yo’qmi, lekin jamoaviy hayot sharoitlari har bir tirik insonda o’zini o‘zi aniqlash va o’zini tasdiqlash zarurligini yotadi, har qanday o’ziga xos va hatto g‘alati shaklda biz bu ehtiyojni qondirishga harakat qilamiz (giyohvandlik, alkogolizm va ruhiy kasallik bilan to’lash). bunday qoniqishning muvaffaqiyatsizligi uchun). 0‘zimizga savol beraylik: dinning noyob “hayotiyligini”, uni majburan bostirish- ga urinishlarning qasddan muvaffaqiyatsizligini nima belgilay- di? Diniy e’tiqod insonning maxsus “ekzistensial” ehtiyojlariga, uning ruhining tuzilishiga, qo’llab-quvvatlash va tasalliga muhtoj bo’lgan tuzilmani - insonlarning dunyoga kelgan temperamenti- ga bog’liq bo’lgan tuzilmani qondirmaydimi?Shunday qilib, aytish joizki, insonlar o’zlari uchun na fizio- logik, na ijtimoiy, na ma’naviy ehtiyojlarni tanlamaydilar - ular insonga uning “umumiy tabiati” bilan belgilanadi, bu bilan ongni o’zgarmas berilgan deb hisoblash kerak. Aynan shu insonlarning o’zlari tug’ilgan yoki ijtimoiy hayot tarzi ularga singdiradigan ehtiyojlari inson faoliyatining eng teran sabablari hisoblanadi. Boshqacha qilib aytganda, ular faoliyatning “maqsadli sabablari” ga moyil bo’lgan “tub sabablari” sifatida harakat qiladilar, ya’ni ular insonlarning xohish-istaklari va intilishlari orqasida turadilar, ularni aniqlaydilar, ongga “bosim o’tkazadilar”, uni o’zlari uchun to’g’ri yo’nalishga yo’naltiradilar, ba’zan umuman qilishni istamaydigan narsalarni qilishga majbur qiladilar.Shunday qilib, biz bayon etayotgan yondashuv jamoat sub- yektining iroda erkinligini sezilarli darajada cheklovchi fao- liyatning moddiy omillarga bo’lgan, biroq buni umuman inkor etmaydigan ehtiyojlarda ko’radi. Ko’rinib turibdiki, ongni aniqlashtirishga bo’lgan zarurati insonlarni o’ziga xos mexa- nizmga aylantirmaydi, ularning barcha harakatlari ular tomoni- dan tanlanmagan holatlar bilan oldindan dasturlashtirilgan.Aslida, biz och tovuq yoki qo’rqib ketgan it ehtiyoj ta’sirida o’zini qanday tutishini aniq taxmin qilishimiz mumkin, biroq 
544



buni insonga nisbatan qo’llash ancha mushkul. Albatta, barcha insonlar ochlik tuyg‘usini his qiladi, biroq bu hali ham bu vaziyatda o’zlarini boshqacha tutishlariga to’sqinlik qilmaydi: “hazar qiluvchilar” uni qabul qilishning noqulay sharoitida ovqatdan voz kechishni afzal ko’radilar, aynan shu narsa esa “hazar qilmaydiganlar”ni umuman bezovta qilmaydi; siyosiy mahbuslar esa yuksak mafkuraviy mulohazalar uchun va hokazo Guarini ochlikdan azoblaydilar, ovqatlanishdan voz kechadilar.Darhaqiqat, inson irodasi, birinchi navbatda, ongimiz ixti- yoriy ravishda rad eta olmaydigan ehtiyojlarni “tartiblashtirish” qobiliyatida namoyon bo’ladi. Inson o‘z ehtiyojlarini belgilangan qiymat imtiyozlari tizimiga qarab aniq iyerarxik tartibda tas- niflashi, ularni ustuvor, tegishli va ikkilamchi, periferik, zarur bo‘lsa-da, biroq ozroq e’tibor talab qiladi, deya tasniflashi mum- kin. Fransuz faylasufi J.-P.Sartrning fikricha, inson “erkinlikka mahkum” - xulq-atvorning ba’zi muhim omillarini tanlash uchun doimiy erkinlikda bo'lmog'i lozim. Zero bu erkinlik kundalik ha- yotda o'zini namoyon qiladi, gavjum avtobus oldida turib, biz nimani afzal ko'rishni hal qilamiz: ishdan kechikib yirtilgan tug- machalarga yoki aksincha, kiyimning xavfsizligi kechikkanligi uchun yoqimsiz tanbehga. Ish uchunmi? Bu erkinlik, shuningdek, insonning kundalik turmushida, muhabbat va burch, haqiqat va yaxshilik, qadr-qimmat va hayotning o‘zi o'rtasida tanlov qilishi kerak bo'lgan yuqori “ekzistensial” vaziyatlarda ham namoyon bo'ladi.Bu kabi “erkinlikka kiritilgan o'zgartirish” ongni aslo inson harakatlarining asosiy sababiga aylantirmasligini tushunish muhimdir. Har qanday holatda uning ortida ehtiyojning u yoki bu shakli mavjud bo'lib, u ongning ixtiyori bilan emas, balki faoliyat predmetining jismoniy, psixologik, ijtimoiy tashkilotining obyektiv qonuniyatlari bilan belgilanadi.Aynan shunday ehtiyojlarning mavjudligi insonlarning xulq-atvorlarini ilmiy obyekti bo'lishi uchun yetarlicha avvaldan aytib beradi. Qavslar ichida shuni ta’kidlaymizki, biz insonlarning individual xatti-harakatlarini o'rganishdan ularning birgalikdagi faoliyati shakllarini tahlil qilishga o'tganimizda, bu bashorat qi- 
545



lish darajasi oshadi, bunda biz quyida ko’rib turganimizdek, o‘zi- ga xos statistik qonunlar-tendensiyalar (individual istisnolarga imkon beradi, biroq xulq-atvorlarning ommaviy shakllari uchun to’g’ri) shakllanadi va namoyon bo’ldi.Ehtiyojlar fenomenini qisqacha tahlilini yakunlar ekanmiz, ular inson xulq-atvorining ideal maqsadlariga ta’sir qiluvchi faoliyatning yagona omili emasligini ta’kidlaymiz. Uni anglab yetishning to‘laqonliligi bizdan amaldagi subyektning manfaatlari bо‘lgan faoliyatning yana bir funksional holatini tavsiflashni talab qiladi.Ilmiy adabiyotlarda qiziqishlar fenomeni haqida boshqacha tushuncha mavjud. Ular ko’pinchci maqsadlar, rag‘batlantiruvchi omillar, inson ongining faoliyat mavzulari bilan bog’liq bo’lgan fenomeni sifatida qaraladi. Manfaat ushbu holatda qiziqish sifatida, ya’ni, ongning muayyan bir vektori, uning inson uchun zarur bo’lgan qandaydir muhim yo’nalishi sifatida tushuniladiBiroq qiziqishni bevosita insonlarning ehtiyojlari bilan bog’liq bo’lgan faoliyatning ideal omili emas, balki haqiqiy deya hisoblanuvchi boshqacha tushuncha mavjud.Yuqorida biz ehtiyojni subyektning ehtiyoji sifatida tavsifla- dik, unda uning mavjudlikning zarur shartlariga munosabati ifodalanadi. O’rganilayotgan nuqtayi nazarga ko’ra, ehtiyojning qondirishning zarur vositalariga o’z munosabatini bildiruv- chi qiziqish subyektning xossasi sifatida ishtirok etadi. Bosh- qacha qilib aytganda, qiziqish inson faoliyatiga xos bo’lgan va hayvonlarning xatti-harakatlarida deyarli bo’lmagan ehtiyojni qondirishda vositachi bo’g’in sifatida tushuniladi.Darhaqiqat, insonlarda ham, hayvonlarda ham ovqatlanish va ichishga ehtiyoj borligiga shubha yo’q. Ikkala holatda ham bu ehtiyoj organizmning mulki, qondirilgan ehtiyoj, uning holati sifatida namoyon bo’ladi va uni qondiradigan narsalar - oziq- ovqat va ichimliklar - ehtiyoj obyektlari sanaladi.Va harqalay, bu kabi o’xshashliklarga qaramay, insonlar va hayvonlar o’zlarining umumiy “organizmlari” ehtiyojlarini birmuncha boshqacharoq tarzda qondiradilar. Inson va hayvonlarning xatti-harakatlaridagi axborot tafovutlari bilan 
546



bog’liq bo’lgan ushbu farqlardan biri - ehtiyojni faoliyatning mazmunli maqsadiga aylantiradigan ongning mavjudligi, biz yuqorida ko’rib chiqdik. Yana bir farq esa insonga xos bo’lgan moslashuvning maxsus turi bilan bog’liq bo’lib, bu qiziqish fenomenini keltirib chiqaradi.Aslida, chanqoq hissini tuygan hayvon uni eng yaqin suv havzasidagi suv bilan qondiradi. Inson esa, vodoprovod krani, ichimlik saqlovchi idish, gazlangan suvni quyish uchun tanga tashlash, va hokazolar mavjudligi bilan bog‘liq bo‘lgan o‘z chanqog‘ini qondirish uchun boshqacharoq уо‘1 tutadi.Biz insonning usiz jismoniy mavjudligi imkonsiz bo’igan suvga erishish bizga shunchaki o’z-o’zidan emas, faqat hayo- tiy ehtiyoj mavzusini o’zlashtirish vositasi sifatida bir qator obyektlar vositachiligida ekanligini ko’ramiz. Obyekt-maqsad va obyekt-vositalarning bunday dialektikasi ijtimoiy hayotning o’ziga xos xususiyati bo’lib, uning doirasida insonlar minerallar- ni qidirishga, metall eritishga, mashinasozlik zavodlarini qurish- ga, pul chop etishga va banklarni yaratishga majbur bo’ladilar. Hayvon esa bevosita atrof-muhitdan oladigan iste’mol mahsu- lotlarini olish uchun tabiiy tana organlari yordamida oladi.Ehtiyoj bilan kechgan holatdagi kabi, insonlarning “jismoniy” va ijtimoiy ehtiyojlarini qondirishiga hissa qo’shuvchi turli vositachi-obyektlarga muhtoj bo’lgan mol-mulkka qiziqish uyg’otadi. Ehtiyoj holatida bo’lgani kabi, biz qiziqishni faoliyat subyekti va qiziqish obyektining o’ziga xos xususiyati sifatida ajratishimiz kerak, ular insondan farq qiladigan turli xil obyektlar (predmetlar, ramzlar, aloqalar quyida batafsilroq keltirilgan) bo’lishi mumkin va unga kerak bo’lish xususiyati bilan birlashtirilgan, ya’ni ijobiy ahamiyatga yoki qiymatga ega.Va nihoyat, ehtiyoj holatida bo’lgani kabi, manfaat ham in­son irodasining ixtiyoridan qat’iy nazar, olamda mavjud bo’lish tarzini ifoda etuvchi insonlarning obyektiv xususiyatidir. Jumla- dan, pul topishga mukkasidan ketgan zamonaviy insonni olsak. Barchamizga ma’lumki, ular hech kimga shunchaki kerak emas va har doim qandaydir jismoniy yoki ma’naviy (Pushkinning xasis ritsari kabi) ehtiyojni qondirish vositasi, ya’ni undan farq 
547



qiluvchi manfaat predmeti sifatida. Biroq bu bozor iqtisodiyoti bo’lgan jamiyatda yashovchi insonlarning irodasiga, ularning o’zlari ishlab chiqara olmaydigan ehtiyoj obyektini o’zlashtirishga imkon beradigan yagona mumkin bo’lgan ayirboshlash vositasi sifatida pulga bо‘lgan qiziqishlariga bog’liqmi? Bu insonlarning aksariyat qismi, deya ochiq-oydin emas (o‘z chorig‘ini tortishga yoki qurolli talonchilik bilan yashashga qodir bо‘lmagan), balki faqat birgalikda o‘z ehtiyojlarini qondirishdan voz kechib, ya’ni ko'ngilli ravishda umrining muhim mazmuni pul bо‘lgan hayotidan voz kechishi, pulni rad rad etishi bilangina ulardan voz kechishi mumkin.Natijada, biz manfaatning ko'pkib xususiyatlari ehtiyojning xususiyatlariga monand ekanligini ko'ramiz, bu esa ayrim olimlarni nazariy farqlash zarurati haqida bahslashishga un- daydi. Darhaqiqat, inson uchun yaxshi ovqatlanish, tegishli oziq-ovqat mahsulotlari, ularni ishlab chiqarish vositasi sifatida yer, uni qayta ishlashga xizmat qiluvchi qishloq xo'jaligi anjom- lari va boshqalar zarur. Bu barcha “ehtiyojlarni” ehtiyojlar va manfaatlarga bo'lish kerakmi yoki ularning barchasini “ehtiyoj” toifasi yordamida tavsiflash, “birinchi tartib”, “ikkinchi tartib” va hokazolarning ehtiyojlarini farqlash “tejamkorroq” mi??Ushbu savollarga javob berar ekanmiz, ehtiyojlar va qiziqishlar o'rtasidagi farq ijtimoiy nazariya uchun hal qiluvchi ahamiyatga ega deb hisoblaymiz. Undan foydalanib, biz “umuman inson” ning universal ehtiyojlarini, uning “umumiy” tabiatini shakllantirishni va muayyan tarixiy sharoitlarda ularni aniq insonlar tomonidan qondirish usullarini farqlash imkoniyatiga ega bo'lamiz. Ehtiyoj tushunchasi insonlar va jamiyatlarda barqaror, tarixan o'zgarmaydigan narsalarni tuzatishga imkon beradi, qiziqish toifasi esa bizni ehtiyojlarni qondirish usuli bilan bog'liq bo'lgan muayyan faoliyat tizimlari va ijtimoiy munosabatlarni o'rganishga yo'naltiradi.Shunday qilib, aytilganlarni sarhisob qilar ekanmiz, biz inson harakatini quyidagi vazifaviy quyi tizimlarni ajratish mumkin bo'lgan tizimli integral jarayon sifatida ko'rib chiqishimiz mumkin: 1) har bir faoliyat subyektiga xos bo'lgan ehtiyojlar 
548



va manfaatlar bilan shakllanadigan qo’zg’atuvchi; 2) axborot mexanizmlari tomonidan shakllantiriladigan ideal tartibga soluvchi ong - xulq-atvorning maqsadlari, dasturlari, motivlari va stimullari (psixologiya tomonidan maxsus o’rganilgan); 3) bu maqsadni amalga oshirish faoliyatiga doir amaliyotlar, ya’ni, subyektlarning o‘z rejalari va istaklarini amalga oshirishga qaratilgan jismoniy amaliyotlari; 4) inson faoliyatining ongli ravishda olingan yoki о‘z-о‘zidan shakllangan, uning maqsadlariga mos keladigan yoki mos kelmaydigan, ehtiyojlarini qondiradigan va qondirmaydigan samarali faoliyati.Yuqorida e’tirof etilgan fikrimizdan kelib chiquvchi asosiy xulosani quyidagicha shakllantirish mumkin: allaqachon uning eng oddiy ko'rinishlari - harakatlar - inson faoliyati darajasi- da insonlarning mutlaqo erkin, aniqlanmaydigan irodasi bilan yaratilgan oldindan aytib bo'lmaydigan jarayon sifatida qaral- masligi kerak. Insonning obyektiv “umumiy tabiatini” ochib be- ruvchi ehtiyojlarning bir xilligi, ularning ongga intizomiy ta’siri - bu faoliyatning qonunga muvofiqligini, uning insonlarning ijti­moiy hayotida mavjud bo'lgan ayrim “qoidalar”ga bo'ysunishini belgilovchi birmuncha jiddiy sababdir.
JO'z-o'zini tekshirish uchun savollar:1. Amaldagi subyekt har doim ham ongli ravishda harakat qiladimi?2. Iroda erkinligi muammosi nima?3. Ehtiyojlar va manfaatlar nima?4. Maslou piramidasi nima?5. Faoliyatning maqsadlari nimada?6. Ular faoliyat vositalari bilan qanday bog‘liqlikka egalar?

549



TESTLAR

1. Falsafiy antropologiya nimani o’rganadi?A. Falsafiy antropologiya - bu falsafaning bir bo’limi bo’lib, unda inson borliqning alohida turi sifatida o‘rganiladi, inson tabiati va inson muammolari mushohada qilinadi, inson mavjudligi turlari tahlil qilinadi, olamning antropotsentrik lavhasining potensiali namoyon bo‘ladi.B. Inson borlig‘ini o‘rganadi.C. Inson tafakkurini o‘rganadi.D. Insonning ma’naviy-ruhiy borlig‘ini, ichki olamini o‘rgana- di.
2. Antropologiya qachon vujudga kelgan?A. Antropologiya XVIII asrda falsafiy bilimlarning mustaqil sohasi sifatida vujudga keldi.B. XXI asrda vujudga kelgan.C. Milodiy I asrda vujudga kelgan.D. XIV-XVI asrlarda vujudga kelgan.
3. Antropologiya iborasi qaysi ma’noda qo‘llaniladi?A. Antropologiya - inson haqidagi ta’limot degan ma’noni anglatadi.B. Antropologiya - inson borlig‘i degan ma’noni bildiradi.C. Antropologiya - inson ongi, aqli degan ma’noni anglatadi.D. Antropologiya - insonning madaniyati degan ma’noda qo‘llaniladi.
4. Antropologiyaning bosh muammosi nima?A. Antropologiya - olamning ibtidosi sifatida, bilish obyekti va subyekti sifatida insonning ustunligini ko‘zda tutadi.B. Antropologiya - insoniy madaniyatni nazarda tutadi.C. Antropologiya - inson tabiatini o‘rganadi.D. Antropologiya - insonning hirsiy olamini o‘rganadi.
5. Antropologiya qanday bilimlar bilan bog‘langan?A. Har qanday psixologik, sotsiologik, iqtisodiy, tarixiy, lingvistik yoki kibernetik nazariya negizida inson tamoyilining 

550



muayyan falsafasi yotadi.B. Matematika, informatika, kibernetika, biologiya.C. Fizika, ximiya, biologiya, tarix.D. Madaniyatshunoslik, lingvistika, germenevtika, sinergatika.
6. In va yan tushunchalari nimani anglatadi?A. Qarama-qarshi tushunchalar - zulmat va yorug’lik.B. Insonparvarlik va juvonmardlik.C. Oliyjanob kishi va donishmand yerni.D. Dao va hayotni.
7. “Dao” so‘zining ma’nosi nima?A. Yo‘l, ta’limot.B. Bilim, hayot.C. Taqdir, inson.D. Jon, adolat.
8. Upanishada so‘zining ma’nosi nima?A. Haqiqatni bilish maqsadida o‘qituvchi oldida o‘tirish.B. Vedalar xotimasi.C. Bilim.D. Olamning asosi.
9. Inson atrofida ruhlar mavjudligi va ularning inson 

hayotiga bevosita ta’sir etishi to‘g‘risidagi ibtidoiy tafakkur 
tarzi nima deb ataladi?A. Qadimgi Misr.B. Qadimgi Baynalnahrayn.C. Qadimgi Hindiston.D. Qadimgi Xitoy.

10. Abadiy, o‘z-o‘zicha mavjud bo‘lgan, g‘oyaviy ibtido 
(li) moddiylikdan (si) oldin vujudga keladi va ashyolar 
dunyosini boshqaradi, deyuvchi ta’limot qaysi qatorda 
to‘g‘ri ko‘rsatilgan?A. “Daosyue” ta’limoti.B. Konfutsiylik ta’limoti.

551



C. Moizm ta’limoti.D. Legizm ta’limoti.
11. Zardushtiylik qanday ta’limot?A. Diniy-falsafiy.B. Tarixiy.C. Ma’naviy.D. Mafkuraviy.
12. Mazdak ta’limotiga ko'ra, asosiy yovuzlik - bu ....A. Boylikka hirs qo‘yishdir.B. Boylikdan uzoqlashishdir.C. Dunyoviy lazzatlardan voz kechishdir.D. Do‘stiga xiyonat qilishdir.
13. Milliy qadriyatlarimizning ko‘p qirralarini o‘zida 

mujassamlashtirgan eng muhim yozma yodgorlik - bu...A. Avesto.B. Qur’oni Karim.C. Turkiy bitiklar.D. O‘rxun-Enasoy yodgorliklari.
14. Zardushtiylikda borliqning substansional asosi 

nima?A. Olov.B. Efirsimon unsur.C. Suv.D. Tuproq.
15. “Ezgu fikr, ezgu so‘z, ezgu amal” g'oyasi kim tomonidan 

ilgari surilgan?A. Zardusht.B. G‘azzoliy.C. Nasafiy.D. Navoiy.
552



16. Qaysi faylasuf davlatni boy va zodagon kishilar emas, 
balki ishning ko’zini biladigan oqil odamlar boshqarishi 
lozim, deb hisoblaydi?A. Platon.B. Nitshe.C. Nasafiy.D. Epikur.

17. “Inson hamma narsaning me’yori” - degan iboraning 
muallifini toping?A. Protogor.B. Kamyu.C. Kant.D. Spinoza.

18. “Miqdor uchun - ko'payish va kamayish, sifat uchun - o'zgarish, makon uchun - ko'chib yurish, mohiyat uchun - vujudga kelish va yo'q bo'lish mavjud” kimning fikri?A. Arastu.B. Demokrit.C. Nasafiy.D. Epikur.
19. Qaysi faylasuf ruhiy hodisalarni tuyg‘ular dunyosi va 

intellektga ajratgan?A. Platon.B. Nitshe.C. Nasafiy.D. Epikur.
20. “O'zingni bilsang, olamni bilasan” degan ibora qaysi mual- lif qalamiga mansub?A. Suqrot.B. Gegel.C. Navoiy.D. Geraklit.

553



21. Xudoga, uning mohiyatiga dunyoning birinchi sababi 
va asosi sifatida yondashish o’rta asrlar falsafasiga xos 
bo’lib, u qanday nomlanadi?A. Teotsentrizm.B. Geliotsentrizm.C. Geotsentrizm.D. Monizm.

22. Foma Akvinskiy ta’kidlashicha...A. “Teologiya falsafa qonunlaridan ba’zilarini qabul qilishi miimkin... u o’rgatayotgan holatlarni yaxshi yetib borishi uchun- dir”.B. “Falsafa deb donolikning o‘zi emas, balki donolikni sevish, ya’ni donolik Xudoga tegishli bo‘lib, u odamlarga yotdir”.C. “Mantiqni bilish bizni nasroniylar va haqiqiy faylasuflar darajasiga ko‘taradi”.D. Matematikani bilishni.
23. Teologiya bu nima?A. Xudo haqidagi ta’limot.B. Xudolarning kelib chiqishi.C. Logos haqidagi ta’limot.D. Jon haqidagi ta’limot.
24. Sxolastika qanday maqsad asosida vujudga keldi?A. E’tiqodlar belgisini qayta ishlab chiqish.B. “Cherkov otalari” ishlarini to‘g‘rilash.C. Nasroniy dogmatikasini tartibga solish va uni ommaviylashtirish.D. O‘rganish.
25. Avreliy Avgustin fikricha, narigi dunyoda xalos 

etilishga kimlar loyiq?A. Faqat hayotda o‘z e’tiqodlariga sodiq bo‘lgan qalbi pok nasroniylar.B. Hattoki yerdagi hayotda yomonlik qilganlar.C. Barcha cho‘qintirilganlar.
554



D. Faylasuflar.
26. Gumanistlar ta’kidicha.A. Inson eng oliy mo‘jiza.B. Tushunish uchun e’tiqod qil.C. Xudo mavjudligi besh yo‘l orqali isbotlanishi mumkin.D. Tabiat yaratuvchi.
27. Nikolla Makiavelli nimani tasdiqlagan...A. Inson faoliyati asosida manfaat yotadi.B. Men fikrlayapman, demak men mavjudman.C. Inson - eng buyuk mo’jiza.D. Inson - hamma narsaning me’yori.
28. Inson jamiyatining gumanistik idealini kim sharx- 

lagan?A. Tomas Mor.B. Jon TolandC. Mishel de Monten.D. Jozef Pristli.
29. Mishel de Monten inson haqida nima degan?A. Yaxshisi qahramon bo‘lgan yaxshi, ehtiyotkor bo‘lgandan ko‘ra.B. Isoga sajda qilgan birinchi kishi.C. Faoliyatli mavjudot.D. Hayvoniy jonzot.
30. Italiyada uyg‘onish davri gumanizmi ko‘p jihatdan 

qaysi antik faylasufning ta’limotiga murojaat qilgan?A. Platon.B. Suqrot.C. Arastu.D. Leybnits.
31. So'fizmda tabiat va Alloh qanday talqin etiladi?A. Alloh va tabiatni uzviy deb qaraydi.B. Tabiat Allohdan ajralgan deb qaraydi.

555



C. Allohning tabiatga befarqligini yoqlaydi.D. Tabiatni Alloh yaratgan bo‘lsa-da, tabiatdagi o’zgarishlar obyektiv deb qaraydi.
32. Naqshbandiya ta’limotining asosida qanday shior 

yotadi?A. Qo’ling mehnatda bo’lsin, qalbingda Alloh bo’lsin.B. Ruhing doimo tetik bo’lsin.C. Xayolingda faqat Alloh bo‘lsin.D. Dimo ibodatda Ьо‘1.
33. Abdulqodir Giloniy inson ma’naviyatiga nimani asos 

qilib oladi?A. Irfonni.B. Muhabbatni.C. Bilimni.D. Qalbni.
34. Abdulxoliq G’ijduvoniy fikriga ko’ra, yaxshi odam- 

larning xislati qanday bo’lishi kerak?A. Nafsini tiyish, kam uxlab, kam yeyish va keragidan ortiq gapirmasligi.B. Ko‘p kitob о‘qishi.C. Kamtarin, kasuqum bo‘lishi.D. Darveshnamo bo‘lishi.
35. Muhammad Porsoning fikricha, komil inson qanday 

inson?A. O‘zining nafsoniy istak-mayllariga qarshi kurashib, nafsini tozalagan va o‘zining yomon sifatlaridan voz kechgan komil inson.B. Tarki dunyo qilgan inson.C. Xayolparast inson.D. Ko‘p bilimga ega bo‘lgan inson.
556



36. “Tufroq bo‘lgil, olam seni bosib o‘tsin” iborasining 
muallifi kim?A. Xoja Ahmad Yassaviy.B. Abduxoliq G‘ijduvoniy.C. Alisher Navoiy.D. Abdurahmon Jomiy.

37. Bahouddin Naqshband ijtimoiy qarashlarida asosan 
qanday g‘oyalar ilgari suriladi?A. Faqirlik g‘oyasi.B. Adolat g‘oyasi.C. Ishq g‘oyasi.D. Ezgulik g‘oyasi.

38. Mahmudxo’ja Behbudiy ziyolilikni qanday xusu- 
siyatlari haqida gapiradi?A. Ziyoli inson o‘zining jamiyat, davlat, madaniyat, ilm-fan, texnika haqidagi fikr-mulohazalarini ilmiy asoslangan dalillar orqali tushuntirishga, isbotlashga harakat qiladi.B. Aqlli inson.C. Ma’nviyatli inson.D. Adolatli inson.

39. Abdurauf Fitrat tarbiyani nimadan boshlash kerak 
deydi?A. Fikr tarbiyasidan.B. Badan tarbiyasidan.C. Aql tarbiyasidan.D. Ko‘z tarbiyasidan.

40. Tasavvufda aql nima va qanday turlarga bo’lingan?A. Aql Allohning insonga bergan oliy ne’mati bo'lib, aqli qull va aqli juzga bo'linadi.B. Aql ilohiy nur bo'lib, aqli qull va aqli juzga bo'linadi.S. Aql ilohiy nur bo'lib, faol aql va inson aqliga bo'linadi.
557



D. Aql Allohning insonga bergan oliy ne’mati bo'lib, hech qanday turga bo'linmaydi.
41. “Bilish quvvatdir, quvvat esa bilimdir” so‘zlari qaysi 

faylasufga tegishli?A. Frensis Bekon.B. Djon Lokk.C. Immanuil Kant.D. Aristotel.
42. Shaxs sifatida xudoni inkor qilgan va unga universal 

sabab deb qaragan faylasuf kim?A. Spinoza.B. Anaksimen.C. Kant.D. Gegel.
43. Ratsionalizm usuli ...A. Fikrni aniqligi, o‘zining amallari bir biriga qarama-qarshi emasligi soddadan murakkab tomon borishi.B. Serqirra globallashuv.C. Hayotning barcha sohasida integrallashuv.D. Fan va texnika kashfiyotlari.
44. Kant “Axloqiylik metafizikasi asoslari” asarida ax- 

loqni nimadan ajratish kerakligini qadamma-qadam asos- 
lab borgan?A. Dindan.B. Etikadan.C. Falsafadan.D. Sotsiologiyadan.

45. Lyudvig Feyerbax nemis falasfasiga nimasi orqali 
ta’sir ko‘rsatadi?A. Materialistik qarashlari orqali.B. Asarlari orqali.

558



C. Falasafiy qarashlari orqali.D. “Jon haqidagi” ta’limoti orqali.
46. XIX-XX asr G’arbiy Yevropa falsafasining asosiy 

oqimlari?A. Pozitivizm, “hayot falsafasi”, tomizm, neokantchilik, neo- gegelchilik, pragmatizm, ekzistensializm, falsafiy antropologiya, germenevtika, neopozitivizm, postmodernizm, strukturalizm, empiriokrititsizm, ruhiyat tahlili, neorealizm.B. Materializm, idealizm, agnostitsizm.C. Empiriokrititsizm.D. Pragmatizm.
47. Eng yangi davr G‘arb falsafasining diqqat e’tiborini 

jalb qilgan asosiy muammolar?A. Inson ruhiyati, borlig‘i, irodasi, hayot mazmuni, aniq fanlarga yangicha munosabat, madaniyat.B. Dunyoning abadiyligi, hayotning asosi, bilish manbai.C. Ontologiya, gnoseologiya, aksiologiya, praksiologiya.D. Hayot-o‘lim masalasi.
48. Eng yangi davr G‘arb falsafasining qo‘llagan uslub- 

lari ...A. Irratsionalizm, ruhiy tahlil, lingvistik tahlil, germenevtika, sinergetika.B. Ratsionalizm, induksiya, deduksiya.C. Kuzatuv, solishtirish, analiz, sintez.D. Qiyosiy tahlil.
49. XX asr ikkinchi yarmida rivojlangan oqimlar?A. Neotomizm, ekzistensializm, germenevtika, strukturalizm, modernizm, poststrukturalizm, lingvistik tahlil, futurizm, falsa- fiy antropologiya, postmodernizm, pragmatizm, neofreydizm.B. Ekzistensializm, neomarksizm, freydizm, strukturalizm.C. Diniy antropologiya, realizm, nominalizm, gumanizm.D. Neomarksizm, freydizm.

559



50. Eng yangi davr G‘arbiy Yevropa falsafasi qaysi asrlarni 
o‘z ichiga oladi?A. XIX asr oxiri XX asr.B. XVIII - XIX - XX - XXI asrlar.C. XX - XXI asrlar.D. XIX - XX asrlar.

51. Gabriel Marsel fikricha ma’naviy begonalikni nima 
orqali hal qilish mumkin?A. Diniy e’tiqod.B. Nigilizm.C. Ateizm.D. Axloqiy normalar.

52. Germaniyada ekzistensializmga kim asos soldi?A. Martin Xaydegger.B. German Gesse.C. German Fridrix Vilgelm Gegel.D. Bertran Rassel.
53. Alber Kamyuning falsafiy qarashlari qaysi asarlarda 

o‘z aksini topgan?A. “O‘zga”, “Sizif haqida afsona”, “Vabo”, “Isyonkor inson”.B. “Buzilish”.C. “Isyonkor inson”.D. “Amerika madaniyati”, “Falak gardishi”.
54. Jan Pol Sartr fikricha, inson ichki erkinligi qanday 

vaziyatda yuzaga chiqadi?A. Hayot va o‘lim o‘rtasida tanlash holatidagi chegaraviy vaziyatda.B. Iztirobda.C. Hurramlikda.D. Jahl chiqqanda.
560



55. “Ekzistensiya” so‘zining mazmuni qaysi bandda to‘g‘ri 
ko‘rsatilgan?A. Inson botiniy olami, mohiyat, mavjudlik.B. Mohiyat.C. Mavjudlik.D. Inson botiniy olami.

56. Fridrix Nitshe falsafasida “hayot” qanday talqin 
qilinadi?A. Hayotiy oqim sifatida.B. Yashovchanlik sifatida.C. Tiriklik sifatida.D. Biologik jarayon sifatida.

57. Artur Shopengauer fikriga ko’ra, iroda nima?A. Ongsiz ruhiy kuch-qudrat, olam va odamning energetik maydoni.B. Olam ibtidosi.C. Aql harakatini to‘xtatuvchi to‘siq.D. Hayotga ega bo‘lishga intiltiruvchi kuch.
58. Anri Bergson fikricha, “hayot” nima?A. Ijodiy jarayon, davomiylik.B. Biologik organizmlarning tirikligi.C. Energiyalar harakati.D. Jon faoliyati.
59. Osvald Shpengler sivilizatsiyani qanday ta’riflaydi?A. Madaniyatning o‘lishi.B. Aql hukmronligi.C. Texnik taraqqiyot.D. Madaniy sikl.
60. Seren Kyerkegor fikriga ko'ra, inson ruhiy rivojlanish 

davrlarini qanday obrazlar bilan qiyoslaydi?A. Don Juan (estetik davr), Suqrot (axloqiy davr), Iso (diniy davr).
561



B. Tuya, sher, go’dak.C. Maymun, inson, a’lo odam.D. “U”, “Men”, “Oliy men”.
61. Pragmatizm falsafasining shiori?A. “Hamma ishni ishonch-e’tiqod bilan boshlash!”.B. “Har narsaga shubha bilan qarash!”.C. “Manfaat - har narsadan ustun!”D. “Faqat foyda, daromad keltiradigan ishni bajarish!”.
62. “Har qanday madaniyat asosida xoh u asotir, afsona, 

an’ana, urf-odat bo'lsin barchasining zamirida anglanma- 
ganlik yotadi” - degan fikr kimga tegishli?A. Klod Levi-Stross.B. Devid Yum.C. Jorj Berkli.D. Anri Bergson.

63. Mishel Fuko fikricha “hujjat” qanday ma’noni 
anglatadi?A. Tovushi noma’lum bo‘lgan til.B. Hujjatlar majmuyi.C. Barcha narsalar yig‘indisi.D. So'zlar birikmasi.

64. Charlz Sanders Pirs qanday oqim asoschisi hisobla- 
nadi?A. Pragmatizm.B. Antropologiya.C. “Hayot falsafasi”.D. Ekzistensializm.

65. Uilyam Djems ong faolligini nimaga bag‘laydi?A. Ong, bilish jarayoni faoliyat, faollik bilan bog‘liq, subyektiv omilga harakatchanlik va dinamizm xos.B. Aqliy bilimga.
562



C. E’tiqodga.D. Ruhiyatga.
66. Karl Gustav Yung fikricha, “libido” nimani anglatadi?A. Ruhiy energiyani.B. O‘z-o‘zini saqlashni.C. Ishqiy ehtirosni.D. Xudbinlikni.
67. Zigmund Freyd ongni qanday darajalarga bo‘ladi?A. I-onglilik; II-ong oldi; III-ongsizlik.B. Quyi, yuqori.C. Yuksak, o‘rtacha, anglangan “Men”.D. Oliy-Men.
68. Zigmund Freyd ta’limotini davomchisi kim?A. Karl Gustav Yung, Akfred Adler, Erix Fromm.B. Vilgelm Gegel.C. Alber Kamyu.D. Fridrix Nitshe.
69. Alfred Adler fikriga ko’ra, insonning ruhiyatining 

asosida nima yotadi?A. Ijtimoiylik.B. Biologik negizlar.C. Hirsiy intilish.D. Libido.
70. Erix Fromm fikriga ko’ra, hozirgi zamonda inson 

begonalashuvining sababi nimada?A. Insonlar o‘rtasidagi mehrning yo‘qolishi va uning o‘rnini moddiy manfaat egallashidadir.B. Insonlarning boylikka intilishlariga.C. E’tiqodni susayishi.D. Aqlning hukmronligi.
563



71. Qaysi faylasuf ta’limotining asosiy tezisi - insonni 
biologik to‘liq bo‘lmagan mavjudot sifatida talqin qilishdir?A. Arnold Gelen.B. Karl Popper.C. M.Landman.D. E.Rotxaker.

72. Falsafiy antropologiya oqimining g'oyasi qaysi g'oya- 
ga asoslanadi?A. “Hayot falsafasi”.B. Postpozitivizm.C. Pozitivizm.D. Neokantchilik.

73. Falsafiy antropologiya oqimning asoschilari kim 
hisoblanadi?A. Maks Sheler, Gelmut Plessner.B. K.Popper, K.Yaspers.C. Freyd, A.Gelen, M. Landman.D. Marks, E.Rotxaker, M.Landman.

74. Gelenning qaysi falsafiy karashlarini M.Landman 
tanqid qiladi?A. A.Gelen ko'proq insonning biologik-instinkt tomoniga ahamiyat berganligi uchun.B. A.Gelen ko'proq insonning madaniy rivojiga ahamiyat berganligi uchun.C. A.Gelen ko'proq insonning ruhiy holatiga ahamiyat berganligi uchun.D. A.Gelen ko'proq insonning irratsional bilish qobiliyatiga alohida ahamiyat berganligi uchun.

75. O‘z falsafiy antropologiyasini M.Landman qanday 
ataydi?A. Obyektiv ruh antropologiyasi.B. Subyektiv ruh antropologiyasi.

564



C. Intuitiv antropologiya.D. Biologik-intuitiv antropologiya.
76. Insonning biologik evolyutsiya mahsuli sifatidagi 

talqin etuvchi falsafiy ta’limot bu - ...?A. Evolyutsion epistemologiya.B. Fenomenologiya.C. Strukturalizm.D. Germenevtika.
77. Insonning alohida borliq manbai sifatida kelib 

chiqishi, tadrijiy rivojlanishi va mavjudligining o'ziga xos 
xususiyatlariga doir falsafiy qarashlarni aks ettiruvchi soha?A. Falsafiy antropologiya.B. Teologiya.C. Praksiologiya.D. Biositsiologiya.

78. Antroposotsiogenez nima?A. Inson va kishilik jamiyatining shakllanishi haqidagi ta’limot.B. Inson va hayvonlarni o‘rganuvchi ta’limot.C. Hayvon va o'simliklar bilan shug'ullanuvchi ta’limot.D. O'simliklar haqidagi ta’limot.
79. Inson uni qurshagan boshqa odamlar tomonidan 

qanday idrok etilishi, tavsiflanishi va baholanishini aks 
ettiruvchi ijtimoiy hodisa bu- ...?A. Shaxs.B. Harakat.C. Ong.D. Ongsizlik.

80. Inson borlig'i bu -A. Insonning narsalar olamidagi borlig'i va odamning o'ziga xos bo'lgan insoniy borlig'i.
565



B. Individuallashgan va obyektivlashgan ma’naviy borliq.C. Ayrim odamning tarixiy jarayondagi borlig‘i va jamiyat borlig‘i.D. Koinot borlig‘i.
81. Insonning ong, jon, ruhiyat, instinktlar, nuqsonlar, 

fazilatlar kabi muhim xususiyatlarini tahlil etib, uni “ich- 
dan” tushunish, anglab yetishni nazarda tutadigan falsafiy 
qarash?A. Introvertiv.B. Ekstravertiv.C. Sotsiologizatorlik.D. Biologizatorlik.

82. Insonning ongli faoliyati, inson tafakkuri, ijtimoiy gu- 
ruhlarning faoliyati, o’zaro munosabatlari, jamiyat miqyosi- 
dagi ijtimoiy fikrlar harakatning qanday turiga kiradi?A. Ijtimoiy harakat.B. Biologik harakat.C. Ijtimoiy va biologik harakat.D. Ruhiy borliq.

83. Hozirgi zamon falsafasining qaysi oqimlarida ong 
muammosiga nisbatan yangicha yondashuvlar mavjud?A. Ratsionalizmda.B. Irratsionalizmda.C. Sinergetikada.D. Empirizmda.

84. Ongsizlik bu -...A. Inson yeydigan oziq-ovqat mahsulotlarining kimyoviy tarkibi bilan bog‘langan.B. Inson uni qurshagan boshqa odamlar tomonidan qanday idrok etilishi, tavsiflanishi va baholanishini aks ettiruvchi ijtimoiy hodisa.
566



C. Jonning bir qismi.D. Ongning mazkur lahzada ong bilan boshqarishga qodir bo’lmagan parchasi.
85. Ong va ong osti hodisalarni ilk bor mufassal o’rgangan 

faylasuf kim?A. Zigmund Freyd.B. Karl Yung.C. Devid Yum.D. Erix Fromm.
86. Ijtimoiy о‘limga to’g’ri ta’rif berilgan qatorni aniq- 

lang?A. Inson odamlardan o'zini olib qochib, jamiyatdan uzoqlashishi.B. Inson hayot tugagani va o'limning muqarrar ekanligini va o'z hayoti davomida hech narsaga erisha olmagani.C. Bosh miya faoliyati butunlay to‘xtaydi, organizmning turli funksiyalarini boshqarish barham topishi.D. Insonning uni tirik organizm sifatida tavsiflovchi barcha funksiyalari uzil-kesil to'xtashi.
87. Falsafada o'limning qanday turlari farqlanadi?A. Ijtimoiy, ruhiy, fiziologik va miya o'lishi.B. Fiziologik va ruhiy o'lish.C. Ijtimoiy va miya o'lishi.D. Ruhiy, fiziologik va ijtimoiy o'lish.
88. Qaysi faylasuf ongni ilmiy vositalar bilan bilish 

mumkin emas, uni rasmlar va metaforalar yordamida 
tavsiflash bilangina bilish mumkin, deya fikr bildirgan?A. Erix Fromm.B. Vilgelm Gegel.C. Devid Yum.D. Karl Yung.

567



89. Miqdoriy ifodalash, sezish yoki kuzatish mumkin 
bo’lmagan, massasi ham, energiyasi ham yo‘q, moddiy 
obyektlar kabi muayyan shakl-shamoyilga ham ega bo‘l- 
magan falsafiy kategoriya, bu -...A. Ong.B. Sezgi.C. Harakat.D. Mohiyat.

90. Inson mohiyatini tahlil qilish go’yoki “sirtdan” amalga 
oshiriladigan, buning natijasida diqqat markazidan uning 
ijtimoiy va tabiiy mohiyati o’rin oladigan falsafiy qarashni 
aniqlang?A. Ekstravertiv.B. Introvertiv.C. Kontrreduksiya.D. Sistemali yondashuv.

91. Ijodiy faoliyat hamda ta’lim metodlarini o'rganish 
haqidagi fan qanday nomlanadi?A. Evristika.B. Sinergetika.C. Kibernetika.D. Ginoseologiya.

92. Salbiy emotsiyalarga nimalar kiradi?A. Nafrat, qo'rquv, hayiqish, qayg'u.B. Lazzatlanish, quvonch, hayrat, muhabbat.C. Nafrat, quvonch, hayiqish.D. Lazzatlanish, qo'rquv, qayg'u.
93. “... - insonning butun bilish jarayoni sezgilardan 

boshlab ilmiy mavhumliklarga qadar ijtimoiy amaliy faoli- 
yat sifatida rivojlanuvchi, uning ehtiyojlari va muvaffaqiyat- 
lari bilan belgilanishi va yo'lga solinishini anglatadi”. Ushbu 
qoida qaysi falsafiy tushunchaga tegishli?

568



A. Amaliyot.B. Mulohaza.C. Tasavvur.D. Tafakkur.
94. Ijobiy emotsiyalarga nimalar kiradi?A. Lazzatlanish, quvonch, hayrat, muhabbat.B. Nafrat, quvonch, hayiqish.C. Lazzatlanish, qo’rquv, qayg’u.D. Muhabbat, sevgi, libido.
95. Erix Fromm muhabbatning insoniy munosabatlar 

sifatida necha turga ajratadi?A. 6 turga.B. 2 turga.S. 14 turga.D. Turlarga ajratmaydi.
96. Amaliyot mazmuni va shakllariga ko’ra qanday tas- 

niflanadi?A. Moddiy ne’matlar yaratish, ijtimoiy-siyosiy faoliyat, ilmiy- amaliy faoliyat.B. Ma’naviy, ma’rifiy, siyosiy.C. Iqtisodiy, madaniy, tarixiy.D. Kundalik, noilmiy, tabiiy.
97. “Ijtimoiy amaliyot ehtiyojlarini doim bilish ...”, jum- 

lani davom ettiring.A. Rivojlantirishning negizi va (amal qiluvchi) sifatida amal qiladi.B. Keng auditoriya ijtimoiy fikrini chalg'itadi.C. Falsafa va gnesologiyani noto'g'ri yo'ldan rivojlantiradi.D. Falsafa fanidan to'ntarish yasaydi.
98. Ijtimoiy amaliyot qanday qulayliklar tug‘diradi?A. Yer maydonlarini o'lchami, hisob-kitoblarni o'rganish.

569



B. Vaqtni hisoblash, matematik bilimlarni o’rgatadi.C. Madaniy-ma’rifiy hamda ijtimoiy siyosiy bilimlarni rivoj- lanishiga.D. Ma’naviy-tarixiy bilimlarni rivojlanishiga.
99. Amaliyot turlari qaysi javobda to'g'ri ko'rsatilgan?A. Til, madaniyat, moddiyat.B. Iqtisod, siyosat.C. Tarix, san’at, din.D. Hech narsa.
100. Haqiqatning aniqlashning eng sinalgan usuli 

nimadan iborat?A. Amaliyotda tasdiqlanishi.B. Insonga baxt keltirishi.C. Aqlga monand bo'lishi.D. Voqelini aks ettirishi.

570



GLOSSARIY

Atamaning 
rus tilida 

nomlanishi
Atamaning ingliz 
tilida nomlanishi

Atamaning 
o’zbek tilida 
nomlanishi

Atamaning ma’nosi

The doctrine 
of the eternal 

return
Учение о вечном 

возвращении
Abadiy 
qaytish 

ta’limoti

Bu g‘oyaning mohiyati 
shundan iboratki, ilohiy 
xususiyatga ega bo‘lgan 
abadiy barhayot inson ruhi 
yerga tushib inson tanasi 
orqali namoyon bo‘ladi, 
aynan zaminda ruh bilan 
tana qo‘shiladi. Shu holda 
tana tabiiy holda o‘z ruhiy 
taraqqiyot yo‘lini bosib o‘tishi 
zarur.

Absurd Абсурд Absurd

Kamyu “Sizif haqida afsona” 
nomli falsafiy risolasida 
ma’nosizlik (absurd)
falsafasini oldinga surdi.

Agnosticism Агностицизм Agnostitsizm Bilishni inkor qiluvchi 
ta’limot.

Antinomiya Антиномия Antinomiya
Isbotlash ham inkor etish ham 
mumkin bo’lgan haqiqatlar 
yoki qoidalar.

Apeyron Апейрон Apeyron

Anaksimen ta’limotida: 
olamning umumiy moddiy 
asosini tashkil etuvchi 
nomuayyan mayda 
zarrachalar.

Aporiya Апория Aporiya

Aynan bir narsaga nisbatan 
aytilgan qarama-qarshi 
xulosalarning “tengligi”ni, 
ya’ni chinligini isbotlovchi 
dalil.

Apologetika Апологетика Apologetika

Sо‘zning lug‘aviy ma’nosi 
himoya qilmoq demakdir, 
ya’ni xristian dini aqidalarini 
turli hujumlardan himoya 
qilishdir.

Aprior Априор Aprior Tajribagacha b<>‘lgan bilim.
Aposterior Апостериор Aposterior Tajribadan keyingi bilim.

571



Arxetip Архетип Arxetip
Yungcha “arxetip”lar 
inson holatining shakliy 
timsollaridir yoki majoziy 
andozalaridir.

Association Ассоциация Assotsiatsiya Bilishdagi munosabat 
asoslari.

Rational ethics Рациональная 
этика

Axloqiy 
ratsionalizm

Bilimlar inson axloqiy 
faoliyatini yaxshilikka 
qaratish orqali namoyon 
bo’ladi.

“Superman” “Сверх человек” “A’lo odam”
Zaminning mazmuni, 
mukammal kuchli irodaga 
ega bo’lgan inson.

Biological 
anthropology

Биологическая 
антропология

Biologik 
antropologiya

Insonni biologik mavjudot 
sifatidagi jihatlarini bo’rttirib 
о‘rganuvchi ta’limot.

The primary 
quality

Первичные 
качества

Birlamchi 
sifatlar

Narsalarning mohiyatiy
belgilari.

Alienation Отчуждение Begonalashish

О‘zgaga aylangan inson, har 
bir narsaga begona bo'lgan 
inson, “Begona” asarining 
bosh qahramoni Merso faqat 
o‘zi uchun yashaydi, uning 
qalbida odamlarga bo'lgan 
mehr alangasi so'ngan.

Primary source Первоисточник Boshlang‘ich 
ibtido

Substansiya, birinchi ibtido, 
asos, negiz degan ma’nolarni 
anglatadi.

Hedonizm Гедонизм Gedonizm Lazzatlanish, huzurlanish.

Hylozoism Гилозоизм Gilozoizm
Hamma mavjud narsalarni 
ruhga, jonga ega deb 
hisoblash.

Geocentricism Геоцентризм Geotsentrizm Yer - Olamning markazi, 
degan ta’limot.

Homomeries Гомомерии Gomomeriya
Anaksagor ta’limotida: 
dunyoning moddiy asosini 
tashkil etuvchi mayda 
zarrachalar -urug‘chalar.

Humanism Гуманизм Gumanizm
Insonning dunyodagi 
o'rni, mohiyati va vazifasi, 
borlig‘ining mazmuni va 
maqsadi haqidagi tushuncha.

572



Dasiyn Дасийн Dasiyn
Xaydegger o‘z falsafasiga 
“dasiyn” tushunchasini 
kiritadi. Bu tushuncha inson 
borlig‘i ma’nosini anglatadi.

Demiurg Демиург Demiurg Eng oliy iloh, xudo desa ham 
bo’ladi.

Determinizm Детерминизм Determinizm Zaruriy shartlanganlik 
tamoyili.

Deduction Дедукция Deduksiya Umumiydan xususiyga borish.

Deism Деизм Deizm
Xudo olamni yaratadi, lekin 
keyingi rivojiga aralashmaydi 
degan falsafiy ta’limot.

Deductive 
method Дедуктив метод Deduktiv metod

Umumiy bilimdan xususiy 
bilimga borish usuli. Dekart 
inson aqliga yuqori baho 
beradi, natijada ratsionalizmni 
rivojlantiradi. U Bekonga 
qarama-qarshi deduktiv 
metodni ilgari suradi.

Dialektika Диалектика Dialektika Raqib bilan bahs-munozara 
yurita olish san’ati.

Wisdom Мудрость Donolik Yaxshi fikr, yaxshi s<‘z, 
yaxshi amal birligi.

Dualism Дуализм Dualizm
Nomoddiy va moddiy 
substansiya birlamchi asos 
sifatida mavjud.

Necessity Необходимость Zarurat
Olamdagi hamma narsa 
belgili asosda paydo b<‘ladi, 
obyektiv zaruratdan paydo 
b<‘ladi.

Ideal society Идеальное 
общество Ideal jamiyat

Xususiy mulksizlikka 
asoslangan xayoliy jamiyat 
modeli.

Social contract Общественный 
договор

Ijtimoiy 
kelishuv

Jamiyatni shartnoma asosida 
paydo b<‘lganligi haqidagi 
ta’limot.

Social justice Социальное 
справедливость Ijtimoiy adolat Jamiyatdagi adolat shakli.

Double truth Двойная истина Ikki haqiqat Dunyoviy va diniy bilimlar bir 
xil darajaga ega.

573



Secondary 
quality

Вторичные 
качества

Ikkilamchi 
sifatlar

Narsalarning tashqi sifatiy 
belgilari.

Early Christi­
anity

Ранная 
христиансва Ilk xristianlik

Xristianlikning shakllanishi 
va rivojining dastlabki 
davrlari.

Induction Индукция Induksiya Xususiydan umumiyga borish.

Induction 
method

Индуктивный 
метод Induktiv metod

Tajriba orqali olingan 
materiallarni miyada qayta 
ishlash usulidir.

The human 
being

Человеческое 
бытие Inson borlig‘i Inson borlig‘ini “ekzistensi- 

ya” deb atadilar.
Man 

-mechanism
Человек- 
механизм

Inson- 
mexanizm

Inson mexanika qoidalariga 
bo’ysinuvchi mavjudot.

Human 
Philosophy

Философия 
человека Inson falsafasi

Inson ma’naviy hayotining 
ichki qonuniyatlarini, hayot 
mazmuni, inson va uning 
mohiyati, yashashning 
ma’nosi, inson ruhiyatining 
tahlili, falsafiy tafakkurning 
o’ziga xosligi, falsafada 
yangi uslub, inson faoliyatini 
ijobiy tomonga yo’naltiruvchi 
ta’limot.

Ionion
Philosophy

Ионийская 
философия Ioniya falsafasi

Ioniya tumanida yuzaga 
kelgan barcha falsafiy 
ta’limotlarni ioniya falsafasi 
deb atashgan.

Irrationalism Иррационализм Irratsionallik

Obyektiv dunyoning umumiy 
qonunlaridan “dalillarni”, 
“hayotni”, subyekt ongining 
hodisalarini tahlil qilishga 
o’tdilar.

Nothingness Небытие Yo’qlik Borliqning muqobili, ya’ni 
mavjud bo’lmaslik.

Categories Категории Kategoriyalar Eng umumiy tushunchalar, 
mantiq tushunchalari.

Categorical 
imperative

Категорический 
императив

Kategorik 
imperativ

Kant axloqshunosligidagi 
“burch haqidagi” ta’limot.

574



Libido Либидо Libido

Inson tug‘ilgandan boshlab, 
butun hayoti davomida 
uning barcha hapakatlarining 
sabablarini Freyd ong ostida 
yotgan, anglanmagan xirsiy 
hissiyotlar, ya’ni “libido” 
orqali tushuntirdi.

Logos Логос Logos Geraklit falsafasida: qonun, 
moddiy dunyo qonuni.

Mayevtika, 
ironiya Маевтика, ирония Mayevtika, 

ironiya Suhbat olib borish usullari.

Marburg school Марбургская 
школа

Margburg 
maktabi

Neokantchilikning Margburg 
maktabi.

Mathematical 
science

Математическое 
естествознание

Matematik tab- 
biyotshunoslik

Cheksiz bilish jarayonida 
va borliqni yaratilishida 
Kogenning ideali-bu 
matematik bilishdir.
Yangi tabiiyotshunoslik 
- bu matematik 
tabiiyotshunoslikdir.

Matter Материя Materiya Moddiy asos.

Miletus school Милетская школа Milet maktabi

Miloddan avvalgi VII asr oxiri 
- VI asr boshlarida vujudga 
kelgan, ularning vakillarini 
ioniyalik faylasuflar ham deb 
atashgan.

Mifology Мифология Mifologiya
Afsonalar va asotirlar 
haqidagi ta’limot. Qadimda 
falsafani manbasi, materiali 
vazifasini o’tagan.

Metafizika Метафизика Metafizika
Tabiatdan oldin, birinchi 
falsafa ma’nosida ham 
qo’llaniladi.

Method Метод Metod Usul haqidagi ta’limot.

Love and hate Любовь и 
ненависть

Muhabbat va 
yovuzlik

Empedokl ta’limotida 
barcha unsurlarni harakatga 
keltiruvchi kuchlar.
Unsurlarni birlashtiruvchi 
kuchni u muhabbat desa, 
ularni bir-biridan ajratuvchi 
kuchni yovuzlik, nafrat kuchi, 
deb biladi.

575



Modus Модусы Moduslar Narsalarning sifatlari.

Monada Монадо Monada Birlamchi asoslar, ruhiy 
substansiyalar.

The world of 
things Мир вещей Narsalar 

dunyosi
O’tkinchi, yo‘q bo’luvchi, 
o’zgaruvchan dunyo.

Relativity Относительность Nisbiylik
Hamma narsa o‘zgaruvchan, 
oquvchan xususiyatga ega, 
sukunat esa vaqtinchalik, 
nisbiydir.

Neoplatonity Неоплатонизм Neoplatonizm Yangi aflotunchilik, ellin 
davrida rivojlangan oqim.

Neokantianity Неокантианство Neokantchilik

Kantning ta’limotini va uning 
tarafdorlari fikrini qayta 
tiklash orqaligina mumkindir. 
Bu oqim mavhum “ong” 
kategoriyasi ustida ishlagan.

Physiological 
direction of 

Neokantianity

Физиологическое 
направление 

неокантианства

Neokantchili- 
kning fiziologik 

yo’nalishi

Asosan hissiyotning tashqi 
fiziologiyasi haqidagi 
ta’limotlarning rivoji orqali 
bo‘ladi.

Non-classical
Philosophy

Неклассическая 
философия

Noklassik 
falsafa

XIX asrning o‘rtalaridan 
boshlab noan’anaviy 
(noklassik) yo‘nalishdagi bir 
qancha falsafiy oqimlar.

Nominalism Номинализм Nominalizm

Lotincha so‘zdan olingan 
bo’lib, “nomina” - nom degan 
ma’noni bildiradi. Nom, ism 
narsalardan keyin paydo 
bo‘ladi degan ta’limot.

Nous Ноус Nous

Anaksagor ta’limotida: 
harakatlantiruvchi kuch (aql) 
o‘z harakatini koinotning 
borgan sari katta qismlariga 
ta’sirini ko‘rsataveradi.

Fire Огонь Olov
Geraklit ta’limotida: 
olamning asosi, hamma tabiiy 
narsalarning negizi.

Fire, air, water, 
earth

Огонь, воздух, 
вода, земля

Olov, havo, suv 
va yer

Qadimgi falsafiy ta’limotlarda 
moddiy olamning asosini, 
negizini tashkil etuvchi to‘rt 
element.

576



Consciousness Сознательгность Onglilik

Onglilik bu hodisalarning yu- 
zaki qismidir. Bizning butun 
tashqi, ichki taassurotlarimiz, 
hissiyotlarimiz ongimiz to- 
monidan anglanadi. Ular ichki 
ruhiy holatlar bilan bog‘liqdir.

These 
consciousness Данные сознания

Ongning 
dastlabki 

ma’lumotlari

“Ong” kategoriyasi dunyoni 
tushunishni birinchi shartidir, 
va har qanday fan obyektining 
asosida yotadi.

Unconscious­
ness Бессознательное Ongsizlik

Freydning fikricha, ongdan 
siqib chiqarilgan hamma narsa 
ongsizlikdir, lekin ongsizlik 
siqib chiqarilgan hodisalar 
bilan aynan bir narsa emas.

Panteizm Пантеизм Panteizm Xudo har yerda mavjud degan 
ta’limot.

Patristika Патристика Patristika
Lug‘aviy ma’nosi “ota”ni 
anglatadi, bu so‘z ko’pincha 
hurmat ma’nosida g‘arbiy 
yepiskoplarga berilgan.

Pythagorean 
union

Пифогорейский 
союз

Pifagorchilar 
ittifoqi

Pifagorning shogirdlari va 
uning ta’limotini davom 
ettirgan faylasuflar. Musiqa, 
arxitektura, tasviriy san’at 
nazariyasini yaratishda 
ularning tarixiy xizmatlari 
katta bo’lgan.

Pierce principle Принцип Пирса Pirs tamoyili

Tadqiqot jarayonida olim 
narsalapning obyektiv 
sifatlarini, xossalarini 
emas, balki ularning his- 
tuyg‘ularimizga ta’sir qilishi 
va shularning natijasida 
paydo bo’lgan olimning 
subyektiv taassurotlarini 
o’rganadi. Olim o’zining his- 
tuyg‘ulapi doirasidan chiqib 
keta olmaydi. Aslida esa bu 
neokantchilikka qaytish va 
narsalapni “narsa o’zida” 
va “narsa biz uchun” ga 
ajpatishdir.

577



Positivism Позитивизм Pozitivizm

G‘arb falsafasida juda keng 
tarqalgan yo’nalish. XIX 
asrning 30-yillarida fransuz 
faylasufi Ogyust Kont 
tomonidan asos solingan.

Positivity Позитивность Pozitivlik

Birinchidan, yolg‘onchilikka 
qarshi haqqoniylik;
ikkinchidan, keraksizlikka 
qarshi foydali; uchinchidan, 
shubhaga qarshi ishonchlilik; 
to’rtinchidan, noaniqlikka, 
mavhumlikka qarshi aniqlik; 
beshinchidan, salbiylikka 
qarshi ijobiylik va nihoyat 
oltinchidan, buzg‘unchilikka 
qarshi bunyodkorlik 
ma’nolarida ishlatiladi.

Pragmatizm Прагматизм Pragmatizm XX asr boshlarida AQSHda 
vujudga kelgan ta’limot.

Pragma Прагма Pragma

“Pragmatizm” 
tushunchasining etimologik 
kelib chiqishi yunoncha 
“pragma” sо‘zidan olinib, ish, 
harakat ma’nolarini anglatadi. 
Falsafa tarixida bu terminni 
ilk bor I. Kant Gaining “Cof 
aqlning tanqidi” asarida 
“pragmatik e’tiqod” sifatida 
ishlatgan.

Progress Прогресс Progress Taraqqiyot haqidagi ta’limot.

Ratsionalizm Рационализм Ratsionalizm Bilishda aqlni rolini oshirib 
ko'rsatuvchi ta’limot.

Rationality Рациональность Ratsionallik

Kantdan Gegelgacha bo'lgan 
yo‘l - bu insonning tanqidiy 
baholovchilik qobiliyati
sifatida tushunilgan oliy 
aqlning gegelcha “ilohiy” 
aql aqidasiga o‘rin bo'shatib 
berishi yo'lidir.

578



Realizm Реализм Realizm

Lotincha so’zdan olingan 
bo’lib, “realis” - real mavjud 
degan ma’noni bildiradi. 
G‘oyalar narsalardan oldin 
real holatda mavjud degan 
ta’limot.

Regress Регресс Regress Orqaga ketish.
Renessans Ренессанс Renessans Uyg‘onish davri.

Psychoanalysis Психоанализ Ruhiyat tahlili

Bu ta’limot XIX-XX asarlar- 
da vujudga keldi. Uning 
asoschisi avstriyalik vrach- 
nevrapatolog Zigmund Freyd 
bo’ldi. U asabiy kasallarni 
davolashning yangi uslubini 
taklif qiladi, natijada bu uslub 
ruhiyat tahlili deb nomlanadi.

Psychic energy Психическая 
энергия Ruhiy energiya

Ruhiy energiya tashkil etadi. 
Bu energiyadan butun borliq 
- yulduzlar, sayyoralar, 
<‘simliklar, hayvonot va 
insonlar yaratilgandir.

Sensationalism Сенсуализм Sensualizm
Bilishda sezgilarni rolini, 
ahamiyatini b<‘rttirib
k<‘rsatuvchi ta’limot.

Skepticism Скептицизм Skeptitsizm

Yunoncha s<‘zdan olingan 
b<‘lib, k<‘rib chiqayapman, 
tadqiq qilyapman,
mulohaza yurityapman,
shubhalanyapman degan
ma’nolarni bildiradi. Bu 
oqimning k<‘zga k<‘ringan 
vakillari - Pirron, Agripp, 
Ensidem, Sekst Empirik.

Elemental 
dialectic

Стихийная 
диалектика

Sodda 
dialektika

Geraklit ta’limoti misolida: 
hamma narsa harakatda, olam 
t<‘xtovsiz <‘zgarishlardan 
iborat. Harakat moddiy olam 
doirasida asosan qarama- 
qarshiliklarning birligi va 
kurashidan iborat.

579



Natural 
materialists

Стихийные 
материалисты

Sodda 
materializm

Ioniyalik mutafakkirlar rang- 
barang dunyo hodisalarining 
birligini yo suvda, yo 
apeyronda, yo havoda deb 
tushuntirishga intilganlar.

Sophists Софисты Sofistlar
Donolik o’qituvchilari sifatida 
faoliyat ko’rsatishdi. (Sofiya- 
donolik demakdir).

Stixiya Стихия Stixiya Tabiatning ongsiz harakati.

Stoicism Стоицизм Stoitizm

Miloddan avvalgi IV asr 
oxirida Yunonistonda stoiklar 
ta’limoti shakllana boshlandi. 
U ellinistik davrda hamda 
keyingi Rim davrida keng 
tarqalgan falsafiy oqimlardan 
biriga aylangan edi. Ularning 
fikricha, falsafaning asosiy 
qismini mantiq tashkil qiladi.

Subjectivism Субъективизм Subyektivizm
Bilishda inson ongini, xislarini 
(/mini ko’tarib ko’rsatuvchi 
ta’limot.

Number Число Son

Pifagor ta’limotida: dunyoning 
asosi, ular ilohiy qudratga 
ega. Matematika - matematik 
tushunchalar (‘zgarmas
b(‘lgani holda, narsalar y(‘q 
b(‘lib ketaveradi.

Substansiya Субстанция Substansiya
Olamning asosi, negizi, 
yagonalikdan hamma narsa 
kelib chiqadi.

Sxolastika Схоластика Sxolastika

S(‘zning lug‘aviy ma’nosi 
“maktab”, “(‘qiydigan joy” 
kabilarni anglatadi. Sxolastlar 
deb, Buyuk Karl saroyidagi, 
saroy maktablaridagi
(‘qituvchilarni hamda
dinni (‘qitishda falsafadan 
foydalangan (‘rta asr 
ilohiyotchilarini ataganlar.

Impression Впечатление Taassurot David Yum falsafasidagi 
asosiy tushunchalardan biri.

Law of nature Естественные 
право Tabiiy huquq Insonni tug‘ilgandan

yashashga b(‘lgan huquqlari.

580



Natural 
equality

Естественное 
равенство Tabiiy tenglik Insonni tug‘ilgandan hamma 

insonlar teng degan ta’limot.

Tanatos Танатос Tanatos

Keyinchalik Freyd o‘z ijodiga 
yangi tushuncha “Tanatos” 
(Azroil - buzg’inchi,
o‘lim xudosi)ni kiritdi. Bu 
uning taqiqlangan hirsiy 
hissiyotlarni chegaralashga 
olib keldi.

Representation Представление Tasavvur
Jorj Berklining bilish
nazariyasidagi asosiy
tushuncha.

Transcenden­
talism

Трансценден­
тальная фило­

софия
Transsendental 

falsafa
Nemis faylasufi I.Kantning 
falsafasi.

“It” “Оно” “U”
Tushunchasiga esa onglilikni 
tashkil etuvchi ongsizlik 
kiradi.

Renaissance Эпоха 
возрождения

Uyg‘onish 
davri

Yangi davr arafasida o’ziga 
xos qadriyatlarga ega
bo’lgan g’oyaviy va madaniy 
rivojlanishni o‘z ichiga olgan 
tarixiy jarayondir.

Universals Универсалии Universaliylar Umumiy tushunchalar
haqidagi ta’limot.

Utopiya Утопия Utopiya Xayoliy jamiyat haqidagi 
ta’limot.

Scientific 
method Научный метод Fan uslubi

Pirsning fikri bo'yicha. 
ishonch mustahkam kuchli 
dalilga asoslanishi kerak. 
Bunday dalil sifatida Pirs fan 
usulini tahlil qildi. Pirsning 
fikricha, fan obyektning 
tahlil qilinishi va ta’riflanishi 
uchun zarur b<‘lgan obyektiv 
reallikdir.

581



Positivist 
science 

classification

Позитивис- 
тическая 

классификация 
науки

Fanlarning 
pozitivistik 

tasnifi

Kontning tasnifi qo’yidagi 
uch tamoyilga asoslanadi: 
soddadan murakkabga qarab 
harakat qilish; mavhumlikdan 
aniqlikka qarab harakat qilish; 
qadimgi davr fanlaridan 
hozirgi zamon faniga qarab 
harakat.

Fatalistic 
determinism

Фаталистический 
детерминизм

Fatalistik 
determinizm

Taqdiri-azaldan hamma narsa 
zarurat asosida sodir bo’ladi, 
degan ta’limot.

Fenomen Феномен Fenomen

Tushunchasi aynan shu 
hodisaning paydo bo’lishiga 
sabab bo’lgan mohiyatni 
ochib beradi va “mohiyat” 
tushunchasini o‘z ichiga 
qamrab oladi.

Freydizm Фрейдизм Freydizm
Inson psixikasining tuzilishi 
va rivojlanishini o’rganuvchi 
oqim freydizm deb ataladi.

Remember Воспоминание Xotirlash Haqiqiy dunyodagi hayotini 
eslash.

The cyclical 
movement

Циклическое 
движение Davriy harakat

Olamda turli davrlar,
bosqichlarning navbatma- 
navbat o’rin almashishi, 
aylanma harakati.

The form Форма Shakl Borliq ma’nosi, shamoyili, u 
faoldir. Materiya esa passivdir.

The doctrine of 
faith and doubt

Учение о 
сомнение и веры

Shubha-ishonch 
ta’limoti

Pirs tafakkurni organizmning 
tashqi muhitga moslashish 
faoliyati deb tushundi. 
E’tiqod, Pirsning fikricha, 
harakat qilishning eng faol 
usulidir. Bilish jarayonida 
shubhani yо‘qotish va 
e’tiqodni mustahkamlash
Pirsning shubha-ishonch
nazariyasining asosiy g‘oyasi 
va tafakkurning asosiy 
maqsadidir.

Evtyuma Эвтюма Evtyuma Ruhning qulay joylashishi, 
me’yoriylik.

582



Ellinizm Эллинизм Ellinizm

Bu davr makedoniyalik 
Iskandar vafotidan keyin 
miloddan avvalgi 323-yildan 
boshlanib 30-yillargacha
bo'lgan vaqtni o‘z ichiga 
oladi.

Ekzistensializm Экзистенциализм Ekzistensializm
Ekzistensializm falsafasi XX 
asr boshlarida Germaniyada 
yuzaga keldi.

Ekzistensiya Экзистенция Ekzistensiya
Tushunchasi asosiy tushun- 
chalardan biri hisoblanadi. 
“Ekzistensiya” - “mavjudlik” 
degan ma’noni anglatadi.

Emanatsiya Эманация Emanatsiya Evrilish, nurlanish.

Epikurizm Эпикуризм Epikurizm
Epikur ta’limotini davom 
ettiruvchilari, shogirdlari,
salaflari.

Freedom Свобода Erkinlik Ishchan faoliyatni Sartr erkin- 
lik deb ataydi.

Eros Эрос Eros Yaratuvchanlik kuchi,
muhabbat quvvati.

The world of 
ideas Мир идей G‘oyalar 

dunyosi
Haqiqiy, abadiy, <‘zgarmas 
dunyo.

Inanity Бессмысленность Hayotning 
mazmunsizligi

Hayotdan ajralib qolgan 
insonning hayoti <‘z
ma’nosini y<‘qotadi. Shunday 
vaziyatda insonning hayoti 
ma’nosiz degan fikr tug‘iladi.

“Philosophy of 
life”

“Философия 
жизни”

“Hayot 
falsafasi”

Hayot mazmuni qadriyatlari 
t<‘g‘risidagi tasavvurlar
yig‘indisi bir mukammal 
tizimga keltirilgan ta’limot.

“Will to 
Power” “Воля к власти” “Hokimiyatga 

intilish irodasi”

Hokimiyatga intilish
g‘oyasini Nitsshe <‘zining 
“Hokimiyatga b<‘lgan iroda” 
asarida chuqur tahlil qilib 
beradi.

“Being for 
itself” “Бытие для себя” “O‘zi uchun 

borliq”
“O’zi uchun borliq“ 

tushunchasi inson ichki olami 
mohiyatini ochib beradi.

583



FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI 
Normativ-huquqiy hujjatlar va metodologik ahamiyatga 

molik nashrlar1. Mirziyoyev Sh. Buyuk kelajagimizni mard va olijanob xalqimiz bilan birga quramiz. Toshkent: O’zbekiston, 2017. - 485 b. 2. Mirziyoyev Sh. Tanqidiy tahlil, qat’iy tartib-intizom va shaxsiy javobgarlik - har bir rahbar faoliyatining kundalik qoidasi bo‘lishi kerak. Toshkent: O‘zbekiston, 2017. - 104 b.3. Mirziyoyev Sh. Milliy taraqqiyot yo‘limizni qat’iyat bilan davom ettirib, yangi bosqichga ko‘taramiz. Toshkent: O‘zbekiston, 2017. - 596 b.4. Mirziyoyev Sh. Xalqimizning roziligi bizning faoliyatimizga berilgan eng oliy bahodir. Toshkent: O‘zbekiston, 2018. - 512 b.5. Mirziyoyev Sh. Yangi O‘zbekiston strategiyasi. Toshkent: O‘zbekiston, 2021. - 464 b.
Ilmiy manbalar: 

O‘zbek tilida1. Ruzmatova G., Karimov R., Rahimdjanova D., Bekbayev R. Sharq va G‘arb falsafasi tarixi. Darslik. I-jild. - Toshkent: Fan va ta’lim, 2023. - 488 b.2. Ruzmatova G., Karimov R., Rahimdjanova D., Bekbayev R. Sharq va G‘arb falsafasi tarixi. Darslik. II-jild. - Toshkent: Fan va ta’lim, 2023. - 560 b.3. Po‘latova D., Ruzmatova G. G‘arb falsafasi. Darslik. - Toshkent: Fan va texnologiya, 2018. - 525 b.4. Pulatova D., Qodirov M., Sulaymonov J. Sharq falsafasi va madaniyati tarixi. 1-qism. O‘quv qo‘llanma. - Toshkent: Fan va texnologiya, 2018.5. Sharipov M. Falsafa tarixi (qadimgi sharq va g’arb falsafasi). Darslik. - Toshkent: Universitet, 2017.6. Жax,он фaлсaфaси mapuxugaH лaвx,aлap. (Тузувчи ea илмий мухдррир K^.Ha3apoe. мнсъул мухдррир M^apamoe). - Тошкент: Фaйлaсуфлap миллий жaмияти, 2о04.
584



7. Йулдошев С. Антик давр фалсафаси. -Тошкент, 1998.8. Йулдошев С. ва бошкалар. Янги ва энг Янги давр Fарбий Европа фалсафаси (XVII-XX асрлар). -Тошкент: Шарк, 2002.9. Йулдошев С., Усмонов М., Каримов Р. Кадимги ва урта аср Fарбий Европа фалсафаси. -Тошкент: Шарк, 2003.10. Камю А. Бегона. - Т., 1999.11. Сулаймонова Ф. Шарк ва Fарб. -Тошкент,1992.12. Скирбекк Г., Гилье Н. Фалсафа тарихи. -Тошкент: Шарк,2002.13. Фалсафа. Комусий луFат. -Тошкент: Шарк, 2004.14. Fарб фалсафаси. Тузувчи ва мас.мухдррир: К.Назаров -Тошкент: Шарк, 2004.15. Шермухамедова Н. Инсон фалсафаси. - Тошкент: Фан, 2012.16. Чориев А. Инсон фалсафаси. - Тошкент: Фан, 2007.
Rus tilida17. Антология мировой философии в 4-х томах.Т.1.Ч.1. -М.,1969.18. Асмус В.Ф. История античной философии. -М.: Мысль,1985.19. Асмус В.Ф. Античная философия. -М.,1982.20. Асмус В.Ф. Демокрит. -М.,1960.21. Аристотель. Сочинения в 4-х томах. -М., 1975-1983.22. Барулин В.С. Социально-философская антропология. Человек и общественный мир: учеб. пособие для вузов. - М.: Акад. проект: Альма-Матер, 2007.23. Губин В.Д. Некрасова Е. Н. Философская антрополо­гия: учебное пособие. - М.: Унив. кн., 2000.24. Гуревич П.С. Философская антропология: учеб. пособие для вузов. - М.: NOTA BENE, 2001.25. Великие философы. - М. 1998.26. Вольтер Ф. Боги и люди. В 2-х томах. -М.,1961.27. Гегель Г.В. Энциклопедия философских наук. -М., 1974-1977.

585



28. Гриненко Г.В. История философии: Учебник. -М.: Вышее образование. 2009.29. Гулыга А.В. Немецкая классическая философия. -М., 1986.30. Дарно Антисери и Джованни Реале. Западная философия от истоков до наших дней. -М.,2001.31. Жеймс У. Прагматизм. -М. -СПб., 1910.32. Жеймс У. Зависимости веры от воли. -М. -СПб., 1904.33. Западная философия. Итоги тысячилетия.-Екатирин- бург,1997.34. История философии. -М.:ПРИОР,1997.35. История философии для студентов вузов. -Ростов на Дону, 1998.36. Камю А. Избранное. - М., 1969.37. Камю А. Бунтующий человек. - М. 1990.38. Кант И. Критика чистого разума. -Ростов на Дону: Феникс, 1998.39. Кузнецов В.Н. Немецкая классическая философия второй половины XVIII начало XIX века. -М.: Высшая школа, 1989.40. Кессиди Ф.Х. Сократ. -М.:Наука,1984.41. Лосев А.Ф.История античной эстетики. Софисты, Сократ, Платон. -М.:Мысль,1984.42. Лосев А.Ф.История античной эстетики. Поздный эллинизм.-М.,1980.43. Лурье С.Я. Демокрит. -М.,1970.44. Монтескье Ш. Избранные произведения. -М.,1959.45. Марков Б.В. Философская антропология: очерки истории и теории: Учебное пособие для студ. и аспирантов гум. спец. - СПб.: Лань, 1997.46. Нахов И.М. Философия киников. -М.,1982.47. Надточаев А.С. Философия и наука в эпоху античности. -М.,1990.48. Нерсесянц В.С. Сократ. -М.:Наука,1984.49. Ницше Ф. Сочинения в 2-х томах.- М., 1990.
586



50. Петрици И. Рассмотрение платоновской философии и Прокла Диадоха. -М.,1984.51. Платон. Сочинения в 3-х томах. -М.,1968-1972.52. Платон и его эпоха. -М.,1979.53. РожанскийИ.Д. Развитие естествознаниии философии в эпоху эллинизма и Римской Империи. -М.,1998.54. Сартр Ж.П. Экзистенционализм - это гуманизм // Сумерки богов. - М., 1989.55. Сартр Ж.П. Проблемы метода. - М., 1993.56. Сенека. Нравственные письма к Луцилию. -М.,2006.57. Фрейд З. Введение в психоанализ: Лекции. - М., 1989.58. Фромм Э. Бегство от свободы. - М., 1990.59. Фромм Э. Иметь или быть? - М., 1990.60. Фромм Э. Человек для себя. - Минск, 1992.61. Хайдеггер М. Основные понятия метафизики // Перевод В.В.Бибихина // Вопросы философии. 1989. № 9.62. Хайдеггер М. Разговор на проселочной дороге. - М., 1991.63. Хрестоматия. От Шопенгауэра до Дерриды. - М. 1997.64. Хрестоматия по философии. - М. Центр, 1998.65. Чанышев А.Н. Аристотель. -М.,1987.66. Шаповалов В.Ф. Основы философии. От классики к современности. - М. 1999.67. Юнг К. Психологические типы. - М., 1998.68. Ясперс К. Смысл и назначение истории. - М., 1991.
Ingliz tilida69. Copleston F. History of philosophy. Vol.1-9. - New York- London-Toronto-Sydney-Auckland, 200370. Russell B. A The History of Western Philosophy. - New York: America book-stratford press, 2010.

Dissertatsiyalar va avtoreferatlar1. Амриддинова Д.Т. Жадидчилик таълимотида комил инсон концепциясининг фалсафий-ижтимоий мох,ияти: фан доктори ...дисс. - Бухоро, 2021. - 250 б.
587



2. Баходирова Ф.Б. Прагматизм фалсафаси ва унинг жамият инновацион ривожланишига таъсири: фалсафа доктори ...дисс. - Бухоро, 2021. - 138 б.3. Kabulniyazova G.T. Fridrix Nitsshe va Anri Bergsonning “hayot falsafasi”da inson muammosi: fan doktori ...diss. - Toshkent, 2023. - 211 b.4. Рахимджанова Д.С. Антик давр фалсафасида эркинлик феномени трансформацияси: фалсафа доктори ...дисс. - Тошкент, 2022. - 182 б.5. Саитмуродов Ж.Б. Гегель ижтимоий фалсафасида тараххиёт концепцияси: фалсафа доктори ...дисс. - Тошкент, 2022. - 163 б.6. Худойберганов Р.Х. Улим ва бархаётлик тугрисида илмий ва диний Fояларнинг фалсафий тахлили: фалсафа доктори ...дисс. автореф. - Тошкент, 2010. - 27 б.7. Shakirova N. D. “Avesto” va Upanishadlardagi axloqiy qadriyatlar konseptual asoslarining germenevtik-qiyosiy tadqiqi: falsafa doktori .diss. - Toshkent, - 150 b.8. КурбоновУЭ. Етукахлохий шахснишакллантиришнинг фалсафий омиллари (мишел монтеннинг “тажрибалар” асари асосида): фалсафа доктори ...дисс. - Бухоро, 2022. - 147 б.9. Хамзаев Ш.А. Хожа Ахмад Яссавийнинг ирфоний- фалсафий харашлари: фалсафа доктори ...дисс. - Самарканд, 2022. - 147 б.
Internet resurslari1 .www. bilim.uz2 .www. bilimdon.uz3 .www. gov.uz4 .www. zamin.freenet.uz5 .www. ziyo-uz.land.ru6.http://ustoz.freenet.uz

588

uz.land.ru
http://ustoz.freenet.uz


MUNDARIJA

KIRISH................................................................................................................. 31-mavzu. Falsafiy bilim tizimida falsafiy antropologiyaning predmeti va o‘rni ............................................................................................4Falsafa tarixida inson muammosi .......................................................  162-mavzu. Qadimgi hind va Xitoy falsafasida inson tavsifi.........163-mavzu. Qadimgi Eron va Turon falsafasida inson tasviri .....  384-mavzu. Qadimgi yunon faylasuflarining inson to’g’risidagi qarashlari ......................................................................................................  595-mavzu. Xristian falsafasida inson tavsifi.....................................1076-mavzu. Renessans davri falsafasining antropotsentrik xususiyati ..................................................................................................... 1317-mavzu. Musulmon falsafasida inson tafsiri .............................. 1558-mavzu. Tasavvuf falsafasi va insonning ruhiy-ma’naviy kamoloti ......................................................................................................  1809-mavzu. XVII-XVIII asrlar Yevropa falsafasida ma’rifatparvarlikg‘oyalarining ifodalanishi ....................................................................  20210-mavzu. Noklassik falsafa. Inson falsafasi rivojining ziddiyatlari va yo‘nalishlari ................................................................  23711-mavzu. Irratsionalizm oqimida inson botiniy olami haqidagi ta’limotlar ...................................................................................................  25812-mavzu. “Hayot falsafasi”da inson talqini ................................  30513-mavzu. Ratsionalizmda inson haqidagi ta’limotlar ...........  36614-mavzu. Inson haqidagi ruhiy tahliliy ta’limotlar .................  38915-mavzu. Inson haqidagi diniy ta’limotlar ................................  416
589



16-mavzu. Falsafiy antropologiya..................................................... 42617-mavzu. Insonning yaralishi, tabiati va mohiyati .................  44018-mavzu. Inson tabiatida ong va ongsizlik, o’z-o’zini anglash vakommunikatsiya ......................................................................................  46219-mavzu. 0‘lim inson borlig’ining sinoati sifatida. Hayot mazmuni falsafiy muammo sifatida................................................. 49220-mavzu. Inson borlig‘ining hissiy-emotsional mezoni .......  50921-mavzu. Insoniy faoliyat motivlari va ijtimoiy yo’naltiruvchiomillari. Shaxs erkinligi masalasi.....................................................  530
Testlar ..........................................................................................................  550Glossariy .....................................................................................................  571Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati ..................................................  584

590



G.Ruzmatova, D.Raximdjanova

SHARQ VA G‘ARB FALSAFASIDAGI 
ANTROPOLOGIK MUAMMOLAR

MUHARRIR: Yu. ISOQOVA
TEXNIK MUHARRIR: O. MUXTOROV 

SAHIFALOVCHI DIZAYNER: H. SAFARALIYEV



Nashriyotlitsenziyasi
5209Bosishga ruxsat etildi 24.03.2024.Bichimi 60x84 1/16. Ofset qog‘ozi. Ofset bosma usulida bosildi. “Times New Roman” garniturasi.Shartli bosma taboq 37.Adadi 50 nusxa.“Tafakkur” nashriyoti Toshkent viloyati,Toshkent tumani, Bunyodkor MFY, Ko‘l 17-tor ko‘cha, 9-uy. Tel: 71 244-75-88; +998 94 664 40 03. Email: tafakkurmaktub@mail.ru

Original maket “Tafakkur” nashriyotida tayyorlandi. “Tafakkur” nashriyoti bosmaxonasida chop etildi.

mailto:tafakkurmaktub@mail.ru

